#### MAUR301CCT

# شفير



نظامت فاصلاتی تعلیم مولانا آزاد نیشنل ار دویونیورسٹی حیدرآباد۔500032، تلنگانہ، بھارت

#### © Maulana Azad National Urdu University, Hyderabad

Course : Tanqeed ISBN: 978-81-967513-9-5 First Edition: December, 2023

Publisher : Registrar, Maulana Azad National Urdu University, Hyderabad

Publication : 2023

Copies : 3000

Price : 305/ – (The price of the book is included in admission fees of distance mode students)

Copy Editing : Dr. Md Nehal Afroz, DDE, MANUU

Cover Designing : Dr. Mohd. Akmal Khan, DDE, MANUU

Printer : Print Time & Business Enterprises, Hyderabad

Tanqeed

Paper IX

For M.A. Urdu 3<sup>rd</sup> Semester

On behalf of the Registrar, Published by:

#### **Directorate of Distance Education**

Maulana Azad National Urdu University

Gachibowli, Hyderabad-500032 (TS), India

Director: dir.dde@manuu.edu.in Publication: ddepublication@manuu.edu.in

Phone number: 040-23008314 Website: manuu.edu.in

© All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or transmitted in any form or by any means, electronically or mechanically, including photocopying, recording or any information storage or retrieval system, without prior permission from the publisher (registrar@manuu.edu.in)



# مدیر و پروگرام کو آرڈی نیٹر

پر وفیسر نکهت جہاں

نظامت فاصلاتى تعليم

مولانا آزاد نیشنل ار دویونیور سٹی، حیدرآ باد



پروفیسر نکهت جهال پروفیسر،اردو نظامت فاصلاتی تعلیم،مانو

ڈاکٹر ارشاد احمد اسسٹنٹ پر وفیسر ،اردو نظامت فاصلاتی تعلیم ،مانو

ڈاکٹر محمد اکمل خان نظامت فاصلاتی تعلیم مولانا آزاد نیشنل اردویونیورسٹی

پروفیسر محمد نسیم الدین فریس سابق صدر، شعبه اردو مولانا آزاد نیشنل اردوبونیورسٹی

> ڈاکٹر محمد نہال افروز نظامت فاصلاتی تعلیم مولانا آزاد نیشنل اردو یونیورسٹی

ڈا کٹر محمر جعفر نظامت فاصلاتی تعلیم مولانا آزاد نیشنل ار دویونیورسٹی

# **کورس کو آرڈی نیٹر** پروفیسر <sup>کل</sup>ہت جہاں، نظامت فاصلاتی تعلیم، مانو، حیدرآ باد

| اکائی نمبر     | مصنفين                                                                                                |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اکائی 1        | پروفیسر مظفرشه میری،سابق صدر شعبه اردو،حیدرآ باد سنٹرل یونیور سٹی حیدرآ باد                           |
| اکائی 2        | پروفیسر محمد نسیم الدین فریس،سابق صدر شعبه ار دو،مولانا آزاد نیشنل ار دویونیور سٹی حیدرآباد           |
|                | پروفیسر رحمت یوسف ز کی(سبکدوش)، شعبه اردو، حیدرآ بإد سنشرل یونیور سٹی حیدرآ باد /                     |
| اکائی 3        | پروفیسر سلیمان اطهر جاوید (سبکدوش)، شعبه ار دو، سری دینکٹیسثوریونیورسٹی، ترویتی                       |
| اكائى 4، 5     | ڈا کٹر سید محمود کا ظمی، صدر شعبہ ترجمہ، مولانا آزاد نیشنل ار دویو نیور سٹی، حیدر آباد                |
| اكاكى 6، 8، 12 | پروفیسر عتیق اللّه( سبکدوش)، شعبه اردو، د ہلی یونیور سٹی، د ہلی                                       |
|                | پروفیسر شارب رودولوی( سبکدوش)، جواهر لعل یونیورسٹی، د ہلی / ا                                         |
|                | پروفیسر عتیق اللّٰد( سبکدوش)، شعبه اردو، د ہلی یونیور سٹی، د ہلی 🖊 🌎 🗾                                |
| اکائی 7        | ڈاکٹریوسفاعظمی،وائس پرنسپل شاذ کالج آپ انحینر نگ اینڈ <mark>ٹلن</mark> الو جی،حید آ ب <mark>اد</mark> |
| اکائی 9        | پروفیسر جمال حسین، شعبه ار دو، علی گڑھ مسلم یونیور سٹی، علی <mark>گڑھ</mark>                          |
|                | پروفیسر شارب رودولوی( سبکدوش)، جواهر لعل یونیورسٹی، د بلی /                                           |
| اکائی 10       | پروفیسر سلیمان اطهر جاوید (سبکدوش)، شعبه ار دو، سری دینکٹیشوریونیورسٹی، تروپتی                        |
| اكائى 11       | پروفیسر ابوالکلام قاسمی،سابق صدر شعبه اردو، علی گڑھ مسلم یونیورسٹی،علی گڑھ                            |
|                | پروفیسر مظفرشه میری،سابق صدر شعبه اردو،حیدرآ باد سنٹرل یونیور سٹی حیدرآ باد /                         |
| اكاكى 13       | ڈا کٹر محمد نہال افروز ، نظامت فاصلاتی تعلیم ، مولانا آزاد نیشنل اردویو نیورسٹی، حیدر آباد            |
| اكاكى 14، 16   | ڈاکٹررئیس فاطمہ،ار دومتر جم،ایس_ڈی۔او_ آفس،سیوان صدر، بہار<br>۔                                       |
| اکائی 15       | ڈا کٹر محمد انگمل خان، نظامت فاصلاتی تعلیم،مولانا آزاد نیشنل اردویو نیورسٹی،حیدر آباد                 |

# فهرست

| 07  | وائس چانسلر                         | پيغام                                       |
|-----|-------------------------------------|---------------------------------------------|
| 08  | دا ک<br>دائر کٹر                    | پيغام                                       |
| 09  | کورس کو آرڈی نیٹر                   | كورس كا تعارف                               |
|     | ₩ 1                                 | بلاک I: اردو تنقید                          |
| 11  | जाराह नेशनम में शिकार               | اكائى1- تنقيد كى تعريف،اہميت وافاديد        |
| 26  | کے نمونے                            | ا کائی2۔ د کنی شہ پاروں میں اردو تنقید کے   |
| 73  | ے،مشاعرے اور استادوشا گر د کارشتہ ) | اکائی3۔ تنقید کے ابتدائی نفوش (تذکر         |
|     |                                     | بلاك II: صنائع وبدائع                       |
| 91  |                                     | اكائى4_ بلاغت وبيان                         |
| 111 |                                     | اکائی 5۔ علم بدلیع                          |
|     |                                     | بلاک III : تنقیدی دبستان                    |
| 126 |                                     | اکائی6۔ مغرب میں تنقید کی روایت             |
| 141 | لو، میتصیو آر نلڈ، ٹی۔ایس۔ایلیٹ)    | ا کائی 7۔ اہم مغربی نقاد (افلا طون،ار سے    |
| 167 | رات                                 | اکائی8۔ اردو تنقید پر مغربی تنقید کے اثر    |
| 194 |                                     | اکائی 9۔ تاثراتی، جمالیاتی اور رومانی تنقید |
| 207 |                                     | ا کائی 10 ۔ مارکسی اور سائنٹفک تنقید        |
|     |                                     |                                             |

| اکائی 1 1۔نفساتی تنقید                     | 229 |
|--------------------------------------------|-----|
| اكائى12_ہيئتى،اسلوبياتى اور ساختياتى تنقيد | 246 |
| بلاک IV : تنقیدی متون کا مطالعه            |     |
| اکائی13۔ مقدمہ شعر وشاعری                  | 263 |
| اكائى14_شعر العجم( جلد چہارم)              | 287 |
| اكائى 15_محاسن كلام غالب                   | 305 |
| اکائی16۔اندازے                             | 334 |
| نمونه امتحاني يرجيه                        | 352 |



# پيغام

مولانا آزاد نیشنل اُردو یونیورسٹی 1998 میں وطن عزیز کی پارلیمنٹ کے ایکٹ کے تحت قائم کی گئی۔اس کے چار نکاتی مینڈیٹس یہ ہیں۔(1)اردو زبان کی ترویج و ترتی(2)اردو میڈیم میں پیشہ ورانہ اور تکنیکی تعلیم کی فراہمی(3)روایتی اور فاصلاتی تدریس سے تعلیم کی فراہمی اور(4) تعلیم نسوال پر خصوصی توجہ۔یہ وہ بنیادی نکات ہیں جو اِس مرکزی یونیورسٹی کو دیگر مرکزی جامعات سے منفر داور ممتاز بناتے ہیں۔ قومی تعلیمی پالیسی 2020 میں بھی مادری اور علاقائی زبانوں میں تعلیم کی فراہمی پر کافی زور دیا گیا ہے۔

اُردو کے ذریعے علوم کو فروغ دینے کاواحد مقصد و منشا اُردو دال طبقے تک عصری علوم کو پہنچانا ہے۔ایک طویل عرصے سے اُردو کادامن علمی مواد سے لگ بھگ خالی رہا ہے۔کی بھی کتب خانے یا کتب فروش کی الماریوں کا سرسری جائزہ اس بات کی تصدیق کر دیتا ہے کہ اُردو زبان سمٹ کر چند ''ادبی'' اصناف تک محدود رہ گئی ہے۔ یہی کیفیت اکثررسائل و اخبارات میں دیکھنے کو ملتی ہے۔اُردو قاری اور اُردو ساج دورحاضر کے اہم ترین علمی موضوعات سے نابلہ ہیں۔ چاہے یہ خود ان کی صحت و بقا سے متعلق ہوں یا معاشی اور تجارتی نظام سے بیا مشینی آلات ہوں یا ان کے گرد و چیش ماحول کے مسائل ہوں، عوامی سطح پر اِن شعبہ جات سے متعلق اردو میں مواد کی عدم دستیابی نے عصری علوم کے تئیں ایک عدم دلج پی کی فضا پیدا کردی ہے۔ یہی وہ چیلنجز ہیں جن سے اُردو یونیور سٹی کو خبرد آزما ہونا ہے۔نصابی مواد کی صورت حال بھی پچھ مختلف نہیں ہیدا کردی ہے۔ یہی وہ چیلنجز ہیں جن سے اُردو یونیور سٹی کو خبرد آزما ہونا ہے۔نصابی مواد کی صورت حال بھی پچھ مختلف نہیں ہے۔اِسکولی سطح پر اُردو کتب کی عدم دستیابی کے چرچ ہر تعلیمی سال کے شروع میں زیر بحث آتے ہیں۔ چوں کہ اُردو یونیورسٹی کی ذریعہ تعلیم اُردو ہے اور اس میں عصری علوم کے تقریباً سبھی اہم شعبہ جات کے کورسز موجود ہیں لہذا اِن تمام یونیورسٹی کا ذریعہ تعلیم اُردو ہے اور اس میں عصری علوم کے تقریباً سبھی اہم شعبہ جات کے کورسز موجود ہیں لہذا اِن تمام علوم کے لیے نصابی کا ذریعہ تعلیم اُردو کے اور اس میں عصری علوم کے تقریباً سبھی اہم شعبہ جات کے کورسز موجود ہیں لہذا اِن تمام علوم کے لیے نصابی کا ذریعہ کی تاری اِس یونیورسٹی کی اہم ترین ذمہ داری ہے۔

جھے اِس بات کی بے حد خوشی ہے کہ یوٹیورٹی کے ذمہ داران بشمول اساتذہ کرام کی انتقک محنت اور ماہرین علم کے بھرپور تعاون کی بنا پر کتب کی اشاعت کا سلسلہ بڑے پیانے پرشروع ہو چکاہے۔ایک ایسے وقت میں جب کہ ہماری یوٹیورٹی این تاسیس کی پچیسویں سالگرہ منا رہی ہے جھے اس بات کا انکشاف کرتے ہوئے بہت خوشی محسوس ہو رہی ہے کہ یوٹیورٹی کا نظامت فاصلاتی تعلیم از سر نو اپنی کار کردگی کے نئے سنگ میل کی طرف رواں دواں ہے اور نظامت فاصلاتی تعلیم کی جانب سے کتابوں کی اشاعت اور تروی میں بھی تیزی پیدا ہوئی ہے۔ نیز ملک کے کونے کونے میں موجود تشنگانِ علم فاصلاتی تعلیم کے مختلف پروگراموں سے فیضیاب ہورہے ہیں۔ گرچہ گزشتہ برسوں کے دوران کووڈ کی تباہ کن صورت حال کے باعث انظامی امو راور ترسیل و ابلاغ کے مراحل بھی کافی دشوار کن رہے تاہم یوٹیورٹی نے اپنی حتی المقدور کوششوں کو بردئے کار لاتے ہوئے نظامت فاصلاتی تعلیم کے پروگراموں کو کامیابی کے ساتھ روبہ عمل کیا ہے۔ میں یوٹیورٹی سے وابستہ تمام طلبا کو لوٹیورٹی سے جڑنے کے لیے موال کرتا ہوں کہ ان کی علمی تو نیورٹی سے جڑنے کے لیے موال کرتا ہوں کہ ان کی علمی تو نیورٹی کے بے موال کرتا ہوں کہ ان کی علمی کو یورا کرنے کے لیے دورات کی ایک کو یورا کرنے کے لیے موال کرتا ہوں کہ ان کی علمی قلب کے ساتھ مبارک باد پیش کرتے ہوئے اس کیشین کا اظہار کرتا ہوں کہ ان کی علمی قلب کے ساتھ مبارک باد پیش کرتے ہوئے اس کیسین کا اظہار کرتا ہوں کہ ان کی علمی قلب کے موقع سے جڑنے کے لیے موال کرتا ہوں کہ ان کی علمی مشن ہر لمحہ ان کے لیے داستے ہموار کرے گا۔

پروفیسر سید عین الحسن وائس جانسل پيغام

فاصلاتی طریقہ تعلیم پوری دنیا میں ایک انتہائی کارگر اور مفید طریقہ تعلیم کی حیثیت سے تسلیم کیا جاچکا ہے اور اس طریقہ تعلیم سے بڑی تعداد میں لوگ مستفید ہورہے ہیں۔مولانا آزاد نیشنل اُردو یونیورسٹی نے بھی اپنے قیام کے ابتدائی دنوں ہی سے اردو آبادی کی تعلیمی صورت حال کو محسوس کرتے ہوئے اِس طرزِ تعلیم کو اختیار کیا۔مولانا آزاد نیشنل اردو یونیورسٹی کا آغاز 1998 میں نظامتِ فاصلاتی تعلیم اور ٹرانسلیشن ڈِویژن سے ہوا اوراس کے بعد 2004میں با قاعدہ روایتی طرز تعلیم کا آغاز ہوا اور بعد ازاں متعدد روایتی تدریس کے شعبہ جات قائم کیے گئے۔نو قائم کردہ شعبہ جات اور ٹرانسلیشن ڈِویژن میں تقرریال عمل میں آئیں۔اس وقت کے اربابِ مجازے بھر پور تعاون سے مناسب تعداد میں خود مطالعاتی مواد تحریر و ترجمے کے ذریعے تیار کرائے گئے۔

گزشتہ کئی برسوں سے یو جی سی۔ ڈی ای بی IUGC-DEBاس بات پر زور دیتارہا ہے کہ فاصلاتی نظامِ تعلیم کے نصابات اور نظامات کو روایتی نظامِ تعلیم کے نصابات اور نظامات سے کما حقہ ہم آہنگ کر کے نظامتِ فاصلاتی تعلیم کے طلبا کے معیار کو بلند کیاجائے۔ چوں کہ مولانا آزاد نیشنل اردو یونیورسٹی فاصلاتی اور روایتی طرزِ تعلیم کی جامعہ ہے ، الہذا اس مقصد کے حصول کے لیے یوجی سی۔ ڈی ای بی کے رہنمایانہ اصولوں کے مطابق نظامتِ فاصلاتی تعلیم اور روایتی نظامِ تعلیم کے نصابات کو ہم آہنگ اور معیار بلند کر کے خود اکتبابی مواد Mel ان یوبی سے جی اور پی جی طرز کی ساخت پر تیار کرائے جارہے ہیں۔ چوبیس اکا کیوں اور چار بلاک سولہ اکا کیوں پر مشمل نے طرز کی ساخت پر تیار کرائے جارہے ہیں۔

نظامت ِ فاصلاتی تعلیم یوجی پی جی بی ایڈ ڈیلوما اور سر ٹیفکیٹ کورسز پر مشتمل جملہ پندرہ کورسز چلارہا ہے۔ بہت جلد اکنکی ہنر پر مبنی کورسز بھی شروع کیے جائیں گے۔ متعلمین کی سہولت کے لیے 9علاقائی مراکز بنگلورو، بھوپال، در بھنگہ، دبلی، کولکاتا، ممبئی، پٹنے، رانجی اور سری نگراور 6 ذیلی علاقائی مراکز حیررآباد، لکھنو، جمول ، نوح، وارانسی اور امراوتی کاایک بہت بڑا نیٹ ورک تیار کیا ہے۔ ان مراکز کے تحت سر وست144 متعلم امدادی مراکز (Learner Support Centers) نیز دیک سیاری میٹرس (Programme Centers) کا میٹر میں ہوگئی اور انتظامی مدد فراہم کرتے ہیں۔ نظامت فاصلاتی تعلیم نے اپنی تعلیمی اور انتظامی سرگرمیوں میں آئی سی ٹی کا استعال شروع کردیا ہے ، نیز اپنے تمام پروگراموں میں واضلاتی تعلیم نے اپنی تعلیم سے دے رہا ہے۔

داخلے صرف آن لائن طریقے ہی سے دے رہا ہے۔
نظامتِ فاصلاتی تعلیم کی ویب سائٹ پر متعلمین کو خود اکتسابی مواد کی سافٹ کاپیاں بھی فراہم کی جا رہی ہیں،
نیز جلد ہی آڈیو۔ویڈیو ریکارڈنگ کالنک بھی ویب سائٹ پر فراہم کیا جائے گا۔ اس کے علاوہ متعلمین کے درمیان رابطے کے
لیے ایس ایم ایس(SMS) کی سہولت فراہم کی جارہی ہے ،جس کے ذریعے متعلمین کو پروگرام کے مختلف پہلوئوں جیسے
کورس کے رجسٹریش، مفوضات 'کونسلنگ ،امتحانات وغیرہ کے بارے میں مطلع کیا جا تاہے۔

امید ہے کہ ملک کی تعلیمی اور معاشی حیثیت سے پچھڑی اردو آبادی کو مرکزی دھارے میں لانے میں نظامت ِ فاصلاتی تعلیم کا بھی نمایاں رول ہو گا۔

پروفیسر محمد رضاء الله خان دُارُ کُرْ، نظامت فاصلاتی تعلیم

# کورس کا تعارف

زبان انسانی خیالات وجذبات کے اظہار کا موثر وسیلہ اور معاشرتی عمل ہے۔اس کے ذریعے انسان اپنا مافی الضمیر واضح کرتا ہے اور یہی انسان کو حیوان سے ممتاز کرتی ہے۔زندگی کی دکشی اور رئینی زبان کی بدولت ہے۔ہندوستانی زبانوں کی فہرست میں اردو کا نمایاں اور تاریخی مقام ہے۔اگر چہ اردو ہندوستان میں پیدا ہوئی تاہم اس کی وسعت اور بین الاقوامی حیثیت کا اندازہ اس بات سے ہو جاتا ہے کہ دنیا کے بیشتر مماملک میں اسے بولا اور سمجھا جا رہا ہے اور کئی یونیورسٹیوں میں باقاعدہ اسے پڑھایا جارہا ہے۔عالمی سطح پر اردو گیارہویں نمبر پر بولی اور سمجھی جانے والی زبان ہے۔اردو کا پیرایہ اظہار خوش گوار نزاکت کا آئینہ دار ہے۔اردو کا لہجہ دل آویز اور شیر بنی کا شاہ کار ہے۔یہ زبان ان چند زبانوں میں سے ایک ہے ،جو ایٹے اندر تمام انسانی آوازوں کی بہ خوبی ادائیگی کی صلاحیت رکھتی ہے۔

اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ کسی بھی زبان کو روزمرہ کے کام تک ہی محدود رکھنا کافی نہیں ہوتا۔ بول چال کے علاوہ اس کا لکھنا، پڑھنا اور اس میں موجود ادب سے واقف ہونا بھی از حد ضروری ہے۔ تخلیقی اعتبار سے ادب کی مختلف نوعیتیں ہیں، جہال ادب شخصیت کو سنوارنے اور نکھارنے کا فریضہ انجام دیتا ہے وہیں اپنے قاری کو مسرت سے بصیرت تک پہنچانے کا سامان بھی مہیا کرتا ہے اور سب سے اہم درس وتدریس کی دنیا میں طلبا کی تربیت اور معلومات کی ترسل کا بھی اہم وسیلہ ہے۔ اسی مقصد کے تحت مولانا آزاد نیشنل اردو یونیورسٹی نے فاصلاتی تعلیم کے طلبا کی تغلیمی ضرورت کو پورا نے کے لیے نصابی کتابوں کی تخلیق کا سلسلہ شروع کیا ہے۔

یہاں اس بات کا تذکرہ ضروری ہے کہ یونیورسٹی گرانٹس کمیشن(UGC) کی ہدایت کے تحت یونیورسٹی کے روایتی اور فاصلاتی تعلیم کے لیے ایک ہی نصاب لازمی قرار دیا گیا ہے تا کہ نہ صرف ان دونوں نظام تعلیم کے طلبا کا تعلیم معیار کیسال ہو بلکہ حصول تعلیم کے لیے فراہم کی جانے والی مختلف سہولیات کے اس دور میں طلبہ کے لیے دوران تعلیم ایک نظام تعلیم سے دوسرے نظام تعلیم کی طرف منتقلی بھی قابل عمل ہو۔

یوجی سی کے ہدایت پر عمل کرتے ہوئے نظامت فاصلاتی تعلیم ، مولانا آزاد نیشنل اردو یونیورسٹی نے تمام مضامین میں نصابی کتابوں کی تیاری میں اس امر کو ملحوظ رکھا گیا ہے کہ یہ اکتسابی مواد میں نصابی کتابوں کی تخلیق و اشاعت کا بیڑہ اٹھایا ہے۔ان کتابوں کی تیاری میں اس امر کو ملحوظ رکھا گیا ہے کہ یہ اکتسابی مواد نہ صرف معیاری اور ہمہ گیر ہو بلکہ مضمون کے تمام اہم موضوعات کی نمائندگی بھی کرتا ہو اور مسابقتی امتحانات کی تیاری کے لیے معاون و مدد گار بھی ہو سکے۔

ایم۔اے اردو کا یہ کورس چار سمسٹرز پر محیط ہے۔ہر سمسٹر میں چار، چار پرچے ہیں۔سب ہی پرچوں میں چار بلاک ہیں ،جنہیں سولہ اکائیوں میں تقسیم کیا گیا ہے، جن کے تحت موضوع سے متعلق تمام ضروری معلومات آپ تک پہنچانے کی حتی الامکان کوشش کی گئی ہے۔ہر سمسٹر میں کامیابی حاصل کرنے کے لیے طلبا کو چاروں پرچوں کے امتحانات دینے کے علاوہ تفویضات کی شکیل بھی لازمی طور پر کرنا ہے، تبھی وہ اس کورس میں کامیاب قرار دیے جائیں گے۔

ہمیں خوشی ہے کہ ہم ایم۔اے اردو کے نویں پریچ کی یہ کتاب پیش کر رہے ہیں، جس کا عنوان "تنقید"ہے۔طلبہ سے توقع کی جاتی ہے کہ وہ فراہم کردہ نصابی کتابوں کے علاوہ جہاں تک ممکن ہو سکے تجویز کردہ کتابوں اور مشاورتی جماعتوں سے بھی بھریور استفادہ کریں گے۔

پروفیسر کلهت جهال کورس کو آرڈی نیٹر



# بلاک I: اردو تنقید اکائی 1: تنقید کی تعریف، اہمیت وافادیت

|                                          |       | اکائی کے اجزا |
|------------------------------------------|-------|---------------|
| تمهير                                    |       | 1.0           |
| مقاصد                                    |       | 1.1           |
| تنقيد كى تعريف                           |       | 1.2           |
| تنقید کے لغوی معنی خیل ار در پیری        | 1.2.1 |               |
| تنقید کے اصطلاحی معنی                    | 1.2.2 |               |
| تنقید کی قشمیں                           | 1.2.3 |               |
| تنقید کی ماہیت                           |       | 1.3           |
| محاس ومعائب المستهام المستهامة المستهدين | 1.3.1 |               |
| وقع وغير وقيع خصوص <mark>يات</mark>      | 1.3.2 |               |
| فن پاروں کی قدر وقیمت                    | 1.3.3 |               |
| فن پاروں کے جمالیاتی اوصاف               | 1.3.4 |               |
| تنقید صرف"کیاہے"ہی نہیں دیکھتی           | 1.3.5 |               |
| ذاتی پیندیاناپیندید گی                   | 1.3.6 |               |
| فيصله اور معيار                          | 1.3.7 |               |
| ترسيل وابلاغ                             | 1.3.8 |               |
| تنقيدكي ابميت                            |       | 1.4           |
| تنقید ہماری زندگی کے لیے ناگزیرہے        | 1.4.1 |               |
| تنقیدوہی کام کرتی ہے جوایک ڈاکٹر کرتاہے  | 1.4.2 |               |
| تنقیدادب کاذوق پیدا کرتی ہے              | 1.4.3 |               |

| تنقید معلومات ہی فراہم نہیں کرتی بلکہ بہت کچھ کرتی ہے | 1.4.4 |     |
|-------------------------------------------------------|-------|-----|
| تنقید کے بغیر تخلیق وجود میں نہیں آسکتی               | 1.4.5 |     |
| تنقید بذات خود تخلیق کا درجه رکھتی ہے                 | 1.4.6 |     |
| تنقید کی افادیت                                       |       | 1.5 |
| کھوٹے سکے الگ کیے جاتے ہیں                            | 1.5.1 |     |
| تنقید زندگی اور ادب کو سمجھاتی ہے                     | 1.5.2 |     |
| تنقید افراط و تفریط سے بحاِتی ہے                      | 1.5.3 |     |
| تنقید صحیح مقام دلاتی ہے                              | 1.5.4 |     |
| تنقیدادب کی رہنمائی کرتی ہے                           | 1.5.5 |     |
| اكتسابي نتائج                                         |       | 1.6 |
| کلیدی الفاظ پر پن آزاد میشنل اُر د دیوینیوری          |       | 1.7 |
| نمونه امتحانی سوالات                                  |       | 1.8 |
| معروضی جوابات <mark>کے حامل سوالات</mark>             | 1.8.1 |     |
| مختصر جوابات کے <mark>حا</mark> مل سوالات             | 1.8.2 |     |
| طویل جوابات کے <mark>حامل سوالات</mark>               | 1.8.3 |     |
| تجويز كر ده اكتسابي مواد                              |       | 1.9 |
| TO WATTOWN TO AND IN                                  | تمهيد | 1.0 |

جواس میں کوئی نقص نکال سکتاہے؟ تصویر میں بید دکھایا گیاتھا کہ، ایک انسانی ہاتھ ہے جس کی ہتھیلی پر انگور کا ایک خوشہ رکھا ہواہے اور ہاتھ پر ایک چڑیا بیٹھی انگوروں کو للچائی ہوئی نظروں سے دکھے رہی ہے۔ تصویر کی خوبی بیہ تھی کہ انسانی ہاتھ، انگور اور چڑیا بالکل اصلی معلوم ہور ہے تھے اور مصور کا دعویٰ تھا کہ کوئی اس تصویر کو نقلی ثابت کرہی نہیں سکتا۔ جب تصویر لگ چکی تو بازار سے گزر نے والا ہر شخص بت بنااسے گھور تار ہاکہ آخر اس میں نقص کہاں ہے اور کیا ہے؟ ایک ہفتہ گزر گیا۔ کوئی تنقید سامنے نہیں آئی۔ مصور خوش تھا کہ اس کی تصویر بالکل اصلی ثابت ہورہی ہے۔ تاہم، ایک کم عمر لڑے کی نظر میں ایک نقص آبی گیا۔ لڑے نے بید دعویٰ کیا کہ بیہ تصویر اصلی نہیں ہوسکتی ہے اور بہ

کہتے ہیں کہ ایران میں،کسی مصور نے ایک تصویر بناکر، چوراہے پر لٹکادی اور اس کے بنیجے بیہ لکھ کر چیلنج کیا کہ کون ایسادیدہ ور ہے

دلیل دی کہ اگر انسانی ہاتھ اصلی ہو تا تو چڑیا کبھی اس پر آکر نہیں بیٹھی۔ یہ ناممکن ہے۔ لڑکے کی بیہ دلیل تسلیم کرلی گئی اور یوں تصویر کے اصلی ہونے کا دعویٰ غلط ثابت ہو گیا۔ اس حکایت سے بیہ نتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ کسی چیز کی، خوبیوں میں مگن ہوجانا بھی درست نہیں ہے اور

# محض اس کی خامیوں پر نظر ٹکانا بھی صحیح نہیں ہے۔ صحیح نظر وہی ہے جو کسی چیز کی خوبیوں اور خامیوں دونوں کو دیکھ لیتی ہے۔ یہی تنقید ہے۔

#### 1.1 مقاصد

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- تنقید کی لغوی واصطلاحی تعریف سے بیان کر سکیں۔
  - تقید کے اقسام پرروشنی ڈال سکیں۔
- تقیدادب کے لیے کتنی ضروری ہے۔اس کے بارے میں اظہار خیال کر سکیں۔
  - تقیدادب کی رہنمائی کرتی ہے،اس نظریے کی وضاحت کر سکیں۔
    - تقید افراط و تفریط سے بچاتی کیسے ہے؟اسے واضح کر سکیں۔

### 1.2 تنقير كي تعريف

تنقید کی تعریف کو دوطرح سے سمجھا جائے گا۔ (1) لغوی (2) اصطلاحی

#### 1.2.1 تقيد كے لغوى معنى:

لغوی معنوں کے اعتبار سے کھرے اور کھوٹے کی پر کھ کانام تقید ہے۔ ہر چیز کے دورخ ہوتے ہیں ایک کھرا، اور دوسر اکھوٹا۔
بسااو قات چیز کا کھر اپن فوری طور پر نظر میں آ جاتا ہے اور کھوٹا پن ڈھونڈ نے پر ظاہر ہو تا ہے۔ جس کی نگاہ تیز ہوتی ہے وہ ان دونوں پہلوؤں
کو بہ یک نظر دیکھ لیتا ہے مثلاً ایک سنار سونے کو کسوٹی پر کھس کر اندازہ کر لیتا ہے کہ آیا یہ سونا کھرا ہے یا کھوٹا؟ اگر کھرا ہے تو کتنا کھر ااور کھوٹا جے تو کتنا کھوٹا؟ ایک تاجراشیا کو چھو کر سمجھ جاتا ہے کہ کوئی شے کتنی کھری ہے یا کتنی کھوٹی؟ یہی طریقہ کار زندگی کے ہر معاملے میں کام آتا ہے۔ آدمی اپنی ضرورت کی چیزوں کو اسی طرح پر کھتا ہے اور ان کا انتخاب کرتا ہے۔ اس پر کھکانام تنقید ہے۔

#### 1.2.2 تنقید کے اصطلاحی معنی:

اصطلاحی معنوں میں تنقیداس تجزیاتی عمل کا نام ہے، جس کے تحت کسی فن پارے کی تشری و توضیح کرنے کے علاوہ اس کی قدر و قیمت متعین کی جاتی ہے۔ کسی غزل، نظم، افسانہ، ڈراما، ناول یا کسی ادبی تخلیق کا مطالعہ کرکے اس کی خوبیوں اور خامیوں کو الگ الگ خانوں میں تقسیم کرتے ہوئے فن پارے اور فن کار کے مقام کا تعین کریں تو اس عمل کو تنقید یا ادبی تنقید کہا جاتا ہے۔ چنانچہ اسکاٹ جیمس اپنی شہرہ آفاق کتاب Making of Literature میں لکھتا ہے:

" ۔۔۔ ایک ادبی تخلیق صرف لکھنے والے ہی سے نہیں بلکہ پڑھنے والے سے بھی تعلق رکھتی سے بھی تعلق رکھتی ہے۔۔۔۔ نقاد ایک قاری کی حیثیت رکھتا ہے جو کہ بغیر کچھ نظر انداز کیے ہوئے اس کی گہر ائیوں میں پوشیدہ معانی اور آواز کے لیجے کو سمجھتا ہے۔جو کچھ کہ اس میں کہا گیاہے، وہ اس کو پہند کرے

یانہ کرے وہ خواہ سچے ہو یا جھوٹ، شیریں ہو یا تلخ، لیکن جہاں تک اس بات کا تعلق ہے اسے اس کو اچھی طرح سمجھناچا ہیے۔اور پھر اس کواچھائی یابر ائی کا فیصلہ کرناچا ہیے۔"

(بحواله شارب ردولوی - جدید اردو تنقید - اصول و نظریات، ص89)

کسی فن پارے کا تجزیہ کرنااور اس کی اچھائیوں اور برائیوں کا فیصلہ کرنے کو اصطلاح میں تنقید کہتے ہیں۔ فرانسس بیکن کہتا ہے: "تر دید کرنے یا غلط ثابت کرنے کے لیے نہ پڑھو اور نہ ہر چیز کو پچ سمجھ لو اور اس پر اعتبار کرلو۔ محض گفتگو کرنے کے لیے بھی نہ پڑھو بلکہ وزن کرنے اور غور کرنے کے لیے پڑھو۔"

(فرہنگ ادبی اصطلاحات، کلیم الدین احد، ص 52)

یعنی وزن کرنے اور رائے دینے کے عمل کو بھی تنقید کہتے ہیں۔

1.2.3 تقيد كي قسمين:

لغوی اور اصطلاحی معنی کے اعتبار سے تنقید کو دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے ایک نظریاتی تنقید اور دوسرے عملی تنقید (الف) نظریاتی تنقید:

تقید کی اس قسم میں فن اور اوب کے تعلق سے کوئی خیال یا نظر سے پیش کیا جاتا ہے کہ فن یا فن کار یا شعر واوب کو کیسا ہونا چاہیئے اور کیسا نہیں ہونا چاہیئے؟ وغیرہ۔ جیسے مولانا الطاف حسین حالی نے اپنی تصنیف مقدمہ شعر و شاعری میں لکھا ہے کہ غزل کو کیسا ہونا چاہیئے اور کیسا نہیں ہونا چاہیئے؟ یا بیہ کہ اُر دو میں کون سی صنف شخن سب سے زیادہ کار آمد ہے اور کون سی صنف بے کار ہے؟ یا بیہ کہ شعر کے لیے وزن کی ضرورت ہے یا نہیں؟ و غیرہ و ڈاکٹر عبادت بریلوی نے نظریاتی تنقید کو کچھ اور وسعت بخشے ہوئے لکھا ہے:

" نظری تنقید میں اصولوں کی بحث ہوتی ہے لینی اس میں یہ بتایا جاتا ہے کہ ادب اور آرٹ کیا ہیں؟ ان کی اہمیت اور ضرورت کیا ہے؟ ان کا حسن کاری سے کیا تعلق ہے؟ ان کو زندگی کے ساتھ ہم آ ہنگ ہونا چاہیے یا نہیں۔" (تنقیدی زاویے، ص 63)

چناں چپہ شعر وادب کے مسائل کی تفہیم کے بعدان کے حل سمجھانے اور اصولوں کی شکل میں نئی تجویزیں پیش کرنے کو نظریاتی

تنقيد كهتي ہيں۔

#### (ب) عملی تنقید:

کسی نظریہ یااصول نقد کے پیش نظر، کسی فن پارہ کو پر کھنے کا عمل، عملی تنقید کہلا تا ہے۔ مثلاً مار کس کے نظریہ ادب کے پیش نظر کسی افسانہ، ناول، ڈرامے، یاشعری تصنیف کا تجزیہ کرنے کا نام عملی تنقید ہے۔ مقدمہ شعر و شاعری میں حالی نے شاعری کے تعلق سے جو نظریات پیش کیے ہیں ان کو بنیاد بناکر انہوں نے اُردوکی اصناف شاعری پر عملی تنقید کی ہے۔ مولانا شبلی کی تصنیف "موازنہ انیس و دبیر "عملی نظریات پیش کیے ہیں ان کو بنیاد بناکر انہوں نے اُردوکی اصناف شاعری پر عملی تنقید کی ہے۔ مولانا شبلی کی تصنیف "موازنہ انیس و دبیر "عملی

تنقید کا ایک عمدہ نمونہ ہے۔ ڈاکٹر عبادت بریلوی نے نہایت سلجھے ہوئے اند از میں عملی تنقید کی تعریف ان لفظوں میں کی ہے:

"عملی تنقید اس کو کہتے ہیں جس میں کوئی نقاد بنائے ہوئے اصولوں کی روشنی میں کسی وقت کے

ادب اور آرٹ کے کسی مخصوص شاہ کار کو دیکھتا ہے، پر کھتا ہے اور ان کا جائزہ لیتا ہے۔ یعنی وہ ان

پر تنقیدی نظر ڈالتا ہے۔"

(تنقیدی زاویے، ص 68)

ہ الفاظ دیگر، کسی فن یارہ کی خوییوں اور خامیوں کو کسی مخصوص نظریہ کے تحت جانچنے اور پر کھنے کانام عملی تنقید ہے۔

#### 1.3 تنقيد كى ماہيت

تنقید کیاہے؟ اگر سادہ زبان میں کہا جائے تو یہ کہا جاسکتا ہے کہ ، کھرے اور کھوٹے کو الگ الگ کرنے کانام تنقید ہے۔ یعنی دودھ کا
دودھ ، پانی کا پانی الگ کرنے کو تنقید کہتے ہیں۔ اچھے اور برے ، بلند اور پست ، اندھیرے اور اُجالے اور زیر کو الگ کرنے اور ان کے مقام
کا تعین کرنے کو تنقید کانام دیا جاسکتا ہے۔ آل احمد سرور نے نہایت جامعیت کے ساتھ تنقید کی تعریف یوں کی ہے:
"تنقید کاکام فیصلہ ہے۔ دودھ کا دودھ ، پانی کا پانی الگ کر دیتی ہے۔ تنقید وضاحت ہے۔ تجزیہ ہے۔ تنقید

"تنقید کا کام فیصلہ ہے۔ دودھ کا دودھ، پائی کا پائی الک کردیئی ہے۔ تنقید وضاحت ہے۔ تجزیہ ہے۔ تنقید کا کام فیصلہ ہے۔ ادب اور زندگی کو ایک پہانہ ویتی ہے۔ تنقید انصاف کرتی ہے۔ ادنی اور اعلیٰ جموٹ اور ہج، پست اور بلند کے معیار قائم کرتی ہے۔"

حجوث اور ہج، پست اور بلند کے معیار قائم کرتی ہے۔"

(متقید کیا ہے، ص 199)

تنقید کی اس جامع تعریف کے بعد آیئے اب تفصیل کے سات<mark>ھ تنقید کی مختلف صفات کا جائزہ لیں۔سب سے پہلے یہ دیکھیں کہ تنقید کسی فن</mark> پارہ کے محاس ومعائب کا جائزہ کیوں کر لیق ہے؟

#### 1.3.1 محاسن ومعائب:

کسی مخصوص فن پارہ کا تجزیدیوں کیاجائے کہ اس کے محاسن و معائب آئینہ ہو جائیں، تنقید کہلا تاہے۔ فن پارہ کے محاسن سے مراد فنی خوبیاں اور معائب سے مراد فنی سقم ہیں۔ یہ تجزید کئی سطحوں پر کیاجاسکتا ہے۔ ایک شاعریا ادیب کی تمام شعری و نثری تخلیقات کا تجزیدیا اس کی کسی ایک صنف ادب کا تجزیدیا کسی ایک شعر کا تجزید وغیرہ۔ مثلاً ہے۔

### سارے جہاں سے اچھا ہندوستاں ہمارا ہم بلبلیں ہیں اس کی مید گلستاں ہمارا

علامہ اقبال کا یہ بہت مشہور شعر ہے۔ ہندوستان کا بچہ بچہ اسے جانتا اور پیند کرتا ہے۔ اس کی خوبی ہے ہے کہ یہ شعر سادہ ، پر اثر ہے اور رواں ہے تاہم بے عیب نہیں ہے۔ اس میں ایطائے جلی کا عیب پوشیدہ ہے۔ ایطائے جلی ایک فنی غلطی ہے جو مطلع کے قافیہ میں سر زد ہوتی ہے۔ اگر کسی مطلع میں ایک جیسے معنوی قافیہ استعمال کیے جائیں تو یہ عیب پید اہو تا ہے۔ جیسے مذکورہ شعر میں ، ہندوستاں کا قافیہ گلستاں باندھا گیا ہے۔ یہ دونوں لفظ ایک لاحقے ،ستال ،سے بنیں۔ اگر ان میں سے ،ستال ، نکال دیا جائے تو ،ہندو ، اور ،گل ، بطور قافیے کے بچتے ہیں۔ جو اصل میں ایک دو سرے کے قافیہ نہیں ہیں۔ ہندو کا قافیہ خوش بو اور گل کا قافیہ پل ہو سکتا ہے۔ مگر ہندو کا قافیہ گل نہیں ہو سکتا۔ بایں وجہ

اس شعر میں ایطائے جلی کاعیب واقع ہوا ہے۔ غرض اس طرح کسی تخلیق کے محاسن ومعائب کے الگ الگ کرنے کو تنقید کہتے ہیں اور یہ تنقید کا بنیادی اصول ہے چنانچہ Webster,s new International dictionary میں درج ہے:

> "ادب وفن کے حسن وقبی کو علم وصحت کے ساتھ جانچنے کا نام تنقید ہے۔" (بحوالہ پر وفیسر نجم الہدیٰ، فن تنقید اور تنقیدی مضامین، ص6)

علم وصحت کے ساتھ جانچنے کا مطلب، فن یارہ کی خوبیوں اور خامیوں کو مناسب دلائل کے ساتھ ثابت کرناہے۔

1.3.2 وقع وغير وقيع خصوصيات:

تقید کسی فن پارہ کی وقع خصوصیات کو اس کی غیر وقیع خصوصیات سے ممیز کرتی ہے۔ Encyclopedia Italiana میں لکھا ہے: "انسانی ذہن کا ہر وہ فعل یا عمل تنقید ہے جو کسی مخصوص شئے کی وقیع خصوصیات کو اس کی

غیر و قیع خصوصیات سے ممیز کرے۔"

اگر کسی تخلیق پارے میں وقیع اور غیر وقیع دونوں طرح کی خصوصیات موجود ہوں تو ان میں وقیع خصوصیات کو اجاگر کرنا اور غیر وقیع خصوصیات کی نشان دہی کرنا تنقید ہے۔ مثلاً اگر کسی افسانے کا پلاٹ، کردار نگاری اور انداز پیش کش وغیرہ خوب ہیں مگر کہیں کہیں زبان حسب حال استعال نہیں ہوئی ہو تو دونوں پہلوؤں کو الگ الگ کرکے وقعت کے اعتبار سے دونوں کے مقام کا تعین کرنا تنقید ہے۔ نوٹ نیہ تنقیدی عمل، پہلے عمل سے یوں الگ ہے کہ اول الذکر میں فن پارے کی خوبیوں اور خامیوں کو الگ الگ کیا جاتا ہے جبکہ ثانی الذکر میں خامیوں کو نہیں بلکہ غیر وقیع خصوصیات کو وقیع خصوصیات سے ممیز کیا جاتا ہے۔خامیوں کورد کیا جاتا ہے جبکہ غیر وقیع خصوصیات کو وقیع خصوصیات سے ممیز کیا جاتا ہے۔خامیوں کورد کیا جاتا ہے جبکہ غیر وقیع خصوصیات کو دو نہیں کیا جاتا ہے۔ان کی اہمیت کم کردی جاتی ہے۔

1.3.3 فن يارون كى قدروقيت:

American Dictionary of Philosophy and psychology ہے۔ میں تنقید کا یہ اصول یوں لکھا گیاہے:

> " تنقید کے معنی ہیں فن کاروں کی قدرو قیت کا تعین ..... یعنی ایک ایسا عمل جس میں بدیہی طور پر تربیتِ ذوق بھی شامل ہے اور اس لیے بیرتر جیح و تفضیل کا اعلانیہ ہے۔"

(بحواله پروفيسر مجم الهديٰ، فن تنقيد اور تنقيدي مضامين، ص6)

کسی فن پارہ کی قدر وقیمت کا تعین کرنے کے لیے اس طرح کے دوسرے فن پاروں سے اس کا تقابل کر ناضر وری ہو تاہے۔جب ایک جیسی دو تخلیقات سامنے آتی ہیں توان میں موازنہ کر کے ایک کو دوسرے پر ترجیح دی جاتی ہے۔مثلاً یہ دومصرعے:

ع فرمايامين حسين عليه السلام هول (مرزادبير)

ع مولانے سر جھکاکے کہامیں حسین ہوں (میرانیس)

ان دونوں مصرعوں میں ایک ہی بات بیان کی گئی ہے۔ تاہم انداز بیان الگ الگ ہے۔ موقع اور محل کے لحاظ سے یہاں دوسرے مصرعے کو ترجیح دی جائے گی کیوں کہ رسول پاگ کے نواسے حضرت امام حسین کبھی اپنی زبان سے اپنے لیے "علیہ السلام" جیسے الفاظ نہیں کہیں گے۔ وہ نہایت سادگی سے سرجھکا کر یہی کہیں گے کہ وہ حسین ہیں۔ چناں چہ دوسرے مصرعے کو ترجیح دی جائے گی۔ جب اسی طرح ایک تخلیق کہ دوسری تخلیق پر ترجیح دی جائے گی تواس سے اس کی قدر وقیمت کا اندازہ ہو تارہے گا اور اس طرح قاری کے ذوق کی تربیت ہوگی۔

# 1.3.4 فن یاروں کے جمالیاتی اوصاف:

تنقید کاایک عمل، فن پارہ کے جمالیاتی اوصاف واقد ارکے فیصلہ سے متعلق ہے۔ Encyclopedia Americana کے مطابق: "تنقید ایک فن ہے، ادب یا فنون لطیفہ میں کسی جمالیاتی شے کے اوصاف اور اقد ارکے متعلق فیصلہ کرنے کا۔"

### (بحواله پروفیسر نجم الهدی، فن تنقید اور تنقیدی مضامین، ص6)

فن پارہ کے جمالیاتی اوصاف کیا ہیں؟ خیالات، کیفیات اور شعر کا طرزِ اظہار وغیرہ ہر ایک کا تعلق جمالیاتی اوصاف سے ہے۔ خیالات کی خوبصورتی، کیفیات کا حسن اور اسلوب اظہار کے مختلف وسائل، مثلاً تشبیہ، استعارہ، صنعتوں کا انتخاب، یا نثر میں، نثری وسائل اظہار کا انتخاب سب کچھ اگر خوبصورت ہوں تو تخلیق خوبصورت ہوگی ورنہ وہ ترسیل کے بھدے پن کی شکار ہوجائے گی۔ چنانچہ تنقید کا زریں اصول یہ ہے کہ فن پارہ کے جمالیاتی اوصاف کو اہمیت دی جائے اور ان کی قدر وقیمت واضح کی جائے۔ مثلاً فیض احمد فیض کا یہ شعر ملاحظہ کیجیے ہے۔

رنگ پیرائن کا،خوش بوزلف اہرانے کانام موسم گل ہے تمہارے بام پر آنے کانام

اس شعر میں، خیال، طرزِ اظہار سب کچھ خوبصورت ہے۔ فن پارے کی انہیں خوبصور تیوں اور جمالیاتی اوصاف کو اجاگر کرنا تنقید ہے۔

# 1.3.5 تنقيد صرف "كيابي" بهي نهيس ديكهتي:

تنقید نہ صرف خامیوں کی نشان دہی کرتی ہے بلکہ انہیں دور کرنے اور فن پارہ کو بہتر بنانے کے لیے مشورے بھی دیتی ہے۔ پروفیسر مجم الہدی لکھتے ہیں:

"تنقید کا ایک پہلو"کیا ہے "ہے۔ اور دوسر اپہلو"کیا ہونا"چاہیے" ہے۔ تنقید کو دونوں سے سروکارہے۔" (فن تنقید اور تنقیدی مضامین، ص8)

چناں چہ تنقید محض خوبیوں اور خامیوں کو الگ الگ کرنے کانام نہیں ہے بلکہ یہ بتانا بھی تنقید ہے کہ ان خامیوں کو دور کیسے کیا جاسکتا

ہے اور خوبیوں کو مزید بہتر کیسے بنایا جاسکتا ہے۔مثلاً عروج زیدی کاشعر ہے

درِ جنت پہ میں پہنچا تو یہ مجھ کو پیام آیا جہاں پہلے پہل کھائی تھی تھوکر وہ مقام آیا

شعر اچھاہے مگر یہ عیب ہے کہ مرنے کے بعد کسی کو کہیں سے کوئی پیام آنے والی بات قرین قیاس نہیں ہے؟ نہ دنیاسے نہ آخرت ہے۔ جنال حہ ابر احسنی گنوری نے اس عیب کوبوں دور کیا ہے:

> درِ جنت یہ میں پہنچا تو یہ غیبی پیام آیا جہاں پہلے پہل کھائی تھی ٹھوکر وہ مقام آیا

(ابراهنی اور اصلاح سخن، عنوان چشتی، نعیم الدین رضوی، ص 125)

اصلاح کے بعد نہ صرف ہیہ کہ شعر کاعیب دور ہو گیاہے بلکہ شعر خاصابلند ہو گیاہے۔

1.3.6 ذاتى يىندمانا يىندىد گى:

ارون آزاد بیشل اُر دویوینوری صحت مند تنقید کے لیے ضروری ہے کہ فن یارے کا تجزیہ کرتے وقت ذاتی پیندیا ناپیندید گی کی خلل اندازی نہ ہو۔ شومیکر (Schomaker)نے اپنی تصنیف Elements of Critical theory میں کھاہے:

" ذاتی پیند ماناپیندیدگی کی خلل اندازی <mark>کے بغیر غیر جانب</mark> داری کے ساتھ اشیا کوان کی صحیح شکل و

صورت میں دیکھنے کانام تنقید ہے۔"

(بحواله نجم الهدي، فن تنقيد اور تنقيدي مضامين ص 5 )

بہ انسانی فطرت کا خاصہ ہے کہ انسان اکثر او قات کسی چیز کے فیصلہ یا انتخاب میں جانب داری اور ذاتی پیندیا ناپیندید گی کا شکار ہو جاتا ہے۔ یاوہ اپنے کسی پیندیدہ نظریہ کا شکار ہو جاتا ہے یا پھر اپنی ذہنی تربیت کے دام فریب میں پھنس جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے وہ اپنے ا فیصلوں میں جانب دار ہو جاتا ہے۔ تنقید کااصول بیہ ہے کہ، فن یارہ کو معروضی انداز میں،اس کی اصلی شکل وصورت میں پر کھا جائے، تا کہ اس کی قدر وقیت کا صحیح اندازه کیاجاسکے۔

#### 1.3.7 فيصليه اور معيار:

زیر مطالعہ فن یارہ کے تعلق سے فیصلہ کرنا بھی تنقید ہے۔ فیصلہ کرنے کابیہ فائدہ ہے کہ اس سے شعر وادب کامعیار قائم کرنے میں مدد ملتی ہے۔ پروفیسر نجم الہدیٰ لکھتے ہیں:

> " محاسن ومعائب کی تمیز ، اوصاف و اقد ار کا تعین ، و قع اور غیر و قع خصوصات کے مابین امتیاز ، موازنہ اور ترجیج، غرض جتنی یا تیں تنقید کے متعلق کہی گئی ہیں سب کا تعلق فیصلہ اور معیار سے (بحواله نجم الهديٰ، فن تنقيد اور تنقيدي مضامين، ص7)

تنقید و تجزیه کامطلب میہ ہے کہ فن پارہ کے تعلق سے کوئی سلجھاہوا مدلل فیصلہ دیاجائے یہ فیصلہ کیاجائے کہ زیر مطالعہ تخلیق کی ادبی قدرو قیمت کیا ہے؟ اس کے جمالیاتی اوصاف کیا ہیں؟ اور اس کے محاس و معائب کون کون سے ہیں؟ اس طرح کے تجزیاتی فیصلوں سے شعر وادب کامعیار قائم کرنے میں مدد ملتی ہے۔ چنانچہ میں تھو آر نلڈ نے رائے دی ہے کہ دنیا میں ایک اعلیٰ معیار کو عام کرنے کانام تنقید ہے۔ "دنیا میں جو بہتر سے بہتر باتیں معلوم ہیں یا سوچی گئی ہیں، انہیں غیر جانب دارانہ طور پر جانے اور عام کرنے کی لگن کو تنقید کانام دیا جاسکتا ہے۔ "

(بحواله نجم الهدي، فن تنقيد اور تنقيدي مضامين، ص6 )

ڈرایڈن نے لکھاہے:

" تنقید، جیسا کہ ارسطونے اس کی پہلے تشکیل کی، اچھافیصلہ کرنے کامعیارہے" (فرہنگ ادبی اصطلاحات۔ کلیم الدین احمد، ص 52 )

باالفاظ دیگرخوب سے خوب تر کی جشجواور اس کی تشهیر واشاعت کانام تنقید ہے۔

نوٹ: بعض ناقدین فیصلہ کرنے کے حق میں نہیں ہیں۔ان کا خیال ہے کہ اس طرح ادب میں گمر اہی پھیل جائے گی۔ بہتر یہی ہے کہ فیصلہ نہ کیاجائے بلکہ فیصلے کی طرف اشارہ کر دیاجائے۔نور الحس نقو<mark>ی</mark>نے اس کی وض<mark>اح</mark>ت یوں کی ہے:

"اعلادرج کی تنقیدا چھے برے کادوٹوک فیصلہ نہیں کرتی بلکہ فیصلہ کرنے میں قاری کی مدد کرتی ہے۔"

فیصلہ کرنے میں قاری کی مدد کرناذرامشکل کام ہے۔ اسی لیے دو آگے چل کر کھتے ہیں:

"ایباکرنے میں وہ اپناراستہ لمباکر لیتی ہے۔ کبھی وہ فن پارے کی صراحت کرتی ہے۔ کبھی تشر یح وتر جمانی اور کبھی تحلیل و تجزیے سے کام لیتی ہے۔"

(فن تنقيد اور أردو تنقيد نگاري، ص9)

تنقید میں بیدا یک متنازعہ فیہ مسئلہ ہے کہ آیافن پاروں کے تعلق سے کوئی حتمی فیصلہ دیاجائے یامحض اس کی طرف رہ نمائی کر دی جائے۔ 1.3.8 ترسیل وابلاغ:

تنقید کاکام میہ بھی ہے کہ ناقد میہ بھی دیکھے کہ فن پارہ کی ترسیل ہوئی بھی ہے یا نہیں؟ یابیہ دیکھے کہ ترسیل میں کسی طرح کا جھول تو نہیں رہ گیا؟ تنقید میہ دیکھتی ہے کہ وہ اس خامی کو کیسے درست کر سکتی ہے؟ کیوں کہ ہیگل کے مطابق جب فن کار اپنے تجربے کو دو سروں تک پہنچانا چاہتا ہے، تبھی فن وجو د میں آتا ہے۔ (بحوالہ فن تنقید اور اردو تنقید نگاری ص14)۔ للہذا فن پارہ کے ترسیل وابلاغ کے پہلو پر نظر رکھنا تنقید کا ایک اہم اصول ہے۔

## 1.4 تنقيد كي اہميت

تنقید کی افادیت ہی تنقید کی اہمیت ہے۔ جب کوئی چیز فائدہ مند ہے تووہ اہمیت بھی اختیار کر جاتی ہے۔ اس لحاظ سے تنقید کی اہمیت

بہ خوبی واضح ہو جاتی ہے۔

1.4.1 : تقید ہاری زندگی کے لیے ناگزیرہے

ٹی۔ایس۔ ایلیٹ کا قول ہے کہ "تنقید ہماری زندگی کے لیے اتنی ہی ناگزیر ہے جتنی سانس۔ دوسرے لفظوں میں زندہ رہنے کے لیے تنقید اور تنقیدی شعور کا ہونالازی ہے۔ کیوں کہ بیہ تنقید ہی ہے جو زندگی کے صحیح اور غلط راستوں کے در میان فرق کرنے میں انسان کی مدد کرتی ہے۔

1.4.2 : تنقیدوہی کام کرتی ہے جوایک ڈاکٹر کرتاہے

آئی۔اے۔رچرڈس کاخیال ہے:

"جو کام ایک ڈاکٹر جسم کے لیے کر تاہے۔ تنقید ادب کے لیے کرتی ہے۔ وہ ذہنی صحت کا معیار قائم کرتی ہے۔"

ڈاکٹر جسم کے لیے دوا بھی تجویز کر تاہے اور ضرورت پڑنے پر نشتر کا بھی استعال کر تاہے۔ ناقد بھی، بیار ادب کاعلاج کر تاہے تواس کے کچھ حصوں کوکاٹ کر بھینک دینے میں تامل بھی نہیں کر تا۔ اس لحاظ سے تنقید کی اہمیت اپنی جگہ مسلم ہے۔

1.4.3 تقيد ادب كاذوق پيدا كرتى ہے:

تنقید کی اہمیت اس لیے بھی ہے کہ وہ عوام وخواص میں ادب کا سھ<mark>ر از</mark>وق پیدا کرتی ہے۔ڈاکٹر عبادت بریلوی لکھتے ہیں: " تنقید کا ایک بڑا کام ایک ادبی اور فنی فضا پیدا کرے عوام کے ذوق میں نکھار پیدا کرنااور ان کے

معیار فن وادب کوبلند کرنا بھی ہے۔"

ظاہر ہے، جو فن شعر وادب کوایک معیار عطاکر تاہے اس کی اہمیت سے کسے انکار ہو سکتا ہے۔

1.4.4 تنقید معلومات ہی فراہم نہیں کرتی بلکہ بہت کچھ کرتی ہے:

عدہ تنقید کی اہمیت اس لیے ہے کہ وہ بہ یک وقت کئی کام کرتی ہے اور کئی طرح کی معلومات فراہم کرتی ہے۔ آل احمد سرور ککھتے ہیں:

" اچھی تنقید معلومات ہی فراہم نہیں کرتی بلکہ وہ سب کام کرتی ہے جو ایک مورخ، ماہر نفسیات

ایک شاعر اور ایک پنجمبر کرتاہے۔" (تنقید کیاہے، ص196)

1.4.5 تنقيد كے بغير تخليق وجود ميں نہيں آسكتی:

تنقید کی اہمیت یوں بھی ہے کہ اس کے بغیر عمدہ تخلیق وجو دمیں نہیں آسکتی۔ پروفیسر نجم الہدیٰ کے مطابق:
"مفکرین اور ناقدین کی اکثریت اس بات پر متفق ہے کہ اعلیٰ تخلیق بغیر تنقیدی شعور کے ممکن
نہیں ہے۔ اس لیے یہ کہنا ہجاہے کہ ہر تخلیق میں تنقیدی شعور کار فرما ہوتا ہے۔"
(فن تنقید اور دوسرے مضامین، ص6)

آل احد سر ورنے حتمی طور پریہ رائے دی ہے:

"بڑے تخلیقی کارنامے بغیر ایک اچھے تنقیدی شعور کے وجود میں نہیں آسکتے۔ تخلیقی جو ہر کے بغیر تنقیدی شعور بغیر تخلیقی استعداد کے بے جان رہتاہے۔" تنقیدی شعور بغیر تخلیقی استعداد کے بے جان رہتاہے۔" (تنقید کیا ہے اور دوسرے مضامین، ص 185)

اس خیال کوٹی ایس ایلیٹ نے اپنے انداز میں یوں پیش کیاہے:

"جب ایک تخلیقی ذہن د وسرے سے بہتر ہو تا ہے تو اکثر اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ جو بہتر ہو تا ہے وہ تنقیدی صلاحیت زیادہ رکھتاہے۔" (بحوالہ کتاب مذکور، ص 195)

کوئی فن کار جب کسی چیز کو تخلیق کر تاہے تووہ تخلیق کرنے سے پہلے اور بعد میں کئی زاویوں سے اس پر نظر ڈالتاہے اور اسے خوب سے خوب تربنانے کی کوشش کر تاہے۔اگر تنقید نہ ہو تو کوئی عمدہ فن یارہ تخلیق ہو ہی نہیں سکتا۔

1.4.6 تقيد بذات خود تخليق كادرجه ركھتى ہے:

تنقید کی اہمیت اس لیے بھی ہے کہ تنقید ہد ذات خود ایک تخلیق کا درجہ رکھتی ہے۔ ڈاکٹر عبادت بریلوی لکھتے ہیں:

"تنقید بہ ذاتِ خود بھی اہم ہے۔ اس کی خود اپنی ایک تخلیق حیثیت ہے۔ وہ خود ایک فن ہے اور
فن جس طرح اہمیت کا حامل ہو تا ہے، تنقید بھی اہمیت رکھتی ہے۔ ادب کی طرح اند ازبیان اور
طرز ادا کو تنقید میں بھی زیادہ سے زیادہ و لچسپ بنایا جاسکتا ہے۔ اور اس میں بھی جمالیاتی خوبیاں
پیدا کی جاسکتی ہیں۔ اس کی اہمیت سے ازکار ممکن نہیں۔ کیوں کہ بہر حال وہ بھی ادب ہی ہے۔"
پیدا کی جاسکتی ہیں۔ اس کی اہمیت سے ازکار ممکن نہیں۔ کیوں کہ بہر حال وہ بھی ادب ہی ہے۔"
(بحوالہ فن تنقید اور دوسرے مضامین، ص7)

ہڑس نے بیہ وجہ بتاتے ہوئے کہ تنقید بہ ذات خود تخلیق کا درجہ کیوں کرر تھتی ہے، لکھا ہے: "سچی تنقید بھی چوں کہ اپنامواد اور جذبہ زندگی سے لیتی ہے اس لیے اپنے رنگ میں وہ بھی تخلیق ہی ہے۔" (بحوالہ تنقید کیا ہے، ص 195)

لہٰذا تنقید کی ادبی اہمیت کے بیش نظر تنقید کی اہمیت بڑھ جاتی ہے۔

#### 1.5 تنقيد كي افاديت

تنقید کی افادیت گونا گوں ہے۔ زندگی اور ادب کا شاید ہی کوئی ایسا شعبہ ہو گاجو تنقید کی افادیت سے مستفیض نہ ہو گا۔ تنقید ہر قدم پر زندگی اور ادب کی رہنمائی کرتی ہے۔

#### 1.5.1 كھوٹے سكّے الگ كيے جاتے ہيں:

تنقید چونکہ کھرے اور کھوٹے کی پر کھ کانام ہے لہٰذا تنقید سے بیہ فائدہ پہنچتاہے کہ کھری چیز کواس کامقام حاصل ہو تاہے اور کھوٹی

چیز کواس کی حیثیت د کھادی جاتی ہے۔ بایں وجہ ادب میں کھوٹے پن کے رواج کو ختم کیا جاسکتا ہے اور اسے صحت مند بنایا جاسکتا ہے۔

### 1.5.2 تنقید زندگی اور ادب کو سمجھاتی ہے:

تنقید کابر اہ راست تعلق زندگی اور ادب دونوں سے ہے۔ چنانچہ زندگی اور ادب کے متعلق جتنی بھی باتیں ہیں، تنقید انہیں سمجھنے میں مدودیتی ہے۔

تنقید فلسفہ جمال کو بھی سمجھنے میں مدد دیتی ہے۔ زندگی اور ادب کے عام جمالیاتی پہلوؤں کی افہام و تفہیم میں تنقید اہم رول ادا کرتی ہے۔ احساس جمال کے بغیر زندگی اور ادب دونوں بدصورتی کا شکار ہوجاتے ہیں۔

# 1.5.3 تقيد افراط و تفريط سے بحاتی ہے:

صحت مند تنقید ادب کو افراط و تفریط سے بچاتی ہے۔ ادب کی حدیں مقرر کرتی ہے۔ مبالغہ کی حد، تخیل کی حد، الفاظ کی حد، اخلات کی حد اور جوش اظہار وبیاں کی حد وغیر ہ۔ حدول کے تعین کی وجہ سے ادب افراط و تفریط کا شکار ہونے سے نی جاتا ہے اور وہ ایک اعتدال پر قائم رہتا ہے۔

# 1.5.4 تنقيد صحيح مقام دلاتي ہے:

تنقید فن پاروں اور فن کاروں کو ان کا صحیح مقام دلاتی ہے۔ تنقید اگر نہ ہو تو فن پارہ کی صحیح قدر وقیمت کا اندازہ لگاناکارِ د شوار ہو اور فن کار کے مقام و مرتبہ کا تعین بھی اتناہی مشکل کام ہو جائے۔ اس کی وجہ سے ادب ناانصافی کا شکار ہو جائے گا، جس کے نتیجہ میں اعلیٰ ادبی اقد ار معدوم ہوتے جائیں گے۔

# 1.5.5 تقيدادب كار منمائى كرتى ہے:

تنقید ادب کی رہ نمائی کرتی ہے اور وہ اسے موزونیت اور قرینہ عطا کرتی ہے۔ آل احمد سر ور لکھتے ہیں:

" تنقید کے بغیر ادب ایک ایساجنگل ہے جس میں پیداوار کی کثرت ہے، موزونیت اور قرینہ کا پیۃ نہیں ہے۔" (تنقید کیاہے؟ص199)

موزونیت اور قرینه عطا کیاجائے توجنگل بھی خوش نما نظر آئے گا۔ پروفیسر نجم الہدیٰ نے اس بات کو اپنے انداز میں یوں بیان کیا: "تنقید عروس ادب وفن کی مشاطکی کاکام انجام دیتی ہے۔"

(فن تنقید اور دوسرے مضامین، ص9)

باالفاظِ دیگر تنقید بکھری ہوئی چیزوں کوخوش نمائی عطاکرتی ہے۔

میتھو آرنلڈنے ادب کو "تنقید حیات" کہاہے۔ یعنی ہم ادب کو پڑھتے ہوئے زندگی کو پڑھ لیتے ہیں اور ادب پر تنقید کرتے ہوئے زندگی پر تنقید کرتے ہیں۔اس طرح تنقید ادب اور زندگی دونوں کو بہ یک وقت صحت مند اور خوش گوار فضا بخشتی ہے۔

# 1.6 اكتساني نتائج

#### اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیھیں:

- تنقید کے لغوی معنی کھر ہے کھوٹے کی پر کھ کے ہیں۔
- تنقید کے اصطلاحی معنی پیرہیں کہ تنقید اس تجزیاتی عمل کانام ہے جس کے تحت کسی فن یارے کی تشر ت<sup>ک</sup>ے و توضیح کرنے کے علاوہ اس کی قدروقیمت بھی متعین کی جاتی ہے۔
  - تنقید دوطرح کی ہوتی ہے نظریاتی تنقید اور عملی تنقید
  - نظریاتی تنقید وہ ہے جس میں ادب کے برکھنے کے لیے کوئی اصول یا نظر یہ پیش کیا جاتا ہے۔
  - عملی تنقید وہ ہے جس میں کسی اصول یا نظر بیہ ادب کے پیش کسی مخصوص فن یارے کا تجزیہ کیا جاتا ہے۔
    - تنقید کایہلا اصول، فن یارہ کے محاس ومعائب کو الگ الگ کرناہے۔
    - وسر ااصول، فن یاره کی وقع خصوصیات کوغیر وقیع خصوصیات سے میتز کرناہے۔

      - تیسر ااصول، فن پاروں کی قدر وقیت کا تعین کرناہے۔
         چوتھااصول، فن پارہ کے جمالیاتی اوصاف کے متعلق فیصلہ کرناہے۔
  - یانچواں اصول، تنقید صرف کیاہے نہیں دیکھتی بلکہ <mark>یہ</mark> بھی دیکھتی ہے کہ اور دیکھاتی ہے کہ فن یارہ میں کیاہو ناچاہیئے۔
    - حیصٹااصول، بیہ ہے کہ فن یارے کے تجزبیہ کے وقت <mark>ذاتی پیندیاناپیند کو</mark>اثر انداز نہ ہونے دیاجائے۔
    - ساتواں اصول، پیہ ہے کہ فن یارہ کے تعلق سے فیصلہ صادر کیا جائے کہ ادب کا ایک معیار قائم ہوسکے۔
      - تقید کی وجہ سے ادب کے کھوٹے سکے الگ کیے جاتے ہیں۔
        - صحت مند تنقیدادب کوافراط و تفریط سے بچاتی ہے۔
        - تنقید فن باروں اور فن کاروں کو کوان کا صحیح مقام دلاتی ہے۔
      - تنقیدادب کی رہ نمائی کرتی ہے اور اسے موزونیت اور قرینہ عطا کرتی ہے۔
        - تنقید ہماری زندگی کے لیے اتنی ہی ناگزیر ہے جتنی سانس۔
      - تنقیدادب کے لیے وہی کام کرتی ہے جوایک ڈاکٹر جسم کے لیے کرتاہے۔
        - تنقید کے بغیر تخلیق وجود میں نہیں اسکتی۔

## 1.7 كليدى الفاظ

الفاظ

سمجصنا، سمحصانا

وقع : قابل قدر

تعین کرنا : مقرر کرنا

: حانجنا، پر کھنا

: قابل تميز،واضح طورير مختلف ممينز

: کسی کو کسی پر اہمیت دینا

اوصاف : وصف کی جمع، خوبیال

افادیت :

یے تکلف ہونا، گھلاملا مانوس

#### 1.8 نمونه امتحانی سوالات

1.8.1 معروضی جو ابات کے حامل سوالات: معروضی جو ابات کے حامل سوالات:

2. تنقيد کي کٽني قشمين ہو تي ٻين؟

ڈاکٹرشارب رودولوی کی کتاب کاکیانام ہے؟

4. کس مغربی مفکرنے تنقید کو تخلیق کا درجہ دیاہے؟ میں میں

5. "تنقید کیاہے"کے مصنف کانام بتایئے؟

6. تقید ہماری زندگی کے لیے اتنی ہی ناگزیرہے جتنی سانس، بہس کا قول ہے؟

7. تنقید کابر اوراست تعلق کس ہے ہے؟

8. تنقید کسے ان کا صحیح مقام دلاتی ہے؟

9. ادب كوكس نے تنقيد حيات كہاہے؟

10. "جدیداردو تنقیداصول و نظریات "کس کی تصنیف ہے؟

1.8.2 مخضر جو ابات کے حامل سوالات:

1. تنقيد كي افاديت يرروشني ڈاليے۔

2. نظرياتي وعملي تنقيد كسي كہتے ہيں۔

تنقید کے تعلق سے آئی اے رچرڈس کا کیا قول ہے۔ اختصار کے ساتھ جو اب دیجیے۔

4. تنقید کی تعریف بیان کرتے ہوئے اس کی ماہیت پر روشنی ڈالیے۔

- فن یارے کے جمالیاتی اوصاف کیاہیں؟ بیان کیجے۔
  - 1.8.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:
- ادب کے حوالے سے تنقید کی افادیت اور اہمیت پر اپنی معلومات کا اظہار کیجیے۔
  - 2. تنقيد كى لغوى واصطلاحى تعريف بيان تيجيه ـ
    - 3. تنقيد كى ماهيت يرروشنى ڈاليے۔

# 1.9 تجویز کرده اکتسایی مواد

- ڈا کٹر شارب رو دولوی
- 1. جدیدار دو تنقید اصول و نظریات
  - ڈا کٹر مسیح الزماں
- 2. اردو تنقید کی تاریخ
- 3. فن تنقيد اور تنقيدي مضامين پروفيسر نجم الهداي
- 4. تنقیدی نظریات
- پروفیسر احتشام احر ندوی سيد محر نواب كريم
- 5. اردو تنقید حالی سے کلیم تک

# اکائی2: دکنی شہ پاروں میں اردو تنقید کے نمونے

|                                                             |       | اکائی کے اجزا |
|-------------------------------------------------------------|-------|---------------|
| تهبيد                                                       |       | 2.0           |
| مقاصد                                                       |       | 2.1           |
| د کنی شہ پاروں میں اردو تنقید کے نمونے                      |       | 2.2           |
| تہمنی دور میں شعر ی تصورات                                  |       | 2.3           |
| مثنوی کدم راؤپدم راؤ                                        | 2.3.1 |               |
| مثنوی نوسر ہار                                              | 2.3.2 |               |
| عادل شاہی دور می <mark>ں ش</mark> عر ی تصورا <mark>ت</mark> |       | 2.4           |
| ابراتیم نامه                                                | 2.4.1 |               |
| مثنوی چندر بدن ومهیار                                       | 2.4.2 |               |
| مثنوى خاور نامه                                             | 2.4.3 |               |
| جنت سنگار                                                   | 2.4.4 |               |
| قصہ بے نظیر                                                 | 2.4.5 |               |
| مثنوی گلثن عثق                                              | 2.4.6 |               |
| على نامه                                                    | 2.4.7 |               |
| قطب شاہی دور میں شعر ی تصورات                               |       | 2.5           |
| مثنوى يوسف زليخا                                            | 2.5.1 |               |
| مثنوى قطب مشترى                                             | 2.5.2 |               |
| سيف الملوك وبديع الجمال                                     | 2.5.3 |               |
| پیمول بن                                                    | 2.5.4 |               |
| مثنوی بهر ام وگل اندام                                      | 2.5.5 |               |

| و کی اور سرائج کے دور میں شعری تصورات    |       | 2.6   |     |
|------------------------------------------|-------|-------|-----|
| ولي د کني                                | 2.6.1 |       |     |
| سر انج اورنگ آبادی                       | 2.6.2 |       |     |
| ا كشابي نتائج                            |       | 2.7   |     |
| كليدى الفاظ                              |       | 2.8   |     |
| نمونه امتحانى سوالات                     |       | 2.9   |     |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات             | 2.9.1 |       |     |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات               | 2.9.2 |       |     |
| طویل جو ابات کے حامل سوالات              | 2.9.3 |       |     |
| تجويز كرده اكتسابي مواد                  |       | 2.10  |     |
| ار دولای نیوری از دولوینوری از دولوینوری |       | تمهيد | 2.0 |

گزشتہ اکائی میں آپ نے تنقید کے لغوی معنیٰ،اص<mark>طلاحی تعریف، تنقید کی</mark> ماہیت اور اس کی اہمیت و افادیت کے بارے میں تفصیلی معلومات حاصل کیں ۔اس طرح آپ بیہ جان گئے ہوں گے <mark>کہ تنقید کیاہے؟ تخلیق سے</mark> اس کارشتہ کیاہے؟ اس کاو ظیفہ کیاہے؟ اور ادب میں یہ کیوں ضروری ہے؟ تنقید سے متعلق ان سوالات کے وا<mark>ض</mark>ح جو ابات ہمارے ذہن میں ہونے جاہئیں۔

تقید کے سلسلے میں بیربات بھی خاطر نشین رہنی چاہیے کہ تنقید کاسفر اتناہی قدیم ہے جتنا تخلیق کا۔لیکن اس کی مرتب اور منظم شکل تخلیق کے آغاز کے بہت بعد وجو دمیں آئی۔ یونان میں تنقید کے قدیم ترین آثار ہومر (5000 ق۔م) کی نظموں ایلیڈ اور اوڈلیسی کے اشعار میں ملتے ہیں۔اس کے بعد افلاطون کی تصانیف مکالمات اور ریاست میں شاعری اور فنون لطیفہ کے بارے میں تنقیدی خیالات ملتے ہیں۔

افلا طون کے شاگر د ارسطو کی تصنیف: بوطیقا (Poetics) کو فن تنقید کی پہلی با قاعدہ کتاب کہا حاسکتا ہے۔ سنسکرت میں بھرت رشی [زمانہ قیاساً200ق۔م اور 200ء کے در میان ] کی نامیہ شاستر ناٹک کے فن کے حوالے سے ادبی تنقید کا پہلا نمونہ ہے۔ بعد کے زمانے میں آنندور دھن (م-890ء) کی دھونیہ لوک اورا بھینو گیت (م-1016ء) کی ابھینو بھارتی سنسکرت زبان میں تنقید کے قدیم کارنامے ہیں۔

عربی زبان میں اسلام کی آمدسے قبل شاعری کی برکھ کے کچھ معیارات موجود تھے۔ انہی معیارات کی کسوٹی پر عکاظ کے میلے میں پیش کیے جانے والے قصائد کا تقابل و موازنہ کرکے ایک قصیدے کا متخاب کیاجا تا تھااور بطور اعزاز اسے خانہ کعبہ میں معلق کیا جاتا تھا۔ عربی میں با قاعدہ تنقیدی تصانیف کا آغاز محمد بن سلام المجمحی (م۔231ھ) جاحظ (م۔255ھ)،ابن قیتبہ (م۔276ھ) قدامہ ابن جعفر (م-337ھ)،ابن رشیق (م-463ھ) وغیرہ کی تصانیف سے ہوتا ہے۔

فارسى مين نظام عروضى سمر قندى (جهار مقاله -550 هـ) امير عنصر المعالى ( قابوس نامه 475 هـ) رشير الدين وطواط (م 1177ء)

(حدائق السح فی د قابق الشعر) منتس قیس رازی (المعجم فی معایر اشعار العجم 630 ہے) کو اولین نقادوں کی حیثیت حاصل ہے۔
جہاں تک اردو کا تعلق ہے منتس الرحمٰن فارو تی کے مطابق تنقید بطورِ صنف ادب ہمارے یہاں ناول سے بھی کم عمر اور مختصر افسانے کی کم و بیش ہم عمر ہے: (مضمون ادبی تخلیق اور ادبی تنقید، مشمولہ تنقیدی افکار) اردومیں تنقید کی پہلی باضابطہ کتاب حالی کی مقدمہ شعر وشاعری روشاعری (1893ء) ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ مقدمہ شعر وشاعری سے قبل اردومیں تنقیدی پیانے یا شعر وادب کو پر کھنے کے معیارات نہیں تھے۔معیارات منظم اور مرتب شکل میں نہیں تھے۔اردومیں غیر منظم انداز میں تنقیدی خیالات کے اولین مونے ہمیں دکنی شعر اکے کلام میں ملتے ہیں۔اس اکائی میں ہم دکنی شہ یاروں میں ادبی تنقید کے انہی نمونوں کامطالعہ کریں گے۔

#### 2.1 مقاصد

#### اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- د کنی شه یارون میں اردو تنقید پر اظهار خیال کر سکیس۔
- کہمنی دور کے شعراکے تنقیدی شعور پر روشنی ڈال سکیں۔
  - عادل شاہی دور کے شعر ا کے تنقیدی تصورات کی وضاحت کر سکیں۔
  - قطب شاہی دور کے شعر اکے تنقیدی تصورات پر ا<mark>ظہار خیال کر سکی</mark>ں۔
    - ولی آور سر آج کے تنقید ی تصورات پر گفتگو کر سکیں۔
      - د کنی شه یارول کی تنقیدی اہمیت واضح کر سکیں۔

# 

آپ جانے ہیں کہ موجودہ اردوزبان قدیم دکن زبان کا ارتقایافتہ جدیدروپ ہے۔ آپ یہ بھی جانے ہیں کہ اردومیں تخلیق ادب کا آغاز اس کے قدیم روپ یعنی دکن زبان میں ہواجو دکن میں بولی جاتی تھی۔ اُس زمانے میں جب کہ شالی ہند میں سارے تحریری کام خواہ ادبی ہوں یا غیر ادبی، عام طور پر فارسی میں انجام دیے جاتے تھے اور اردو کو بازاری اور کمتر لوگوں سے رابطے کی زبان سمجھا جاتا تھا، دکن میں شال سے آئی ہوئی اسی اردو زبان کو شاعری اور نثر نگاری جیسے اعلیٰ ادبی مقاصد کے لیے استعمال کیا جانے لگا تھا اور دکنی زبان میں شاعری کی مختلف اصناف جیسے مثنوی، قصیدہ، غزل وغیرہ میں بلند پایہ ادبی تخلیقات وجود میں آرہی تھیں اور شاعری کی طرح نثر میں بھی گراں قدر کتابیں تصنیف کی جارہی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ اردو کی بیشتر اصناف ادب کے پہلے نمونے ہمیں دکنی زبان ہی میں ملتے ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ تخلیق اور تنقید میں چولی دامن کا ساتھ ہے۔جہاں تخلیق ہوگی وہاں تنقید بھی ہوگی کیونکہ تنقید تخلیقی عمل کے ساتھ چلتی ہے چنانچہ احتشام حسین لکھتے ہیں:

"ادب کے تخلیقی عمل ہی میں تنقیدی عمل کی نمود بھی ہو جاتی ہے اور دونوں ایک دوسرے میں

#### پیوست ہو کر ساتھ ساتھ چلتے ہیں"۔ (تنقید اور عملی تنقید)

اس تکتہ کو ہم شاعر کی مثال سے یوں سمجھ سکتے ہیں کہ جب کوئی شاعر غزل یا نظم لکھناچاہتا ہے تو اس کے ذہن میں موضوعات، خیالات، جذبات اور تجربات کا جوم ہو تا ہے۔ وہ اپنے تمام خیالات، جذبات اور تجربات کو شعر میں نہیں ڈھالتا بلکہ ان میں سے صرف چند کا انتخاب کر تا ہے باقی کو چھوڑ دیتا ہے۔ پھر جب وہ اپنے نتخب خیالات اور تجربات کو شعر کے پیکر میں بیان کر ناچاہتا ہے تو اس کے سامنے الفاظ، محاورات، تراکیب، تشبیهات، استعارات اور دیگر صنائع و بدائع صف بستہ کھڑے ہوتے ہیں۔ ان میں سے وہ موزوں الفاظ و تراکیب اور صنائع و بدائع کا امتخاب کر تا ہے۔ یہی کیفیت قافیوں، ردیفوں اور تراکیب اور صنائع و بدائع کا امتخاب کر تا ہے۔ یہی کیفیت قافیوں، ردیفوں اور بحروں کی بھی ہوتی ہے۔ شاعر خاص قافیوں، خاص ردیفوں اور خاص بحرکا انتخاب کر تا ہے۔ ردو قبول، حذف واضافے، ترمیم و تنتیخ اور اخذو ابتخاب کا بیہ عمل دراصل تنقید کی عمل ہے جو تخلیقی عمل کے ساتھ ساتھ چلتا ہے۔ اِسی لیے کلیم الدین احمد کہتے ہیں "ہر تخلیقی عمل میں تنقید کا ہونا ضرور کی ہے۔ فنّی کارنامہ تنقید کی شعور کی فضا میں پھلتا پھولتا ہے۔ اِسی لیے کلیم الدین احمد کہتے ہیں "ہر تخلیقی عمل میں تنقید کا ہونا ضرور کی ہے۔ فنّی کارنامہ تنقید کی شعور کی فضا میں پھولتا ہے۔ اِسی لیے کلیم الدین احمد کہتے ہیں "ہر تخلیقی عمل میں تنقید کا ہونا ضرور کی ہے۔ فنّی کارنامہ تنقید کی شعور کی فضا میں پھولتا ہے۔ "

تخلیق اور تنقید کے در میان اس لازمی رشتے کی وضاحت کرتے ہوئے ٹی۔ایس۔ایلیٹ لکھتا ہے "در حقیقت ایک مصنف کی اپنی تصنیف کے سلسلے میں محنت ثناقد کا بڑا حصہ تنقید کی محنت کا ہوتا ہے۔ یعنی چھانے، جوڑنے، تعمیر کرنے، خارج کرنے، جانچے کی محنت ۔ یہ اذبیت ناک محنت جتنی تنقید کی ہوتی ہے اتنی ہی تخلیقی ہوتی ہے۔ میں تو یہاں تک کہوں گا کہ ایک تربیت یافتہ اور ہنر مند مصنف جو تنقید اپنی تخلیقی مصنف دوسروں سے محض اس بنا پر بہتر ہیں کہ ان کا تنقید کے تنقید کی تنقید ہے ۔ یہ تنقید کے تنقید کے تنقید کے تنقید کے تنقید کے ایک تربیت کے ان کا تنقید کے تنقید کے تنقید کے تنقید کے تنقید کے تنقید کی شعور اعلیٰ درجے کا ہے "۔ (تنقید کا منصب)

ایلیٹ کے اس قول کی روشنی میں بلاخوف تر دید ہیہ بات کہی جاسکتی ہے کہ چونکہ اردو میں تخلیق ادب کا آغاز دکنی زبان میں ہوا اس اللہ منطقی اعتبار سے تنقید کا آغاز بھی دکنی ہی میں ہوا۔ دکنی شعر انے مثنویات غزلیات ، قصائد وغیرہ کی شکل میں جو ادبی ور نہ چھوڑا ہے وہ شخلیقی اعتبار سے نہایت وقیع اور بلند پایہ ہے جو ان کے اعلیٰ تنقید کی شعور کے حامل نہ ہوتے تو ان کی تخلیقی اعتبار سے نہایت وقیع اور بلند پایہ ہوتی اس طرح یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ دکنی ادب پاروں میں روز اول ہی سے تخلیق اور تنقید کا تخلیقات میں عظمت اور ارفعیت بھی نہ ہوتی۔ اس طرح یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ دکنی ادب پاروں میں روز اول ہی سے تخلیق اور تنقید کا عمل ساتھ جاتارہا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس قبیل کا تنقید کی عمل ذہنی سطح پر ہو تا ہے جو شاعر کے اندر کار فرما ہو تا ہے۔ یہ قاری کے سامنے نہیں آتا بلکہ پس پر دہ سرگرم رہتا ہے۔

د کنی کے اولین مثنوی نگار شاعر نظامی بیدری سے لے کر ولی آور سر اتن اور نگ آبادی تک ہر اچھے شاعر کے یہاں ایک واضح اور کارآز مودہ تنقیدی شعور نظر آتا ہے جس کامشاہدہ ان کی تخلیقات میں کیا جاسکتا ہے۔

داخلی اور ذہنی سطح سے قطع نظر اکثر دکنی شعر انے ایک اور طریقے سے بھی اپنے تنقیدی شعور کا اظہار کیا ہے۔ انھوں نے اپنے کلام میں شعر یات کے مختلف مسائل مثلاً شعر کی ماہیت، شعر کی الہام، شاعر کی کی اہمیت، شعر کی اہمیت، فصاحت، مرقہ، تقلید، ایجاد مضامین، رنگینی معنی، نزاکت بیان، لطافت، جدت طبع، ندرت اظہار، کلام کی شیر بنی وغیرہ پرواضح انداز میں اظہار خیال کیا ہے جس سے شعر و شاعر کی کے بارے میں ان کے تنقید کی تنقید کی اطہار ہو تا ہے۔ اردو تنقید کے ارتقامیں دکنی شعر اکے بیہ تنقید کی

خیالات بنیادی اہمیت اور اردو تنقید کے اولین نمونوں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ آئندہ صفحات میں ہم دکنی شعر اکے ادبی تصورات اور تنقیدی افکار کا تفصیلی مطالعہ کریں گے۔

#### 2.3 بهمنی دور میں شعر ی تصورات

# 2.3.1 مثنوی کدم راؤیدم راؤ:

اب تک کی شخفیق کے مطابق فخر دین نظامی کی تصنیف کر دہ مثنوی کدم راؤیدم راؤد کئی کی پہلی مثنوی ہے۔ یہ بہمنی دور میں لکھی گئی۔اس کا سنہ تصنیف نامعلوم ہے لیکن اس کی داخلی شہاد توں کی روشنی میں اس کے مرتب ڈاکٹر جمیل جالبی نے خیال ظاہر کیا ہے کہ یہ مثنوی بہمنی سلطنت کے نویں حکمر ال احمد شاہ ولی بہمنی کے عہد حکومت میں 1438ھ اور 839ھ کے در میانی عرصے میں بیدر میں لکھی گئی۔ 1430ء

(ڈاکٹر جمیلی جالبی، مثنوی کدم راؤیدم راؤمقدمہ ص16)

مثنوی کدم راؤپدم راؤمیں نظامی نے بہ طور تعلی یابر سبیل گفتگو سخن / بچن / گفتار کے بارے میں جو با تیں کہی ہیں ان سے اس کے ادبی تصورات یا شاعری کے بارے میں اس کے تنقیدی خیالات کا اظہار ہوتا ہے ۔ ذیل میں اس کے خیالات کو سلسلہ وار پیش کیا گیا ہے۔ نظامی کہتا ہے:

بچن (بات/شعر) انمول ہیرے کی مانند ہو تاہے۔ جنھیں بات کرنے کا ہنر (شعر گوئی کا فن) آتا ہے وہ اپنی باتوں (اشعار) سے سور تن بکھیرتے ہیں۔

یہیں باترن تھیں دیتے سورتن جنھے کھ اپنے پدارت بچن

نظامی کہتا ہے دل سمندر ہے۔ دہن (معدن) اور بچن (بات /شعر) مانک (ہیرا) ہے۔ شاعر اپنے بچن کے ہیرے دوسروں کو بانٹتا ہے۔

> ہیاں سمند، مکھ کھان، مانک بچن جوہیر بچن کر، دئیں دوے کن

یہ حمد کے اشعار ہیں۔اگلے شعر میں وہ کہتاہے "اے خدا تونے منہ سے نگلنے والی باتوں (مکھ بچن) کوہیرے سے بھی زیادہ بیش قیمت بنایا اور دنیا کے جو اہر ات کو سخن کے مقابلے میں پست کر دیا۔

> رتن تھیں ادک تین کیا مکھ بچن بچن مکھ تل تین کیا جگ رتن

نظامی کے مطابق شاعر کا کمال نغز گوئی ہے۔وہ بطور تعلی کہتاہے "ائے نظامی جس سے بات کرنے والا دوست (خدا) ہو اس کی

با تیں سننے والا نغز گفتار (نادر با تیں کہنے والا) ہو جا تا ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ نظامی کے نزدیک شاعر الہامی ہوتی ہے۔ نظامی کہن ہار جس یار ہوئے سنن ہار سن نغز گفتار ہوئے

مثنوی کدم راؤپدم راؤکے مخطوطے میں ﷺ شی اوراق غائب ہیں۔اس میں آخر کے اوراق بھی غائب ہیں جن میں عام طور سے دکنی شعر ااپنے فنی کمالات،شاعر انہ ہنر مندی، زبان وبیان ،اسلوب وغیرہ کی توصیف میں اشعار کہتے ہیں۔ تاہم مثنوی میں یہاں وہاں نظامی نے اپنے ادبی تصورات کی طرف واضح اشارے کیے ہیں۔ایک جگہ وہ کدم راؤسے کہلوا تا ہے "بے ربط با تیں چاہے کتنی ہی زیادہ ہوں نہیں بولنا چاہیے۔ بولنا چاہیے۔ بولنا چاہیے۔ الفاظ کو تولنا چاہیے تا کہ کلام کے الفاظ میں توازن قائم رہے۔بات کو مبھم اور پیچیدہ بناکر پیش کرنے کے بجائے جو کچھ بولنا ہو صاف صاف کہہ ڈالیں۔گہرے غور اور تفکر کے بغیر بولنا دانائی نہیں ہے۔ بناسو چے سمجھے کہی گئی بات بندوق کی گولی کی طرح ہے جے یہ خبر نہیں کہ وہ کسے گلے گی اور کیوں لگے گی "۔اشعار ملاحظہ ہوں:

اسکت بہت بول نہ دکیھ بول پراپت سبد کی سب بار دکیھ تول گیت بول دوں گیت بول تھیں جس پڑے گانھ نھول کہ جے بولنا ہوئے نہ بول دوں غلولے گرے جیوں تفنگ میں سدھ نہ اچنتیں تویں بولنا بدھ نہ

اگر بول سکتاہے تونادریاان کہی بات بول، بے ڈھنگ<mark>ی</mark> اور بے و قونی ک<mark>ی</mark> بات کرنے سے پر ہیز کر: نہ بولیا جو ہے بول بولن سکے او گھڑ بولناں کیوں سیمین سکے

آ گے وہ کہتاہے کہ تمام ایسی باتیں جنھیں سن کرلوگ بدحظ ہو جائیں ایسی بد مزہ باتوں سے فائدہ نہیں بلکہ نقصان ہو تا ہے۔ سو نبی بول جس تھیں وراس آئے کوے کہ تس بول تنیک لاب بن ہان ہوئے

نظامی کلام کی قوت اور تا ثیر پر بہت زور دیتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ الفاظ تیر کی طرح دل میں اُترتے اور تلوار کی طرح زخم لگاتے ہیں۔ تلوار کی ضرب سے تو آدمی ایک دفعہ مرتا ہے لیکن الفاظ کے گھاؤ سے ہمیشہ تڑ پتار ہتا ہے۔ مثنوی میں ہری پنکھ (طوطا) ناگ راو (پدم راو) سے کہتا ہے۔

ہری پنکھ کہیا کہ سن ناگ راؤ سبد تیر ہے منج لگے کھڑگ گھاو کھڑگ ماریا اوپری کے مرے سبد مار یا جرم تیپیا کرے

نظامی کوربط کلام کی اہمیت کا گہر اشعور تھا۔ بے ربط کلام کا نقص اجا گر کرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ بے ربط کلام دل میں اس طرح چبھتا ہے جیسے آنکھ میں تنکا کھٹکتا ہے بلکہ اس سے بھی زیادہ اس سے تکلیف ہوتی ہے۔ نظامی فارسی جانتا تھا۔ اس نے مثنوی میں ابواب کے عنوانات فارسی میں لکھے ہیں۔ اس کی بنیاد پر ہم یہ سکتے ہیں کہ وہ فارسی شعریات سے واقف تھا۔ دوسری طرف وہ سنسکرت سے بھی واقف تھا۔ اس نے اپنی مثنوی میں سنسکرت کے الفاظ کثرت سے استعال کیے ہیں۔ اس حوالے سے یہ کہنا بھی غلط نہ ہوگا کہ وہ سنسکرت شعریات اور ہندوی معیار سخن سے بھی خوب آشنا تھا۔ مثنوی میں ایک جگہ وہ ہندوی معیار سخن کی وضاحت کرتے ہوئے کہتا ہے جس شعر میں ذو معنی لفظ نہ ہوں اسے کوئی پیند نہیں کرتا۔ یعنی کلام کالطف ایسے الفاظ سے جع دو معنی رکھتے ہوں۔

" دو آرت سبر" دومعنی رکھنے والے الفاظ کا اشارہ صاف طور پر ایہام گوئی کی طرف ہے۔ سنسکرت شاعری میں ایہام گوئی کی مستخکم روایت موجو دیتھی۔ نظامی اسی معیار سخن کا قائل تھا۔ اب اس کاوہ شعر دیکھیے جس میں وہ ذو معنی شعر کی تعریف کرتا ہے۔

> دو آرَت سَبَد جس کوت میں نہوے دو آرَت سَبَد باج ریجھے نہ کوئے

تاہم اردو شاعری کے دکنی دور میں ایہام کو زیادہ مقبولیت نہیں ملی لیکن جب دہلی میں اردو شاعری کا آغاز ہوا تو ایہام گوئی کا بڑا چرچارہا۔ یہاں تک کہ جان جاناں مظہر اور ان کے ہم خیال شعر اکواس کے خلاف تحریک چلانی پڑی۔

#### 2.3.2 مثنوی نوسر مار:

مثنوی نوسر ہارسید شاہ اشرف بیابانی (1528–1459) کی تصنیف ہے جو سید شاہ ضیا الدین بیابانی کے فرزند و خلیفہ اور انبر (فقر آباد) علاقہ مر ہٹواڑ کے باشد سے تھے۔وہ بہمنی سلطنت کے آخری دور اور احمد مگر کی نظام شاہی سلطنت کے ابتدائی دور سے تعلق رکھتے ہیں۔وہ نظام شاہی خاندان کے بانی احمد نظام شاہ (1509–1490) کے عہد کے شاعر ہیں۔اضوں نے 909ھ /1503ء میں مثوی نوسر ہار لکھی جس کاموضوع واقعہ کر بلاہے۔اس مثنوی میں سبب تصنیف کے جو اشعار ہیں ان کے مطالعے سے پیۃ چلتاہے کہ اس مثنوی کی تصنیف کامقصد دنیا میں اپنی ایک یاد گار چپوڑ ناتھا تا کہ ان کی وفات کے بعد بھی لوگ اضیں یاد کریں۔وہ لکھتے ہیں کہ موت برحق ہے۔کوئی اس دنیا میں ہمیشہ رہنے کے لیے نہیں آتا۔ہر انسان کو مرنا ہو تا ہے۔ دنیا میں کیسے کیسے زبر دست بادشاہ ،عظیم پیغیبر ،اولیا اور مشائخ آئے لیکن سب کو دنیا چپوڑ کر جانا پڑا۔ونت آنے پر مجھے بھی دنیا سے اٹھر جانا پڑے پڑے گا،لیکن میرے مرنے کے بعد کوئی میر انام ونشان انشرف افسوس کرتے ہیں کہ میری زندگی فضول کاموں میں صرف ہوئی۔ میں نے ایساکوئی کام نہیں کیا جس سے میر انام ونشان باقی رہتا۔ لہذا میں نے یہ شعری کتاب تصنیف کی ہے تا کہ دنیا میں میری یاد گار رہے اور نہ صرف زندگی میں بلکہ مرنے کے بعد بھی قیامت تک لوگ مجھے یاد کریں۔

اب سن میرے یار عزیز عمر ہماری گئی ناچیز

ان اشعار سے واضح ہوتا کہ اشرف کے نزدیک شاعری الیی چیز ہے جس سے شاعر کا نام ہمیشہ باقی رہتا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ شاعری کو دیر پابلکہ دوامی یاد گار اور اپنے نام کی بقاکا ذریعہ تصور کرنے کی روایت ابتدائی دور ہی سے دکنی شعر امیں رائج تھی۔اشرف کے بعد متعدد دکنی شعر امثلاً عبدل،ملک خوشنود، صنعتی،ابن نشاطی،فایز وغیرہ نے بھی اپنی مثنویوں میں شاعری کی تخلیق یا تصنیف کتب کے بارے میں اسی تصور کا اظہار کیا ہے۔

اپنی تصنیف مثنوی نوسر ہار کے بارے میں اشرف بیابانی کہتے ہیں کہ میں نے یہ مثنوی آسانی ہندوی زبان میں لکھی ہے اور پوری نظم موزوں ہے تا کہ بیرمیری یاد گار رہے بلکہ سر دار اور تاجور رہے۔ میں نے بڑی محنت سے چن چن کر الفاظ لائے ہیں اور ہربات کی تفصیل کھول کربیان کی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے اس مثنوی کے شعر وں گواس طرح سنواراہے جیسے یہ شعر نہیں موتیوں کاہار ہوں۔ لول میں ہندوی کر آسان موزول آن ک وري ىي ياد اجتھے بهيا لکھیں سید ھیں کھول بول ميں د کھوں چن چن ر چھ سنوار مستوار مستوار موتیوں کیرا ہار بول كيتا نامال

ان اشعار سے پتہ چلتا ہے کہ اشر ف کے نزدیک شاعری کے لیے ضروری ہے کہ وہ موزوں ہوں۔اس کی زبان آسان ہو تا کہ لوگ اسے پڑھ سکیں اور یہ یاد گاربن جائے بلکہ دلوں پر راج کرے۔شاعر کو الفاظ کے انتخاب میں محنت سے کام لیناچا ہیے۔اس کے اشعار واضح اور صاف ہوں اور ہر شعر اچھی طرح سنوارا ہوا ہو۔

#### 2.4 عادل شاہی دور میں شعر ی تصورات

#### 2.4.1 ابراہیم نامہ:

یہ مثنوی عبدل بیجابوری کی تصنیف ہے۔ بیجابور کے اولین شعر امیں عبدل کا نام نہایت اہم ہے وہ عادل شاہی خاندان کے چھے
عکمر ال ابراہیم عادل شاہ ثانی (627ء-1580ء) کا درباری شاعر تھا۔12-1611ء میں اس نے ابراہیم نامہ کے نام سے ایک مثنوی لکھی
جس میں ابراہیم عادل شاہ ثانی کے حالات ، شہر بیجابور کی رونق اور وہاں کی تہذیب و ثقافت پر تفصیلی روشنی ڈالی ہے۔ عبدل نے یہ مثنوی
ابراہیم عادل شاہ ثانی کی فرمایش پر لکھی۔ ابراہیم نے اپنی فرمائش میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے ان سے پید چلتا ہے کہ اس دور میں شاعری کا

معیار اور اس کے مقاصد کیا تھے؟ باد شاہ عبدل سے کہتا ہے کہ ایک ایسی کتاب لکھ جس میں نئی بات اور نیا مضمون ہو۔جوالیی بلند پابیہ ہو کہ کسی کی فکر اس کا جواب نہ دے سکے۔معلوم ہو تاہے کہ گھتے پٹے اور پامال مضامین کی تکر ار کو ابتد ائی دور ہی سے پیند نہیں کیا جاتا تھا۔ نئ بات نئے خیالات اور نئے مضامین کی ایجاد کو اہم اور قابل شحسین سمجھاجاتا تھا۔

آگے وہ کہتاہے کہ کوئی چیز دنیا میں انسان کی نشانی کے طور پر باقی نہیں رہ سکتی۔اگر کوئی نشانی رہ سکتی ہے تو وہ "بچن" (شاعری)
ہے۔ سپچ شاعر کاشعر الیبی یاد گار ہوتا ہے جو دنیا میں اس کے نام کوزندہ رکھتا ہے۔ جب تک دنیا اور کا نئات رہے گی تب تک شعر نشانی بن کر
گردش کر تارہے گا۔ بادشاہ کے ان خیالات سے پتہ چلتا ہے کہ اس دور میں شاعری کامعیاریہ تھا کہ اس میں نوی بات (ندرت اور جدت)
ہو۔ مضامین ایسے نادر ہوں کہ کسی کی فکر ان کا جو اب نہ دے سکے۔ اس زمانے میں شاعری کے بارے میں یہ تصور بھی تھا کہ شاعری شہرت
اور بقائے نام کا ذریعہ ہوتی ہے۔

عبدل نے ابر اہیم نامہ میں سخن اور شعر جنھیں وہ بچن کہتا ہے کی تعریف کرتے ہوئے جن خیالات کا اظہار کیا ہے مسعود حسین خان کے بقول ان تصورات پر ہندو جمالیات کی گہری چھاپ ہے۔عبدل خاص طور پر عقل اور بچن (لفظ) کے باہمی ربط کاذکر تفصیل سے کرتا ہے۔ اس کے خیال میں شعر عبارت ہے شعور سے اور شعور کا ماخذ بچن ہے:

پین سے پھر تمام فنون کی رچنا (تخلیق) ہوتی ہے۔ پین ہی سے ازل اور ابدکی طنا ہیں ملتی ہیں اور اس سے 'ترلوک' جنم لیتے ہیں۔
جس طرح جو ہری رتنوں کا پار کھ ہو تا ہے۔ شاعر کو بچن کا گیانی ہونا چاہیے۔ (ابراہیم نامہ، مرتبہ مسعود حسین خان۔ مقدمہ 37-38)

چین روپ لاحق کیا جگ رچن بی جوت پرگٹ ہو قدرت رتن بیکن دوپ پرگٹ ہو قدرت رتن بیکن لارچیا سب یو عالم فنون بیکن روپ پرگٹ ہو کن فیکون بیکن درمیاں رہ ازل ہور ابد رچیا تین تر لوک لاکر سبد

لفظ اور معنیٰ کے رشتے کی وضاحت کرتے ہوئے عبدل کہتاہے کہ لفظ در خت اور معنیٰ اس کے کچل ہیں۔جس طرح انار دانوں سے بھر اہو تاہے اسی طرح لفظ کو معنیٰ سے یُر ہو ناچاہیے۔ یعنی کم سے کم الفاظ میں زیادہ سے زیادہ مطالب بیان کر ناچاہیے۔ مثنوی میں اس خیال کا اظہار اس نے ابر اہیم عادل شاہ کے ذریعے کیا ہے۔باد شاہ عبدل سے اس مثنوی کی فرمائش کرتے ہوئے کہتا ہے:

تو کر حرف جھاڑوں کو سب بار دار بھرے خوب معنی سو کھل آشکار تو بھر بیج معنیٰ سوں جیوں بیج انار حرف بول تھوڑے ،ارتھ بے شار

> آخری شعر میں عبدل نے جو بات کہی ہے یہی بات وجہی نے بھی مثنوی قطب مشتری میں کہی ہے۔اس کاشعر ہے۔ ہنر مشکل اس شعر میں یوچ ہے کہ تھوڑے اچھیں حرف معلٰی سولے

#### 2.4.2 مثنوی چندر بدن و مهیار:

مینوی چندربدن و مہیار: اس مثنوی کامصنف مقیمی بیجابوری سلطان محمد عادل شاہ کے عہد (656ء-1627ء) سے تعلق رکھتا ہے۔ مثنوی کاسنہ تصنیف نامعلوم ہے۔ تاہم ڈاکٹر جمیل جالبی کے مطابق یہ مثنوی 1035ھ کے بعد <mark>اور 1050ھ سے پہلے لکھی گئی ہے۔اس مثنوی میں مقیمی نے</mark> ا یک ہندورا جکماری چندربدن اور مسلمان سودا گر مہیار کے ع<mark>شق</mark> کی دامتان قل<mark>م بند کی ہے۔ مثنوی کے ابتدائی جصے میں اس نے 'بیان ابتدائے'</mark> عشق و تالیف کتاب 'کے زیر عنوان جو اشعار لکھے ہیں ان سے پیۃ چلتاہے کہ وہ شعر کے لیے موزونیت کو ضروری سمجھتاہے اور شاعری میں 'نوے طرز' (نئے اسلوب) کو خاص اہمیت دیتا ہے۔مقیمی کے <mark>دوست نے جب اسے ایک</mark> عشقیہ قصہ سنایا تواس کے دل میں بھی ایک عجیب حکایت موزوں کرنے کی آرزوپیداہو ئیاور اس نے فکر کر کے قصے کوشعر موزوں میں ڈھالناشر وع کیااور اس کے دل سے نئے طر زبڑی خوبی سے نکلنے لگے۔ان اشعار سے معلوم ہو تاہے کہ "نئی طرز "مقیمی کے نزدیک معیار سخن ہے۔

جو بسرے تو لیلی و مجنوں کوس قضا منج پرت کا کھیا ایک دن ہوا دل یو یوں کر تفکر قریب کہوں شعر موزوں حکایت عجیب یجن در ہو دل تے نکلنے لگے نوے طرز خوش تب نکلنے لگے

ا گلے باب" وانصاف دادن شعر وتر تیب کردن سخن" (شعر کے ساتھ انصاف کرنااور کلام کوتر تیب دینا) میں اس نے اشار تأالیی باتیں کہی ہیں جن سے شاعری کے بارے میں اس کے خیالات کا اظہار ہو تاہے۔وہ کہتاہے" میں زبان کا سچاجو ہری ہوں اور ہمیشہ اپنے سخن ہے موتی کھیر تاہوں"۔مقیمی کی اس بات سے بیہ مطلب نکلتاہے کہ شاعر زبان اور الفاظ کا یار کھ ہو تاہے اور اس کا کلام موتی جیسا آبد ار ہو تا ہے وہ ہمیشہ اینے اشعار کے موتی بچھا تاہے:

## زبان کا اِتا ہوں سچا جوہری کروں نت سخن سوں گہر گستری

مقیمی متانت سے کہتا ہے کہ میں نے اپنی تعریف آپ نہیں کی اور نہ کسی اور کے اشعار چُرائے ہیں۔ کیوں کہ خودسائی اور سرقہ ﷺ کام ہیں۔ یہ کام وہی کر تاہے جو اپنے فن میں خام ہو تاہے۔ اس کامطلب یہ ہے کہ مقیمی کی نظر میں تعلی اور سرقہ شاعری کے عیب ہیں۔ یہ ان کا کام ہے جو اپنے فن میں کامل نہیں ہوتے۔ جو قادر الکلام ہیں وہ یہ کام نہیں کرتے۔

د کنی کے بیشتر شعرا کی طرح مقیمی بھی شاعری کو اپنے نام کی بقاکا ذریعہ سمجھتا ہے۔شاعر خواہ فنا ہو جائے لیکن اس کے "بچن" (کلام) کی نشانی باقی رہتی ہے۔

#### 2.4.3 مثنوى خاورنامه:

مثنوی خاور نامہ رستی کی تصنیف ہے۔ اس کا اصل نام کمال خان تھا۔ وہ اساعیل خان کا بیٹا تھا جس کا خاندان بچھے پشتوں سے عادل شاہی دربار میں شاہی دبیر کے عہدے پر فائز تھا۔ سلطان محمد عادل شاہ (1656ء-1627ء) کی ملکہ خدیجہ سلطان کی فرمایش پر رستی نے ابن حسام کی فارسی مثنوی خاور نامہ کا دکنی میں منظوم ترجمہ کیا جو چو بیس ہزار اشعار کو محیط ہے۔ اس کا سنہ تصنیف 1640ء ہے۔ یہ ایک فرضی داستان ہے جس کے مرکزی کر دار حضرت علی ٹہیں۔

د کنی مثنوی خاور نامہ کے ابتدائی ابواب میں ایک باب "صفت شب" کے عنوان سے ہے۔ اس میں رستی نے شاعری کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ د کنی کے بیشتر شعر اکی طرح رستی کا بھی یہ ماننا ہے کہ شاعری کی بدولت شاعر کانام دنیا میں ہمیشہ باقی رہتا ہے۔ شاعری سے شاعر کانام بلند ہو تا ہے اور جب وہ دنیا سے رخصت ہو تا ہے تو شاعری اس کی یاد گار کے طور پر باقی رہتی ہے۔ شاعری کے بارے میں اس کا تصور یہ ہے کہ شاعری وہ ہے جس کے پڑھنے سے بوڑھوں میں جو انوں جیسا جو ش اور ولولہ پید اہو اور ساتھ ہی عقل کو بھی بارے میں اس کا تصور یہ ہے کہ شاعری وہ ہے جو دماغ اور عقل کو رشتے پر زور دیتا ہے۔ اس کے نزدیک شاعری وہ ہے جو دماغ اور عقل کو رشتے معطر کرے اور اس سے عقل کا چراغ پھر سے روشن ہولیتی وہ عقل و دانش کو فروغ دے۔ شاعری ایک ہو جس سے صاحبان عقل کو دل کا سکون ملے اور دل کے سارے معاملات شیر میں محسوس ہوں۔ مطلب یہ کہ شاعری روکھی پھیکی، خشک اور غیر دلچیپ نہیں ہونی چا ہیے۔ سکون ملے اور دل کے سارے معاملات شیر میں محسوس ہوں۔ مطلب یہ کہ شاعری روکھی پھیکی، خشک اور غیر دلچیپ نہیں ہونی چا ہیے۔ سکون ملے اور دل کے سارے معاملات شیر میں محسوس ہوں۔ مطلب یہ کہ شاعری روکھی پھیکی، خشک اور غیر دلچیپ نہیں ہونی چا ہیں۔ دنیا میں جھوڑوں اس کو یاد گار میں کاڑوں رخت دینا سے جوں جوں میں میں دنیا میں جھوڑوں اس کو یاد گار میں کاڑوں رخت دینا سے جوں جوں میں میں دنیا میں جھوڑوں اس کو یاد گار میں

عقل کوں بھی ہونے اس تھے تازہ رواں ہووے پھر کے روش جراغ عقل کا اسی تھے مِٹھا ہووے سب کام دل جو اس دیکھنے میں بوڑھا ہوئے جوال معطر کرے او دماغ عقل کا عاقل کوں ہو وے اس تھے آرام دل

پھر وہ کہتاہے کہ اس مثنوی سے میر انام اونچاہو گا،مجھے شہرت ملے گی اور لو گوں کو بھی اس سے فایدہ پہنچے گا۔جب میرے جسم کا ہر ذرہ مٹی میں مل کر غبار ہو جائے گاتب بھی د نیامیں میری یاد گار باقی رہے گی۔صنعتی کی مر ادبیہ ہے کہ شاعری میں یہ خوبیاں بھی ہونا چاہیے کہ اس سے ناموری حاصل ہو،لوگ اس سے استفادہ کریں اور وہ یاد گار بننے کاوصف رکھتی ہو۔

جو ہر ذرہ مائی تے مجھ ہوے غبار دنیا میں ایجھے مج کوں یو یاد گار

اسی نامے سوں نانومجھ ہوئے بلند ہووے خلق بھی اس سیتی بہرہ مند

مثنوی خاور نامہ کے خاتمے میں بھی رستی نے شاعری کے بارے میں پھر انہی خیالات کی تکرار کی ہے جو اس نے مثنوی کے شر وعاتی باب میں ظاہر کیے تھے۔وہ کہتاہے کہ میں نے سخن کے باغ میں پھول کھلائے ہیں جن سے سخن کا دماغ معطر ہے۔یعنی شاعری پھول کھلانے کی طرح تخلیقی عمل ہے جس سے شعور و دانش کوروشن<mark>ی م</mark>لتی ہے۔ فکر <mark>نے مج</mark>ھے سمجھایا کہ زمانے میں اپنی ایک یاد گار چھوڑنی چاہیے۔ پس میں نے اپنے قلم کواس مثنوی سے زینت دی اور مثنوی کی تن<mark>کیل</mark> کی۔جب مث<mark>نو</mark>ی مکمل ہوئی تو نامورلو گوں میں ایک یاد گار بن گئی۔ اگر میر ا جسم مٹی کے تلے مٹی ہو تا ہے تو ہو جائے ۔ مجھے خوف نہیں <mark>کیو</mark> نکہ اس مثنو <mark>ی</mark> سے میر انام زندہ رہے گا۔ چاہے صدیاں بیت جائیں ، مدت مدید گزر جائے یہ مثنوی د نیامیں یاد گاررہے گی۔

معطر ہے اس تھے دماغ سخن كھلايا ہوں پھولاں بباغ سخن ر کھوں یاد گار ایک میں بی بجانے ہوا تھا اندیشہ منچے رہنما ہے نهایت کول انیر ایا هول نامه کول سنواریا ہوں اس نامہ سوں خامہ کوں نهایت ہوا نامہ نام دار موا نامدارال أير ياد گار اگر ماٹی ہووے گا تن زیر خاک مرانانو جیتا ہے مجھ کیا ہے باک اس اویر بہت گزرے گا روز گار ا پھے گابو دنیا میں ہو یادگار

ان اشعار سے واضح ہوتا ہے کہ رستی شاعری کو شاعر کی یاد گار ،اس کے نام کے بقائے دوام کی ضانت اور شہرت عام کا وسیلہ سمجھتاہے۔

#### 2.4.4 جنت سنگار:

یہ مثنوی ملک خوشنود نے لکھی ہے۔ ملک خوشنود قطب شاہی در بار میں غلام تھا۔جب گو لکنڈہ کی شہز ادی خدیجہ سلطان کی شادی

یجا پورکے باد شاہ سلطان محمد عادل شاہ سے ہوئی توشہز ادی کے جہیز میں بے شار اسباب کے ساتھ کئی غلام بھی بیجا پور بھیجے گئے جن میں ملک خوشنو د بھی شامل تھا۔

سفر کے دوران ملک خوشنو د کے حسن انتظام سے شہزادی بہت خوش ہوئی اور باد شاہ سے اس کی سفارش کی۔ پیجا پور میں ملک خوشنو د نے اپنی قابلیت اور حسن تدبر کی بدولت بڑی ترقی کی یہاں تک کہ باد شاہ نے 1635ء میں اسے اپنا سفیر خاص بناکر گو لکنڈہ روانہ کیا جہاں بڑے اعزاز کے ساتھ اس کا استقبال کیا گیا۔

ملک خوشنود بڑا ماہر الکلام اور خوش بیان سخور تھا۔ اس نے قصائد، غزلیں اور مرشے لکھے۔ جنت سنگار اس کی شاہ کار مثنوی ہے جو 1640 ء میں مکمل ہوئی۔ یہ مثنوی اس نے سلطان محمد عادل شاہ کی فرمائش پر لکھی۔ جنت سنگار میں اس نے امیر خسر و کی مثنوی ، ہشت بہشت کو د کئی اردو میں منتقل کیا ہے۔ اس میں بہر ام گور کی داستان بیان کی گئی ہے۔ جنت سنگار میں مثنوی کی روایتی ہیئت کے مطابق حمد باری تعالیٰ، نعت رسالت پناہ، صفت معراح، منقبت چہار یار اور مدح میر مومن کے بعد آغاز داستان کا باب ہے۔ اس باب میں خوشنو د بطور تعلی کہتا ہے کہ میں نے بچن کے ذریعے راز کے خزانے کھولے اور لاکھ طرح کے فن کا مظاہر ہ کرتے ہوئے عنبر کی طرح خوشبو بھیلائی ہے۔ میں نے بچن کے خوشبو بھیلائی ہے۔ میں نے بچن کے خوشبو بھیلائی ہے۔ میں اس کے چراغ روشن کیے جھیں د کھھ کرعطارہ کے سینے پر رشک کی وجہ سے داغ پڑگئے۔ میں نے ہر بچن میٹھا اور تازہ کہا ہے اور شاعری کی بساط پر نئی شطر نج کا آغاز کیا ہے۔

خوشنود کی ان باتوں سے پیۃ چلتا ہے کہ اس کے نز<mark>دی</mark>ک شاعری پنہ<mark>اں</mark> یاراز کی باتوں کو آشکار کرتی ہے۔اس میں کئی طرح کے فن اور ہنر ہوتے ہیں۔ قلم خوبیوں کے چراغ جلا تاہے۔اشعار میں شیرینی اور تازگی ہونی چاہیے۔

خزیئے راز کے کھولیا بچن سول کیا عنبر فشانی لاکھ فن سول قلم روشن کیا گئن سول عطارد کے دیا،سینے پوداغال عطارد کے دیا،سینے پوداغال جر کیک میٹھا بچن تازا سو بولیا بساط ادپر نوا شطرنج کھولیا

سلطان محمہ عادل شاہ نے خوشنو دسے نظم کی فرمائش کرتے وقت اس کی جو تعریف کی ہے اس سے بھی اُس دور کے تنقیدی پیانوں اور شاعری کے معیارات کا پتہ چلتا ہے۔ باد شاہ خوشنو دسے کہتا ہے کہ تیر اان مول کلام نہایت پاک وصاف ہے۔ تیر اقلم نازک با تیں بیان کرتا ہے۔ تیر اہنر روح کو فرحت اور تازگی بخشا ہے۔ تواپنے " بچن " سے دلوں میں نور بھر تا اور جدائی کو ملاپ میں بدلتا ہے۔

معلوم ہو تاہے کہ کلام کی صفائی، خیالات کی نزاکت اور بار کی اس دور کے شعری معیارات تھے۔اس کے علاوہ یہ بھی ضروری تھا

کہ اشعار روح کو فرحت پہنچائیں اور دلوں میں روشنی پیدا کریں۔ نیز ان میں الیی تا ثیر ہو نالاز می تھا جس سے بچھڑے دل مل جائیں۔

امولک شعر تبج دھرتا ہے صافی قلم ہے تیز کرتا موشگافی

ہنر نادر جو کرتا جیوں کوں تازا سٹیا سب ملک میں یوگرم اوازہ

دکنی کے عام شعر ای طرح ملک خوشنود کا بھی یہی عقیدہ تھا کہ تصنیف سے مصنف کانام باقی رہتا ہے۔ مثنوی کے خاتمے میں وہ کہتا ہے "جب تک آسان ہے اس وقت تک کوئی آدمی زندہ نہیں رہ سکتا۔ ہر آدمی دنیا میں چند روز کا مہمان ہو تا ہے۔ مرنے کے بعد اس کا جسم مٹی میں مل کر مٹی ہو جا تا ہے اور دنیا سے اس کانام مٹ جا تا ہے۔ پھر کچھ دن بعد لوگ اسے بھول جاتے ہیں۔ مگر کتاب نہیں مٹی۔ اس کی بات تازہ رہتی ہے اور دنیا میں اس کی شہرت چلتی رہتی ہے۔ اس کے پیش نظر میں نے یہ نادراوراق (مثنوی) جو زر نگار ہیں اپنی یاد گار چھوڑے ہیں کہ یہ شعری تخلیق میرے نام کو ادب میں ہمیشہ تابندہ رکھے گی۔ "

نہ رَہ سے آدمی جو لگ ہے اسمال جو ہے دس دیس کا دنیا میں مہمال
گیا تن خاک میں جب تن ہوا خاک ہوا دنیا سول اس کا نام سب پاک
کتک دن کے پیچے سب آدمی زاد بسر جاتے نہیں کرتے ہیں کوئی یاد
گر ایسے کتب کا بات تازا رصیا تازے بچن کا گرم آوازا

سخن (شاعری / تصنیف) کے نشانی یا، یاد گار ہونے اور اس کے ذر<mark>یع</mark> شاعر یا مصنف کے نام کو حیات جاوید یا بقائے دوام حاصل ہونے کا تصور زمانہ مابعد کے شعر امیں بھی چلتار ہا۔ چنانچہ استاد <mark>ذوق (م1854ء) کہتے ہیں۔</mark>

> رہتا سخن سے نام قیامت تلک ہے ذوق اولاد سے رہے کی دو پشت چار پشت

#### 2.4.5 قصه بے نظیر:

یہ مثنوی عادل شاہی عہد کے شاعر صنعتی کی تصنیف ہے۔ صنعتی کا نام سید حسن شاہ محی الدین تھا۔وہ عادل شاہی خاندان کے چھٹے حکمر ال سلطان محمد عادل شاہ (1656ء-1627ء) کا معاصر تھا۔اس کی دو مثنویاں دستیاب ہوئی ہیں: (1) مثنوی قصہ بے نظیر (2) مثنوی گلدستہ۔

مثنوی قصہ بے نظیر میں صنعتی نے تمیم انصاری کی روداد نظم کی ہے جنھیں دیواٹھاکر لے گئے تھے۔اس مثنوی کا سنہ تصنیف 1055ھ/1645ء ہے۔دکنی کی عام مثنویوں کی طرح اس مثنوی میں بھی کئی تمہیدی ابواب ہیں جو حمد ،نعت ،منقبت وغیرہ کے لیے مخصوص ہیں۔اس کے بعد اسخن ایعنی کلام یا شاعری کے بارے میں پجین (55) اشعار ہیں۔

صنعتی نے سخن (کلام /شاعری) پر جواس قدر زور دیاہے اس کا سبب دراصل میہ ہے کہ سخن ہی شاعروں کے وجو د کا جواز اور ان کا مقصد وجو د ہے۔ سخن کے بغیر شاعر کی ہستی ہے معنیٰ ہو جاتی ہے۔ اس لیے نہ صرف صنعتی بلکہ دکنی دور سے لے کر عہد حاضر تک متعدد شاعروں نے سخن (شاعری) پر غورو فکر کیاہے اور اس کی گہرائی کا کھوج لگانے کی کوشش کی ہے اور سخن کے متعلق اپنے خیالات پیش کیے

ہیں۔ انہی شلسل میں سخن کی تعریف، اس کی اثر آفرینی اور ہمہ گیری کی وضاحت کرتے ہوئے صنعتی کہتا ہے کہ سخن عالم غیب کا خزانہ ہے جو ملک لاریب میں موجزن ہے۔ سخن ساری دنیا کا بادشاہ ہے جو مس خام کے لیے اکسیر ہے۔ یعنی اس میں الیی تاثیر ہے کہ تانبے کو سونا بناسکتا ہے۔ سخن کا انداز آسمان سے الگ ہے۔ آسمان پر ایک ہی سورج ہے سخن ایک پل میں کئی سورج تخلیق کر سکتا ہے۔ یعنی شاعری معنوی اعتبار سے سورج کی طرح روشن اور حرارت بخش ہوتی ہے۔ سخن کے پرول میں بڑی قوت ہوتی ہے۔ اس کی پرواز ازل سے ابد معنوی اعتبار سے سورج کی طرح روشن اور حرارت بخش ہوتی ہے۔ سخن کے پرول میں بڑی قوت ہوتی ہے۔ اس کی پرواز ازل سے ابد

صنعتی کہتاہے کہ سخن کا شجر حیرت انگیز طور پر سرباند اور اس کا پھل نہایت ارجمند ہو تاہے اگر سخن نہ ہو تا تو یہ شش جہات (یعنی کا ننات) وجود میں نہ آتے۔ باری تعالیٰ نے یہ کا نیات ایک سخن (کلمہ کُن) سے پیدا کی ہے۔ اعلیٰ سخن جان اور تن کو جِلا تاہے (حضرت عیسیٰ اپنے سخن (کلام) قیم باذ ن الله کے ذریعے مر دول کو زندہ کرتے تھے)۔ صنعتی کے نزدیک سخن کا وہی مر تبہ ہے جو مٹھائیوں میں حلوے کا ہے۔ سخن من وسلویٰ کا دستر خوان ہے لینی یہ خدا کی طرف سے آتا ہے۔ سخن عالم الغیب (حق تعالیٰ) کے فیض سے وجو د میں آتا ہے۔ سخن حق کا خزانہ ہے جو زبان کی گنجی سے کھاتا ہے لینی شاعری الہامی ہوتی ہے۔ وہ مضامین اور خیالات جو شاعر اپنے اشعار میں پیش کرتا ہے غیب سے اس کے ذہن میں آتے ہیں۔

موج زن ملک لاریب کا سخٰن شخٰج ہے عالم الغیب مس کے عالم کوں اکسیر ہے سخن بادشاه جهانگیر سخٰن کا عجب ہے <sup>سم</sup>گن تے حساب جو یک بل میں لیا تا ہے کئ آقاب ازل تا ابد جس کوں پرواز ہے سخن کا عجب کچھ قوی باز ہے عجب ہے سخن کا ثمر ارجمند عجب ہے سخن کا شجر سربلند نہوتا كدهي شش جهت شش جهات سخن گر نہوتا تو اے نیک ذات دم عیش اوسے ہے گوا ہے سخن جلاوے سدا خوش سخن جان و تن سخن ات مٹھائی میں حلوا اہے سخن سفره من و سلوا اہے سخن فیض ہے عالم الغیب کا سخن نقش ہے جیب کے جیب کا خزانہ ہے حق کا سخن کا بیاں کہ ہے جس خزانے کوں کیلی زباں

سخن کی اہمیت بیان کرتے ہوئے صنعتی کہتاہے کہ سخن کا گلزار ہمیشہ سر سبز اور اس کا بازار ہمیشہ گرم رہتاہے۔ شہادت اور غیب میں جو پچھ ہے وہ سب کاسب سخن میں ساتا ہے۔ ساری مخلو قات ایک بات (یعنی کُن) سے پیدا ہوئی ہیں۔ وہ جہال کو کالبد (جسم) اور سخن کو روح بتا تاہے جس میں پیو (محبوب) رہتا ہے۔ اس کے نزدیک سخن طبیعت کی معدن کا دامان اور آسانی چشمہ غیب ہے۔ یہ سخن ہی ہے دل

کا چن سر سبز رہتا ہے۔ سخن نمک کی مانند ہے اور جس کو یہ نمک مل جائے وہ دنیا کو فٹح کر سکتا ہے۔ صنعتی کہتا ہے وہ پختہ ہو۔ خام سخن کیچے میوے کی طرح ناپسند کیا جاتا ہے۔

سخن کا سدا گرم بازار ہے سخن کا سدا سبز گلزار ہے۔ سخن کے ساتا ہے آجیب میں جو کچھ ہے شہادت میں ہور غیب میں جتا خلق پیدا ہے یک بات سوں اہے شاہد اس بات کا کاف و نوں جہاں کا لبد ہور سخن جیو ہے سخن جیو ہور جیو میں پیو ہے سخٰن طبع کے کھن کا دامان ہے سخن چشمہ غیب اسان ہے ر کھن ہار سرسبز دل کا چمن سخن ہے سخن ہے سخن سخٰن کا نمک جس کو تقریر ہے نمک جس میں ہے او جہاں گیر ہے کہ ناخوش ہے میوہ سدا نا تمام سخن خوش لگے پخت گئے سول تمام

صنعتی کہتا ہے کہ ہر شخص سخن کا سز اواریا اس کے لاکن نہیں ہوتا۔ اس بات کو وہ مثالوں کے ذریعے یوں سمجھاتا ہے کہ ہر قطرہ موتی نہیں ہوتا۔ ہر معدن میں عمدہ جو اہر ات نہیں ہوتے۔ ہر ہاتھی کے سرمیں گج موتی نہیں ہوتا، ہر ایک ہرن کے نافے میں مشک نہیں ہوتا، ہر ایک مرن کے نافے میں مشک نہیں ہوتا، ہر ایک مرفحھ کے سرمیں عنبر نہیں ہوتا۔ اسی طرح ہر کوئی صاحب سخن نہیں ہوتا۔ اگر سارے پر ندے خوش آ واز اور سریلے ہوتے تو قفنوس اور گدھ میں کیا فرق ہوتا۔ اگر ہر ستارہ آ فتاب کی مانندروش ہوتا تو آ فتاب کی آب و تاب کی کیا اہمیت ہوتی۔ اگر موم سے بنائے گئے آموں کا ڈھیر بھی لگا دیں تو ان میں اصلی آم کی سی مہک اور لذت کہاں ہے آئے گی۔ بے و قوف آدمی شعر سلیم یعنی عمدہ شعر نہیں کہہ سکتا۔ جیسے نیم کا پیۃ شکل میں آرے جیساہوتا ہے لیکن آرے کی طرح کا ہیں سکتا۔

نہ ہر کوئی سخن کا سزاوار ہے نہ ہر قطرہ لولوۓ شہوار ہے نہ ہر کھن منے صاف جوہر اچھے نہ ہر گئے کی مستک میں گوہر اچھے نہ ہر کھن منے ساف جوہر اچھے نہ ہر یک گر سر میں عنبر دھرے نہ ہر نافہ خوش باس نافہ کرے نہ ہر یک گر سر میں عنبر دھرے اگر خوش ادا مرغ گاۓ تمام تو تقتنوس سول کیا رھتا نسر نام اگر ہر ستارا اچھے آفتاب تو خورشید کوں کیا رھتا آب وتاب کریں بہوت کئی موم کے انب راس ولے انب کی کاں لے لذت سُوباس کہاں ہووے کودن تے شعر سلیم کرے کائے کاں اڑہ برگ نیم

صنعتی کے خیال میں سخن اور عقل و ذہانت کے در میان گہر ار شتہ ہو تاہے۔وہ کہتاہے کہ سخن عقل کے دُرج کا لعل اور لا مکاں کے برج کا سورج ہے۔ جس میں عقل کی قوت زیادہ ہو گئی وہمی سخن میں سب کا سر دار ہو گا۔ عقل سے سخن ہے اور سخن سے عقل۔ان دونوں کی وجہ سے ابد تک دنیامیں روشنی رہے گی۔

سخن لعل ہے عقل کے درج کا سخن سور ہے لامکاں برج کا جسے عقل کا بل توی تر اچھے سخن میں وہی سب بپ سرور اچھے درسے روشنی جلوہ گرتا ابد خرد سو سخن ہور سخن سو خرد

صنعتی کے مطابق نہ صرف سخن کہنے کے لیے عقل وخرد کی ضرورت ہوتی ہے بلکہ سخن فہمی کے لیے بھی عقل در کار ہے۔جوعقل مند ہوتے ہیں وہی سخن سے جراہرات نکالتے ہیں،وہ سخن داں ہوتے ہیں اس لیے سخن کی قدر کرتے ہیں۔اس لیے ہمیشہ سمجھ دار کوسخن د کھاناچا ہے اور ہر ایک کی دانش کی مقد ار کود مکھ کر اس سے سخن کرناچا ہے۔

شخن میں کا بھی کوئی کاڑے رتن سخن دال شجھتے ہیں قدر سخن د کھاوے سخن نت سمجھدار کول ہر یک کس کی دانش کی مقدار کول

صنعتی شاعری کی اہمیت اور اس کے لیے در کار صلاحیتوں پر روشنی ڈالنے کے ساتھ ساتھ سخن قبمی کی اہمیت اور اس کے نقاضوں کی بھی وضاحت کر تاہے۔وہ کہتاہے کہ اہل ہنر اور ماہرین سخن کے نزدیک سخن طر ازی اور سخن گوئی سے سخن شاسی کا مرتبہ زیادہ ہے۔یہاں صنعتی فارسی کے اس شعر سے استفادہ کرتا نظر آتاہے۔

شعر گفتن گرچه در سفتن بود شعر فهمیدن بهه از گفتن بود

یعنی شعر کہنا موتی میں سوراخ کرنے کی طرح (نازک کام) ہے۔(فارسی میں دُر سفتن کنا یہ ہے بلندیا یہ شعر کہنے کا)لیکن شعر سمجھنا شعر کہنے سے بہتر ہے۔ صنعتی کا شعر ہے:

> زیادہ ہے نزدیک اہل قیاس سخن بولنے تو سخن کا قیاس [شاس]

ہر شخص سخن فہم نہیں ہوسکتا۔ اگر سبھی لوگ سخن کی نزاکتوں اور اس کے نکات کو سبچھنے والے ہوتے تو سخن کا و قار باقی نہ رہتا۔ گو ہر کو گو ہر کی ہی پہچان سکتا ہے اور جو اہر ات کو جو ہر کی ہی پر کھ سکتا ہے۔ اسی طرح سخن کو سبچھنے کے لیے خاص علم ، عقل اور ذوق کی ضرورت ہوتی ہے۔

سیحے اگر سب سخن کا قرار تو ہر گز نہ رہتا سخن کا وقار نہ گوہر کو بوجھے بجز گوہری نہ جوہر کوں سیحھے بجز جوہر،ی صنعتی کاعقیدہ ہے کہ سخن کاخزانہ کبھی ختم نہیں ہو تااور نہ اس کے موتیوں کوطبیعت کبھی بھول سکتی ہے۔ یہ ایساسورج ہے جو ہمیشہ پُر نور رہتا ہے۔اس کاملک ہمیشہ آباد رہتا ہے، کبھی خالی نہیں ہو تا۔اسی خیال کو بعد کے زمانے میں ولیؔنے اس طرح اداکیا تھا:

> راہ مضمون تازہ بند نہیں تاقیامت کھلا ہے باب سخن

> > صنعتی کہتاہے:

سخن کا خزانہ نہ سرسیں کدھیں نہ یودر طبیعت بسر سیں کدھیں سخن کا سدا سور پر نور ہے سخن کا سدا ملک معمور ہے

صنعتی نے سخن (شعر) کی تعریف میں جو ابیات لکھی ہیں ان سے شاعری کے بارے میں اس کے نظریے کا اظہار ہو تا ہے۔ یہ خیالات اور ادبی تصورات صنعتی کے فئی شعور کے ترجمان ہیں۔ صنعتی کے فئی شعور پر روشنی ڈالتے ہوئے پر وفیسر سیدہ جعفر صنعتی کی دوسری مثنوی "گلدستہ" کے مقدمے میں رقم طراز ہیں:

"قصہ بے نظیر اس لیے بھی اہم ہے کہ اس میں صنعتی کے ادبی اور تنقیدی تصورات کی ترجمانی کی گئی ہے۔وہ تخیل کی کار فرمائی
اتر سیل کی جاذبیت 'اختصار اور لطافت و شگفتگی کو اچھے شعر کی پیچان تصور کر تاہے۔ صنعتی کو شاعر کی فسوں سازی کا پورااند ازہ تھا۔ مثنوی
میں مسلسل شاعر می کی افادیت اور اس میں جو غیر معمولی قو تیں چپی ہوئی ہیں ان پر روشنی ڈالی ہے۔ صنعتی اس خیال کا عامل ہے کہ شاعر
کا کنات کے اسر ار کا احاطہ کر سکتا ہے اور اس کے رموز سمجھ سکتا ہے۔ "

[مثنوی گلدسته (صنعتی)مر شیه پروفیسر سیده جعفر، حیدر آباد 2003 ص 16]

جہاں تک تخلیق ادب کے مقصد کا تعلق ہے اس مسلے میں صنعتی دگئی کے دیگر سخوروں کاہم نوا نظر آتا ہے۔اس کا بھی یہی خیال ہے کہ تصنیف سب سے بہترین نشانی ہوتی ہے جس سے مصنف کانام صدیوں تک چپتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ ایک رات مجھے خیال آیا کہ اس دنیا میں کس کو دائم کی زندگی حاصل ہے ؟ تب اس کے دل نے کہا، آج تک کسی کو دائم کی حیات نہیں ملی۔ دنیا میں کسی کی ہستی پائیدار نہیں ہے البتہ جس کی کوئی یاد گار ہوتی ہے اس کانام باقی رہتا ہے۔ پھر وہ کہتا ہے جس کا کوئی خلف (بیٹا) ہوتا ہے اسے گویا ہمیشہ رہنے کا شرف ماتا ہے۔ کیوں کہ اس کے بعد اس کا خلف اس کانام روشن کر تا ہے۔ لیکن گزرے ہوئے عار فوں کا کہنا ہے کہ شعر (شاعری)، بہتر سے بہتر خلف ہے۔اس کے بعد اس کا خلف اس کانام روشن کر اور کوئی عمدہ قصہ بیان کر۔

نہیں جگ میں جینا کسے پایدار گر او کہ جس تے رہے یادگار سدا زندگانی اسے ہے شرف جو دنیا میں اس تے رہے یک خلف کہ اس بعد روشن کرے انجمن خلف خوب روشن سو ہے خوش سخن

جو بولے ہیں یوں عارفانِ سلف کہ ہے شعر، بہتر سوں بہتر خلف سزاوار یو کام ہے تجھ ایتال کہ روشن کرے یوں سخن کا جمال معانی کی در جگ ایتا کھول توں سویک قصہ خوب اب بول توں

# 2.4.6 مثنوی گلثن عشق

گشن عشق بیجا پور کے مشہور و ممتاز شاعر نصرتی کی تخلیق ہے۔ نصرتی کا نام محمد نصرت تھا۔ اس کے آباواجداد کا پیشہ سپہ گری تھا۔
نصرتی کا باپ عادل شاہی فوج میں سلحدار تھا۔ نصرتی عادل شاہی خاندان کے آٹھویں حکمر ال سلطان علی عادل شاہ ثانی (1672ء۔ 1656ء)

کے دربار کا ملک الشعر اتھا۔ شاعر ہونے کے ساتھ وہ بڑا عالم اور فاضل بھی تھا۔ اس کی علمیت کی وجہ سے لوگ اسے ملا نصرتی کے نام سے
پارتے تھے۔ نصرتی کی ترقی اور شاہی دربار میں اس کی عزت ورسوخ کے سبب کچھ لوگ اس کے دشمن بھی ہو گئے۔ انھوں نے 1674ء میں
اسے شہید کر دیا۔

بہ حیثیت سخور نصرتی کامر تبہ نہایت بلند ہے۔ اس کا شار دکنی کے چوٹی کے شعر امیں ہو تاہے۔ اس کی تصانیف میں تین مثنویاں۔ گلشن عشق، علی نامہ اور تاریخ اسکندری کے علاوہ غزلیات، قصائد،، مخمس <mark>او</mark>ر رباعیات شامل ہیں جنھیں کیجا کرکے ڈاکٹر جمیل جابی نے "دیوان نصرتی" کے نام سے مرتب و شائع کیاہے۔

گشن عشق نصرتی کی پہلی مثنوی ہے جو اس نے 1657ء میں تصنیف کی۔ اس میں نصرتی نے منوہر اور مدمالتی کے عشق کی داستان کو موضوع بنایا ہے۔ داستان سے قطع نظر نصرتی نے اس مثنوی میں مختلف مقامات پر اپنے تنقیدی شعور کا بھی اظہار کیا ہے۔ اس کا ماننا ہے کہ سخن کا محل نہایت پائید ار ہو تا ہے جو دنیا میں ہمیشہ قائم رہتا ہے۔ جو شاعر سخن کی عمارت مضبوط بنیاد پر تعمیر کر تا ہے وہ قیامت تک منہدم نہیں ہوتی خواہ کیسی ہی ہوا جلے۔

سخن کا محل ہے زہے پاکدار رہن ہار ہے جگ میں جم برقرار بند یا جِن عمارت یو بنیاد سوں قیامت تلگ نا ڈھلے باد سوں

شاعری کے الہامی ہونے کا تصور افلاطون سے لے کر عہدِ حاضر تک مختلف فلسفیوں، نقادوں اور شعر انے پیش کیا ہے۔ چنانچہ غالب جیساعظیم شاعر بھی کہتا ہے:

> آتے ہیں غیب سے یہ مضامیں خیال میں غالب صریر خامہ نوائے سروش ہے

نصرتی بھی اس کا قائل تھا۔وہ کہتاہے کہ شاعری اکتسابی نہیں بلکہ الہامی ہوتی ہے۔ یعنی شاعر بنتا نہیں بلکہ پیدا ہوتا ہے۔ یہ قدرت کا انعام ہے۔اہل ہنر شاعری کے فن کو کرامت کے دریاکا موتی سیجھتے ہیں۔اگرچہ بہت سے لوگ ایک ساتھ اس دریا میں غوطہ لگاتے ہیں لیکن بیہ موتی ایک آدھ فردہی کے ہاتھ لگتاہے جسے خدا چاہے۔مطلب بیہ کہ سب لوگ شاعر نہیں ہوسکتے۔خداجس کی طبیعت میں شاعری کا ملکہ ودیعت کرتا ہے وہی شاعر بنتا ہے۔

نہ کچھ شاعری کسب کا کام ہے کہ یو حق کی بخشش تے الہام ہے سمجھتے ہیں اوس فن کوں صاحب ہنر کرامت کے دریا کا ہے کر گہر ڈھونڈیں گرچہ سب کوئی بھی ہم سنگات خدالیائے موتی یکادے کے ہات

نفرتی کے نزدیک سب سے بہترین شاع وہ ہیں جو باد شاہوں کے خادم ہوتے ہیں۔ وہ جس باد شاہ کی تعریف و توصیف کرتے ہیں اور باد شاہ کی مدح میں کوئی کار نامہ (کتاب) سنوار کر چھوڑ جاتے ہیں۔ اگر ان کی کتاب پر کوئی عقل مند نظر ڈالتا ہے تو دیکھتا ہے کہ وقت نے زمین کی لوح ( شختی ) سے جن باد شاہوں کا نام دھوڈالا ہے وہ کتاب کی وجہ سے زندہ ہیں۔ مداح کے فن سے ممدوح کی شہر سے اور یاد گار باقی رہتی ہے اور لوگ دونوں پر آفرین کرتے ہیں۔ نفر تی خود در باری شاعر تھا اس لیے اس نے در باری شعر اکی شحسین کی ہے۔ کہتا ہے: شہال کے جو خادم ہنرور ابیں شختور او تو سب سے بہتر ابیں شہال کے جو خادم ہنرور ابیں وصف کر گذر گئے ہیں رکھ کارنا ہے سنور و کے جو ناعر اس وصف کر چلاویں تو صاحب خرد خوش نظر و لے ان کے ہر ایک سفینے اوپر ایک شفینے اوپر ہولاویں تو صاحب خرد خوش نظر اگرچہ یوں لوحِ زمین تے زمال آئن ناؤں کا دھوسٹیا ہے نشاں اگرچہ یوں لوحِ زمین تے زمال آئن ناؤں کا دھوسٹیا ہے نشاں ہو مداح کے فن تے ممدوح یاد گری آفریں ہو کے دونوں یہ شاد

نظامی ،اشر ف اور میر ال جی سمس العثاق کے مقابلے میں نظرتی نئی نسل کا شاعر ہے۔وہ نئی طرز ، نئے اظہار اور نئے مضامین کا دلدادہ ہے۔ مثنوی گلشن عشق کے آخری حصے میں ایک جگہ وہ سلطان علی عادل شاہ ثانی کی تعریف کرتے ہوئے کہتا ہے کہ دکنی کلام تو ابتدا ہی سے خام تھا۔باد شاہ کی تربیت کی بدولت وہ پختہ اور کامل ہوا۔باریک بین حضرات کادل جانتا ہے کہ دکنی شاعری پہلے کیا تھی اور باد شاہ کی توجہ سے اب کیا ہوگئی ہے۔ اس نئی شاعری کے آگے دکنی کی قدیم شاعری جو بے حساب ہے پر انی جنتری کی طرح رد دی معلوم ہوتی ہے۔ جنم خام تھا سو دکھن کا کلام ہوا پختہ تجھ تربیت تے تمام سیجھتا ہے باریک بینال کا من جو اول اتھا کیا سو شعر دکھن دکھن کے میں کا کین شعر اب بے عد د گئی کہنہ تقویم مانند رد

ایک صاحب نظر اور صاحب بصیرت فن کار کی حیثیت سے نصرتی اپنے عہد کی ادبی اور شعری صورت حال کا جائزہ لیتا ہے اور اس پر تنقید کرتے ہوئے کہتا ہے کہ آج فن کا نگر بھر پور ہے یعنی فن میں کر د کھانے کے لیے بہت کچھ ہے لیکن محنت وریاضت کا میدان خالی ہے۔ مضامین کے کئی بھر ہے ہوئے خزانے ہیں لیکن کوئی موتی کو بہچانے والاسخور نہیں۔ سخن کے بازار تو آباد ہیں لیکن معانی کے راستے بند ہیں، کیونکہ معلیٰ آفریں شاعر موجود نہیں ہیں۔ زبان میں سلاست کی مٹھاس تو ہے لیکن اسے تقسیم کرنے والا کوئی حوصلہ مند نہیں ہے۔ دیکھا سدھ کامیدان خالی اہے کئر فن کا بھرپور حالی اہے مضامین کے لئی بھرے گئج اہیں معطل ولے بھی گر سنج ہیں مضامین کے لئی بھرے گئج اہیں معطل ولے بھی گر سنج ہیں سخن کے تو بازار بستے اہیں معانی کے بین بستہ رستے اہیں مطائی سلاست کی تو بور ہے ولے بانٹتے تس نہ کوئی دھور ہے مٹھائی سلاست کی تو بور ہے ولے بانٹتے تس نہ کوئی دھور ہے

فن پارے کی تخلیق کا عمل نہایت دشوار اور دفت طلب ہو تاہے۔ مثنوی گشن عشق کے آخری جھے میں "در تعریف کتاب" کے زیر عنوان نصرتی نے اس دماغ سوزی اور جگر کاوی کا تذکرہ کیا ہے جو اسے اس مثنوی کی تخلیق میں کرنی پڑی۔ وہ کہتا ہے کہ میں نے گہری فکر سے باطن کا معدن کھود کر رنگ بواہر ات (اشعار) نکالے ہیں۔ میں نے جو بے شار جو اہر ات نکالے ہیں وہ بغیر دفت کے نہیں ہیں۔ میں نے جو مشقت اٹھائی ہے اس کو واضح طور پر بیان کرتا ہوں کہ میں کہیں بھی بے ڈول یا بھد اموتی (شعر) نہیں رکھا۔ میں نے سخت الماس دخیالات / مضامین) کو ڈھونڈ کر انھیں بار بار تر اشا اور دیدہ زیب بنایا ہے۔ ہر یک نگ (شعر) پر صحیح جگہ رتن (لفظ) جڑنے کے لیے میں نے اپنے لہو کو پانی کیا ہے۔ نصرتی کے ان بیانات سے پیھ جاتا ہے کہ وہ تخلیقی فن کے لیے کس نوع کی ریاضت اور مشقت کو لازمی سمجھتا ہے۔ بعد کے زمانے میں اقبال نے بھی فن کے لیے جگر کاوی پر زور دیا ہے وہ کہتے ہیں " نقش ہیں سب ناتمام خون جگر کے بغیر "۔ ستر ھویں صدی میں نصرتی کہتا ہے:

درونے کا اُت فکر سو کھودکھن نکالیا ہوں کئی رنگ برنگے رتن لئی جوہراں میں جو کاڑیاں ہوں آج سمج لیو نہ پایا ہوں دقت کے باج کتا ہوں مشقت مری کھول میں گہر کئیں نہ راکھیاں ہوں بے ڈول میں ہر کیک سخت الماس کوں کر تلاش بنایا کئی بار پھر پھر تراش ہر کیک نگ پہ جڑنے رتن برمحل کیا ہوں کتے بار اپس لھو کاجل

نصرتی سخنورہی نہیں سخن کا پار کھ بھی تھاوہ کہتاہے شاعری نہایت باریک اور نازک ہنر ہے جس میں بہت زیادہ احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے۔اگر اس طرح شعر کہیں توشعر "سحر حلال" بن جاتا ہے۔ یعنی اس میں جادو کی سی تا ثیر ہوتی ہے، جب کہ جادو حرام ہے لیکن پر اثر شعر حلال۔ شعر گوئی میں فن شاعری کے اصول و قواعد کی پابندی لازمی ہے۔اگر فنی معیارات کے مطابق کہا جائے تو شعر ، شعر ہے ورنہ گدھے کی دُم کا شعر (بال) ہے۔ جو میری بات کو سختی سے مانتا ہے وہ اپنے دل کو نرم اور گداز کرکے شعر کہتا ہے جور مگین ہوتے ہیں۔ میر ب

ہر شعر میں معانی کی گھھڑی ہے جو شعر میں اس طرح پوشیرہ ہے جیسے تنکے کی اُوٹ میں پہاڑ حیب جاتا ہے۔ان بیانات سے ظاہر ہو تا ہے کہ نصرتی کے خیال میں شاعری سحر حلال ہوتی ہے۔اس میں قواعد فن کی پابندی لازمی ہے۔شعر کہنے کے لیے جگر کولہو کرنا پڑتا ہے۔شعر میں ا یک معلٰی نہیں بلکہ بہت سے معانی ہو ناچاہیے۔ آگے وہ کہتاہے کہ شعر کو فرزندِ قابل سمجھناچاہیے اوراسے اس طرح سنوار نااور نکھار ناچاہیے۔ جیسے لا کُق فرزند کی خوب سے خوب تربیت کی جاتی ہے۔

کیے ووں تو ہوے شعر سحر حلال ہنر بہوت باریک لی ہے سنجال قواعد سو کیں شعر تو شعر ہے وگر نہ دم خر کرا شعر ہے جو مجھ بات کا قدر سنگیں کیا گلا دل کوں ہر بول رنگیں کیا ر کھیا ہوں سوڈو نگر کوں کاڑی کی اوٹ مری ہر بچن ہے معانی کی موٹ پهديا تيون رکهيا تربيت پنج دهيان میں یو شعر فرزند قابل پچھان

نصرتی کے نزدیک دئی شاعری کا کمال ہیہ ہے کہ وہ فارس کے ہم یلہ ہوجائے۔ بعد کے زمانے میں یہی خیال قائم چاندیوری کا بھی تھا کہ ریختہ کی معراج بیہ ہے کہ وہ "غزل طور "ہو جائے۔ یہا<mark>ں غزل سے مراد فا</mark>رسی غزل ہے۔ ( قائم میں غزل طور کیار یختہ ورنہ:اک بات لچر سی بزبان د کنی تھی)نصرتی کہتاہے کہ میں نے د کنی زبان م<mark>یں</mark> فارسی جیسے ش<mark>عر</mark> کھیے جو معانی کا آئینہ ہیں یعنی ان میں معانی کی صورت جلوہ گرہے۔اگر جیہ کہ فارسی زبان فصاحت میں ہندی پر فوقیت ج<mark>ما</mark>تی ہے لیکن ہن<mark>د</mark>ی (قدیم اردو/ دکنی) شاعری میں بھی کچھ ایسے ہنر اور ایسی باریکیاں ہیں جو فارسی میں بیان نہیں کی جاسکتیں۔میں دونوں زبانوں کی باریکیوں کے خلاصے کوخوب سمجھتاہوں۔میں نے دونوں کے فن کو ملا کرنئے اسلوب میں شعر کہاہے۔نصرتی کے ان مزعومات سے یہ نتیجہ نکالناد شوار نہیں ہے کہ اس کی نظر میں دکنی شاعری کامعیار یہ ہے کہ وہ فارسی کے ہم پلہ ہو جائے کیونکہ فارسی فصاحت میں ہندی ( د کنی ) سے برتر ہے۔ تاہم د کنی کی کچھ نزاکتیں فارسی میں نہیں ساسکتیں اس لیے وہ کہتاہے کہ حسب ضرورت دونوں زبانوں کے ہنر اور خوبیوں کے امتزاج سے تازہ شعر کہناچاہیے۔ یہی بات اس نے اپنی دوسری مثنوی علی نامہ کے سبب تالیف کے باب میں بھی کہی ہے۔

> معانی کی صورت کی ہے آرسی فصاحت میں گر فارسی خوش کلام دگر شعر ہندی کے بعضے ہنر میں اس دوہنر کے خلاصے کو یا

د کھن کا کھیا شعر جوں فارسی دھرے فخر ہندی بچن پر مدام نه سکتے ہیں لیا فارسی میں سنور كهيا شعر تازه دونوں فن ملا نصرتی کا خیال ہے کہ ادب میں زبان کی نہیں بلکہ مضامین اور معانی کی اہمیت ہوتی ہے۔ فنتی خوبیوں کی قدر وقیمت ہوتی ہے۔
اس لیے کسی زبان کو اعلیٰ اور کسی کو او نی نہیں سمجھناچا ہے۔ اس بات کو وہ مثال سے یوں سمجھا تا ہے کہ خرید ارکو سود سے (مال) کی خوبی دیکھنی
چاہیے نہ کہ دوکان کی حجیت اور اس کے دروبام۔ اسی طرح قاری کو شعر کے مضمون اور اس کی لفظی و معنوی خوبیوں کو دیکھناچا ہے وہ یہ نہ
دیکھے کہ شعر فارسی میں ہے یاد کنی میں۔ جس زبان میں اعلیٰ اور مشہور تخلیقات ہوتی ہیں وہی زبان زمانے میں یاد گار رہتی ہے۔

سیج دار کول خوب سودے سول کام نه دوکان کا دیکھنا سقف وبام که ہوے جس زبال میں سخن نام دار رہی، ہو زمانے پیہ او یادگار

#### 2.4.7 على نامه:

مثنوی علی نامہ بھی ملک الشعر انھرتی کی تصنیف ہے۔ یہ مثنوی نیں الیخ مربی وسر پرست سلطان علی عادل شاہ ثانی کے محاربات و فتوحات جاسکتی ہے۔ اس کاسنہ تصنیف 1665ء ہے۔ نھرتی نے اس مثنوی میں اپنے مربی وسر پرست سلطان علی عادل شاہ ثانی کے محاربات و فتوحات کا تفصیلی حال لکھا ہے۔ علی عادل شاہ ثانی نے یہ جنگیں سیواجی اور مغل شہنشاہ اور نگ زیب کی فوجوں کے خلاف لڑی تھیں۔ موضوع اور فن دونوں کے اعتبار سے علی نامہ ایک شاہکار مثنوی ہے۔ اس مثنوی میں بھی نصرتی نے مختلف مقامات پر شاعری کے بارے میں راست یا بالواسطہ انداز میں اپنے تنقیدی خیالات کا اظہار کیا ہے جیسے مثنوی میں حملے بعد مناجات کے عنوان کے تحت اس نے باری تعالی سے اپنے بوشعری کمالات طلب کیے ہیں اور اپنے اشعار کو جن خوبیوں سے متصف کرنے کی در خواست کی ہے اس سے بالواسطہ طور پر یہ معلوم ہو تا چر شعری کمالات طلب کیے ہیں اور اپنے اشعار کو جن خوبیوں سے متصف کرنے کی در خواست کی ہے اس سے بالواسطہ طور پر یہ معلوم ہو تا ہے کہ اس کی نظر میں اعلیٰ شاعری اور عمرہ شعر وہ ہے جس میں اثر و تا ثیر، کیف و مستی ، سحر انگیزی ، بصیرت افروزی، تازگی مضمون ، لذت معانی ، شخیل کی بلندی اور روانی جیسے اوصاف پائے جاتے ہیں۔ اس نے نہایت عاجزی اور خلوص سے دعاما نگی ہے کہ رب کر بیم اس کی خاص کی کوان محاس سے مالامال کرے۔

میرے کھ سے کاڑ اس اثر کا کلام کہ ہر بول ہوئے مئے پرستاں کوں جام

(میرے منہ سے ایساپر اثر کلام نکال کہ جس کا ہر بول مئے پرستوں (شعر وادب کے شائقین) کو شراب کے جام کی طرح مست کر دے۔)

> دھرن ہار اثر حال کا قال دے دلاں کوں جم اس قال تے حال دے

(مجھے ایسا قال(کلام)عطاکر جو حال کااثر رکھنے والا ہو اور میرے قال سے ہمیشہ دلوں پر حال کی کیفیت طاری ہو)۔ بھریا رکھ مرے دم میں افسول سدا کہ جگ ہوے مسخر یوس کر ندا (میرے دم (نفس) میں سدا جادو جبیبااثر رکھ تاکہ دنیامیری ندا (آواز۔ کلام) من کر مسخر ہو جائے۔) میرے شعر سول زندہ کر ہر شعور سمجھ مجھ بچن تے توں کر جگ میں پور (میرے اشعارے ہر شخص میں شعور پیداہو اور میرے بچن (کلام) سے جگ میں سمجھ بوجھ مکمل ہو) د کھادے مرے یردہ فکرسوں ہر یک تازہ مضمون کے بکر موں (میرے فکرکے پر دے سے تازہ اور اچھوتے مضامین کی صور تیں دکھا) حروفاں میں بھریوں معانی کارس کہ ہوئے مہ کول امری<mark>ت</mark> اوپینے ہوس (میرے اشعار کے حروف میں معانی کارس پول بھر اہو کہ جاند بھی اس آب حیات کو پینے کی آرز و کرے) خیالوں کوں مجھ باؤ کے اوج دے طبعت کوں دریا کی نت موج دے (میرے خیالات (تخیل) کوہوا کی بلندی عطاکر اور میری طبیعت کے دریا کو ہمیشہ موجزن رکھ)

(میرے حیالات( میں) توہوا ی بلندی عطائر اور میری عبیعت نے دریا تو ہمیشہ موبزن رتھ) مثنوی علی نامہ میں نصرتی نے سلطان علی عادل شاہ ثانی کی مدح میں اس کی شاعری اور سخن سنجی کی جو تعریف کی ہے اس سے بھی شاعری کے بارے میں اس کے نقطہ نظر کا بالواسطہ اظہار ہو تاہے۔نصرتی کہتاہے کہ باد شاہ کا ذہن نرمل اور طبیعت یاک ہے۔وہ ایساسخنور

بخش ہیں جو مسیحا کی طرح مر دہ دلوں کو زندہ کرتے ہیں۔اس کا ہر حرف آب حیات یااند هیرے میں سورج کی کرن کی طرح ہے۔ شعر ااس سے شاعری کا شعور سیکھتے ہیں کیوں کہ اس کی موزوں طبیعت نظم میں نور بھر دیتی ہے۔ آگے وہ کہتا ہے اے باد شاہ تیری طرزیں نئی ہیں اور اشعار کی بنت نہایت خوشنما اور پیندیدہ ہے۔کیوں کہ ان میں مضامین کی رقینی اور معانی کی بلندی یائی جاتی ہے۔نصرتی نے باد شاہ کی جو

ہے جس کی باریک بنی موشگافی کرتی ہے۔اس کے اشعار میں دریا کی روانی اور خیالات میں آسان کی بلندی یائی جاتی ہے۔اس کے اشعار حیات

ن فنکارانہ خوبیاں د کھائی ہیں اور اس کے اشعار کی جن خوبیوں کی تعریف کی ہے اس سے اس کا مطمح نظر واضح ہو تاہے کہ وہ شاعر میں کون سی .

خوبیاں اور شعر میں کس طرح کے محاس دیکھناچا ہتاہے۔

سخن شنج باریک بیں موشگاف فلک بیت جال تجھ خیالاں کی فوج کرے خطر، بھر خوش مسیحا کا دم کرن سورکا یا ہے دھرتی سورات دھریا طبع موزوں تے تجھ نظم نور مضامین رنگیں معانی بلند

را ذہن نر مل را طبع صاف رے دریا کا شعر اک ہے موج را شعر ہر مردہ دل کوں جنم را شعر ایک ہے موج ایک ایک حرف ظلمات آب حیات سے شعور نے تجھے شعور نوش باف و خاطر پیند

مثنوی علی نامہ میں سبب تصنیف کے باب میں بھی نصرتی نے اپنے تنقیدی فکر و نظر کا اظہار کیا ہے۔وہ بطور تعلی وخوستائی کہتا ہے کہ میں نے اپنے اشعار میں ہوا کی نزاکت اور پھولوں سے مضمون کی تازگی لی ہے۔ میں نے شاعری کی بیل کو اتنابڑھایا کہ وہ آسمان کے منڈوے پر چڑھ گئی۔میرے مضامین اور معانی کے کچل اور پھول دیچھ کر چاند اور ستارے بھی مست ہورہے ہیں۔ سخن میں جب تک ایسی کرامت نہ ہواس وقت تک کسی کو شاعر کہلانے کاحق نہیں ہے۔

ہوے کی نزاکت سوں لے رنگ وہائ گلال تازہ مضمون کے بے قیاس کیا میں بچن بیل کو بیال بڑی سو فلک کاچ منڈوا چڑی بیل میں بچن بیل کو بیول بڑی مضامین و معنیاں کے منج بچل و پھول بین میں نہوے یو کرامت جلگ کوانا نہ ہرگز سخور تلگ

نصرتی کاخیال ہے کہ شاعری کے امکانات ختم نہیں ہوتے۔وہ کہتاہے کہ آج تک کئی ہزار شاعر ہوئے لیکن اس کے باوجودیہ نہ کہو کہ اعلیٰ مضامین باقی نہ رہے۔ کیونکہ حق تعالیٰ کے فیض کاخزانہ توبے شار ہے۔جس کو صحیح راستہ ملے وہ بہت کچھ کر گزر تاہے۔ یعنی تازہ اور بلند مضامین تلاش کر سکتاہے۔

سخنور ہوے آج لگ کئی ہزار نہ بولو کہ نئیں رھے ہیں مضمون اپار کہ حق فیض، کا پنج ہے ان گنت کیا بہوت کچھ نیٹ پایا سو پنت

نفرتی کے نزدیک فصاحت شعر کے پیکر کی خوبصورتی یازیبائش ہے لیکن شعر کی جان مضمون کی ندرت اور نیا پن ہے۔ وہ کہتا ہے حق نے میرے ہاتھ میں ہنر دیا اور میری طبیعت نے کسی بات میں کوئی کمی نہیں کی۔ میں نے ایک ایک سخن بڑی سلاست سے گھڑا ہے اور مضامین کے گھر میں اُندیکھے(نادر)جو اہر ات فراہم کیے ہیں۔ کلام میں سلاست اور ندرت پر وجہی نے بھی بہت زور دیا ہے۔ نفرتی کے اشعار ہیں۔

فصاحت ہے گر شعر کے تن کوروپ ولے شعر کا جیو ہے مضمون انوپ

دیا حق ہنر جیوں مرے ہات میں کی نئیں کرے طبع کس بات میں گھڑیا ہوں سلاست سے یک یک سخن مضامیں کے گھر میں ادیتا رتن

مثنوی علی نامہ کے خاتمے کے اشعار میں نصرتی نے شاعری میں ہنر مندی ، نئی طرز اطافت، طبیعت کے زور ، شیریں بیانی ، نغز گوئی ، معنی کے اسرارکی گروہ کشائی ، خیالات کی موشگافی اور قدرت بیان پر زور دیا ہے۔ یہ تمام با تیں اس نے بطور تعلی کہی ہیں اور اپنے اشعار کی تعریف میں کی ہیں لیکن ان سے نہ صرف نصرتی گرے گرے فئی شعور کا اظہار ہوتا ہے بلکہ اس دور کے انداز فکر و نظر اور ذہنی و تخلیقی رجانات ومعیارات پر بھی روشنی پڑتی ہے۔ ان اشعار میں نصرتی کہتا ہے میں نے اس مثنوی کو سر اسر اپنے ہنر سے بھر دیا ہے۔ اس میں نراکت بھی ہے۔ میں نے طرز نو کوزینت دی اور ہر محل اشعار کھے۔ اس میں ہر جگہ زور طبیعت نے نیشکر (مضمون) کو داب کر اس کا سارارس (مشمون) کو داب کر اس کا سارارس کی مغز تک پہنچ کر کے معنوں کا بھید آشکارا کیا ہے۔ خیالات کی موشگائی کر کے جو باریک مسائل متھ انھیں واضح کیا۔ میں نے ہر مقام پر نئے مضامین کی بات کی ہے اور حق کے فیض کی قدرت کا مظاہرہ ویکھی کر کے جو باریک مسائل متھ انھیں واضح کیا۔ میں نے ہر مقام پر نئے مضامین کی بات کی ہے اور حق کے فیض کی قدرت کا مظاہرہ

بھریا ہوں ہنر سوں سراسر کتاب رکھیا ہوں نزاکت سوں سب بھر کتاب نوے طرز کو میں جو تزئین دیا اللہ اچھو پن یو مقبول، جم اللہ اچھو پن یو مقبول، جم طبیعت ہر یک ٹھار دکھلا کو کس سٹیا لے کو کانڈے کا رس سب بکس نظر رکھ کو ہر بات کے نفز میں لیا بھید معنیاں کے جامغز میں خیالاں کی ات موشگافی کیا جو باریک تھا اس میں صافی کیا خول مضامین سوں جابجا بات بول دکھایا سکت فیض کا حق کے کھول

### 2.5 قطب شاہی دور میں شعری تصورات

## 2.5.1 مثنوى يوسف زليخا:

یہ مثنوی احمہ گجراتی کی تخلیق ہے۔ احمہ کا پورانام شیخ احمہ شریف تھا۔ وہ گجرات کا باشدہ تھا۔ اسے گجرات کے مشہور صوفی شاہ وجیہ الدین گجراتی سے بیعت و خلافت حاصل تھی۔سلطان محمہ قلی قطب شاہ نے "نوازش نامہ" بھیج کراسے گو لکنڈہ آنے کی دعوت دی۔ احمہ گجراتی کی دومثنویاں،چند غزلیات اور مراثی دستیاب ہوئے ہیں۔احمہ کی پہلی مثنوی یوسف زلیخاہے جو 888ھ اور 993ھ کے درمیان لکھی گئے۔اس کی دوسری مثنوی جو اس نے سلطان محمد قلی قطب شاہ کی فرمایش پر لکھی "کیلی مجنوں" ہے جس کے صرف پانچ سوچالیس اشعار دستیاب ہوئے ہیں۔

مثنوی "یوسف زلیخا" میں "، "تعریف شاعر خود" کے زیر عنوان اپنی تعریف و تعلی کا ایک باب رکھا ہے۔ اس باب میں اس نے "بچن" کی تعریف میں جواشعار لکھے ہیں ان میں "بچن "لیتی بات یا کلام یا سخن شاعری کا استعارہ ہے۔ اس نے بچن کے پردے میں شاعری کی قدر و قیمت اور اہمیت واضح کی ہے۔ وہ کہتا ہے میں اگر اپنے منہ سے بچن کے جواہر ات رولوں تو اس کے عوض ساری دنیا بھی اگر کوئی دینا چاہے تو میں قبول نہ کروں۔ بچن کے دو حروف (گن) سے دوعالم وجود میں آئے ہیں تو اس کی قیمت دوعالم کسے ہوسکتی ہے۔ آدم کو بات کی وجہ سے عظمت ملی اور فرشتوں نے انھیں مان دے کر سجدہ کیا۔ کتابیں اور مصحف بات ہی سے تو ہیں۔ بات کے بغیر پنجیبر کو کون پیچان سکتا ہے۔ دونوں عالم میں جو کچھ لین دین ہے سب بات سے جا جات کے بغیر کچھ نہیں۔ دین اور سنت سب بات سے چلتے ہیں۔ بچ اور جھوٹ کی ہجیان بات سے ہوتی ہے۔ بچن سے غریب اور مسکین و یا اور دان حاصل کرتے ہیں اور بچن ہی سے سلاطین شاعروں کو انعام و اکرام عطا کرتے ہیں۔ اور جہوں۔

بن مانگ جو منہ در جگ تھے رولوں جگت سو کیوں شپچار اس کا ہووے جگ دوئے بین مانگ جو منہ در جگ تھے رولوں سپچار اس کا ہووے جگ دوئے فرشتے مان دے سبجدہ جو کیتے ہوئی میٹر کوں بوجھے بات بن کوئی کتابال ہور مصحف بات تھے ہوئی دیے سب کتابال ہور مصحف بات تھے سب کیا ہو دین سنت بات تھے سب کیا ہو کیا ہے دین سنت بات تھے سب کیا ہو کیات بن نال جو کچھ ہے لین دین اس دوئی جگت مال کیا شہر ہے بات تھے کچ بات بن نال بین دین اس دوئی جگت مال کیا تھے شاعرال کوں دیں شہال مان

احمد نے مثنوی ایوسف زلیخا کے ایک باب میں اپنے ابخت کی تعریف کے ہے۔ اس میں وہ اپنی خوش قسمتی کو سراہتے ہوئے اپنے کہ میں نے فارسی کمالات کا بھی ذکر کیا ہے۔ اس نے اپنے جو اوصاف بیان کیے ہیں وہ دراصل شاعر کے لیے درکار اوصاف ہیں۔ وہ کہتا ہے کہ میں نے فارسی شاعری کا گہر ائی سے مطالعہ کیا ہے۔ عربی شاعری بھی نظر سے گزری ہے۔ جہال تک طبعی استعداد یا قدرتی صلاحیت کی بات ہے تو جان لو مجھ میں شاعری کی صلاحیت بہت زیادہ ہے۔ شاعری کی جتنی اصناف ہیں سب پر میں حاوی ہوں۔ شاعری میں خاص خیالات اور خاص طرزیں میں شاعری کی صلاحیت بہت زیادہ ہے۔ شاعری کی جتنی اصناف ہیں سب پر میں حاوی ہوں۔ شاعری میں خاص خیالات اور خاص طرزیں استعمال کرتا ہوں۔ انو کھی باتیں اور صنائع و بد ائع بھی شاعری میں لا تا ہوں۔ میرے اشعار کے معلیٰ نہایت بلند اور شوخ ہوتے ہیں۔ ان کی بلندی کے آگے آسان کی روشنی بھی بہت ہو جاتی ہے۔ میرے خیالات ایسے نازک اور لطیف ہوتے ہیں کہ جو شخص عالم ملکوت میں روحوں کو دیکھ سکتا ہے وہ بھی میرے لطیف خیالات کو نہیں و کچھ سکتا۔

دیکھیا ہوں فارسی بھی شعر بھوتیک رہیاہوں کچ عرب کا شعر بھی دیک

جو ہے منج شعر کیرا زور بھودھات
کہن مشکل نہیں نزدیک میرے
غرائب ہور بدائع لیا دکھاوں
جو نور آکاس دیسیں پنج اُس تل
جو دیسے دھنکراں جوں اس کے نزدیک
خیالوں کوں میرے دیکھن نہ سکے

اب اِستعداد طبعی کی کروں بات حجت اصناف ہوں گے شعر کیرے دیالاں خاص طرز خاص لیاوں سبہہ معنی میرے بھی اور کے اچکل خیال ایسے کروں باریک باریک علی حج کوئی ملکوت میں ارواح دیکھے

احمد کے ان اشعار سے پیۃ چاتا ہے کہ اس کے نزدیک شاعر کے لیے فارسی اور عربی شعر اکے کلام کا مطالعہ ضروری ہے۔ شاعری کی استعداد طبعی یعنی خداداد ہوتی ہے۔ ہنر مند شاعر وہ ہے جو شاعری کی ہر صنف میں شعر کہہ سکے۔ اعلیٰ شاعری کے بارے میں اس کا تصور یہ ہے کہ اس میں خیالات خاص ہوں اور طرزیا اسلوب بھی خاص ہو۔ صنائع وبدائع کا استعال کیا گیا ہو۔ معنی بلند ہوں جس کی رفعت کے آسان بھی نیچ دکھائی دے۔ خیالات میں لطافت اور باری ہوئی چاہیے۔ خیالات ایسے لطیف ہوں کہ جو لوگ روح جیسی لطیف شئے کو دکھے سکتے ہیں وہ بھی خیالات کی لطافت کو نہ پا سکیں۔ شاعری کے بارے میں احمد کے یہ خیالات نہ صرف اس کے اپنے تصور شعر کی نمائندگ کرتے ہیں بلکہ اس کے دور کے عام شعری معیارات کے بھی ترجمان ہیں۔

2.5.2 مثنوی قطب مشتری:

مثنوی قطب مشتری دبستان گولکنڈہ کی پہلی طبع زاد داستانی مثنوی ہے۔ اس کا مصنف ملّا اسد اللہ وجہی قطب شاہی خاندان کے پانچویں حکمر ال سلطان محمد قلی قطب شاہ کا درباری شاعر تھا۔ وجہی نے 1609ء میں سے مثنوی لکھی، اس میں اس نے گولکنڈہ کے شہز ادے قطب اور ملک بڑگال کی شہز ادی مشتری کے عشق کی داستان بیان کی ہے۔ اس مثنوی کی خاص خوبی ہے ہے کہ وجہی نے اس میں "در شرحِ شعر گوید " (وجہی اپنے شعر کی نظر یف کر تاہے ) کے عناوین کے تحت دوایسے گوید " (شعر کی وضاحت میں کہتا ہے ) اور "وجہی تحریف شعر خود گوید " (وجہی اپنے شعر کی تعریف کر تاہے ) کے عناوین کے تحت دوایسے ابواب شامل کیے ہیں جن کا تعلق شعر کی تنقید سے ہے۔ جس اہتمام سے وجہی نے مثنوی میں ان ابواب کو شامل کیا ہے اس سے پہتہ چاتا ہے کہ اس کے ذہن میں شاعری کے حسن وقبح کا واضح تصور موجود تھا اور وہ شاعری کے منصب اور نقاضوں سے بھی خوب واقف تھا۔ اس نے ان ابواب میں جن تنقیدی خیالات کا اظہار کیا ہے ان کی بنیاد بیشتر مشرقی شعریات کے اصول و معائر پر قائم ہے۔ وجہی نے محولہ بالا ابواب میں نقذ شعر کے جن مسائل سے تعرض کیا ہے ذیل میں ان کا مختصر خلاصہ پیش کیا گیا ہے۔

شاعری کی تنقید کے سلسلے میں وجہی کے نظام فکر کا پہلا اصول ربط کلام اور سلاست ہے۔وہ کہتا ہے" بہت سے بے ربط اشعار کہنے سے بہتر ہے کہ شاعر ایک شعر کہے جو سلیس ہو۔ جس کے کلام میں سلاست نہ ہو اس کی کتاب (مجموعہ کلام) پڑھنانہایت دشوار ہے۔ جس شاعر کو کلام میں ربط اور تسلسل کا شعور نہ ہو شاعری اس کے بس کاکام نہیں۔" جو بے ربط بولے تو بیتاں پچپیں بھلا ہے جو یک بیت بولے سلیس سلاست نہیں جس کیرے بات میں پڑھا جائے کیوں بُز لے کر ہات میں جے بات کے ربط کا فام نئیں اُسے شعر کہنے سوں کُج کام نئیں

بسیار گوئی یابسیار نولیی یعنی بہت زیادہ کہنے یا بہت زیادہ لکھنے سے فن کو نقصان پہنچتا ہے۔اس لیے وجہی شاعروں کو مشورہ دیتا ہے

کہ زیادہ کہنے کی ہوس نہ کریں۔ کم لکھیں لیکن عمرہ لکھیں۔ فن میں نزاکت کی بڑی اہمیت ہوتی ہے۔ نزاکت شاعری کی بھی اہم خوبی ہے۔ وہ
شعر بلند پایا ہوتا ہے جس میں نزاکت خیال (نزاکت معلی) اور نزاکت اظہار (نزاکت بیان) ہو۔اس لیے وجہی کہتا ہے"اگر تجھ میں پچھ ہنر
ہے تو شعر میں ناز کی برت بھدے خیال اور بھونڈے اظہار سے پر ہیز کر کیوں کہ مصور اپنی تصویر میں رگوں کی گٹھٹریاں نہیں باندھتا بلکہ
نزاکت سے رنگوں کا استعال کرتا ہے۔"

## ہنر ہے تو کچ ناز کی برت یاں کہ موٹاں نہیں باندتے رنگ کیاں

عربی ادب میں لفظ اور معنیٰ کے رشتے پر نقادوں نے بڑی بخش کی ہیں۔عالم ہونے کے ناطے وجہی ان مباحث سے خوب واقف تھا۔ لفظ و معنیٰ کے رشتے پر زور دیتے ہوئے وہ کہتا ہے "شاعری کے فن میں سب سے مشکل کام یہ ہے کہ الفاظ خیال یا معنیٰ کی مکمل ترجمانی کریں یعنی لفظ اور معنیٰ میں کامل و حدت اور ہم آ ہنگی ہو۔ اگر الفاظ ،معنیٰ کے شایانِ شان نہیں ہیں یاخیال الفاظ سے مطابقت یا مناسبت نہ رکھے تو یہ شعر کا عیب ہے۔ یہال شعر تو بہت سارے لوگ کہتے ہیں لیکن ان کے شعر در حقیقت شعر نہیں ہوتے کیونکہ ان میں الفاظ ایک طرف جاتے ہیں تو معنیٰ دو سری طرف ۔ الفاظ کچھ ہوتے ہیں اور معنیٰ کچھ اور۔

وجہی شعر میں غیر معیاری، غریب اور نامانوس الفاظ کے استعال کو برا سمجھتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ شعر میں وہی لفظ لا ناچاہیے جسے استعال کیا ہو یعنی جس کی سند اساتذہ کے کلام میں ملتی ہے۔ آگے وہ کہتا ہے "اگر تجھے شعر کے حسن یاطر زاداکا شعور ہے تو شعر میں منتخب الفاظ استعال کر اور بلند خیال یابلند معلیٰ پیش کر "۔اگر شعر میں معلیٰ کی کثرت نہیں ہے اور اس میں ایک ہی (اکبرے) معلیٰ ہیں لیکن اگر وہ قوی اور یُر تا ثیر ہوں تب بھی شعر مزہ دیتا ہے۔ یعنی اگر معلیٰ اکبرے ہوں تو مضائقہ نہیں بشر طے کہ وہ یُر زور ہوں۔

وہ کچ شعر کے فن میں مشکل اچھے کہ لفظ ہور معنیٰ یو سب مل اچھے

یو سب شعر کہتے یو سب شعر نئیں کہ بولاں کدھر ہور معنیٰ کہیں
اسی لفظ کوں شعر میں لیائیں تو کہ لیا یا ہے اساد جس لفظ کوں
اگر فام ہے شعر کا تج کوں چھند چُنے لفظ لیا ہور معنیٰ بلند

شاعری کی ایک اہم خوبی ایجاز بیانی ہے۔ شاعر کم سے کم الفاظ میں زیادہ سے زیادہ معنیٰ یابڑے مضمون کو سمونے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کو ایجاز بیانی کہتے ہیں۔ وجہی بھی اس کا قائل تھا۔ وہ کہتاہے شاعری کے فن کا دشوار مرحلہ یہی ہے کہ شعر میں الفاظ کم ہوں اور معنیٰ کثیر۔ہر شاعر شعر میں بیہ خوبی پیدا نہیں کر سکتا۔اس کے لیے زبان وبیان پر مکمل عبور، طویل ریاض اور تخلیقی صلاحیت در کار ہوتی ہے جے وجہی ہنر کہتا ہے۔

## ہنر مشکل اس شعر میں یوچ ہے کہ تھوڑے اچھیں حرف معنی سوکے

وجہی نے واضح طور پر صنائع وبد ائع کا ذکر نہیں کیا ہے لیکن وہ محبوب کی مثال کے ذریعے شعر کو سنوار نے اور سجانے کی بات کر تا ہے۔وہ کہتا ہے کہ اگر حسین و جمیل محبوب سورج کی طرح د مکتا ہوتب بھی اگر اس کی زیبائش کی جائے تو یہ بات نوراً علیٰ نور (نور پر نور) ہوگی لیعنی ایک تو محبوب کا خسن و جمال دونا ہو جائے گا۔ سنوار نے اور آراستہ لیمنی ایک تو محبوب کا خسن و جمال دونا ہو جائے گا۔ سنوار نے اور آراستہ کرنے کی اہمیت جماتے ہوئے وہ کہتا ہے اگر محبوب میں کوئی عیب یا خامی ہو بھی تو سنگھار کی خوبی سے وہ کمی بھی خوبی معلوم ہوتی ہے اشار تا وجہی یہ کہنا چاہتا ہے کہ اگر معنی بلند ہو ل اور الفاظ بھی خوب صورت ہول تو شعر نہایت بلند ہو جا تا ہے۔اگر معنی کمزور ہول لیکن الفاظ کی صاف کی تشیبہ ، استعارہ ، تجنیس و غیرہ کا استعال ) ماہر انہ ہو تو اس صورت میں بھی الفاظ واسلوب کی خوبی شعر کی دکشی میں اضافہ کرتی ہے اور اس کی معنوی کمزوری کو چھیالیتی ہے:

اگر خوب محبوب جیوں سور ہے سنوارے تو نورُ؛ علی نور ہے اگر لاک عیباں اچھے نار میں ہنر ہو دسے خوب سنگار میں

وجہی نے شاعری میں نقالی، جدت، تقلید اور سرقے کے بارے میں بھی اظہار خیال کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جو شاعر کسی دوسرے شاعر کے مضمون یا اسلوب کی نقل کر تا ہے وہ ہنر مند نہیں ہے۔ اہل ہنر کے نزدیک اس کا کوئی مقام نہیں۔ جو شاعر نقالی کر تا ہے وہ بشاعر کے مضمون یا اسلوب کی نقل کر تا ہے وہ ہنر مند نہیں ہے۔ اہل ہنر کے نزدیک اس کا کوئی مقام نہیں۔ جو شاعر نقالی کر تا ہے وہ بشعور ہے۔ اس میں غورو فکر کی صلاحیت نہیں، وہ محض نقال ہے اور نقل کرنا آسان ہے، جب کہ اپنے فکرو تخیل سے نئی بات کہنا مشکل ہے۔ اس کے لیے شاعر کے اندر جدت اور ان کا کا ادہ ہونا ضروری ہے۔ حقیقی معنی میں فن کار اس کو کہا جائے گاجو اپنی طبیعت کے زور سے نئ چیز یا نئی بات ایجاد کرے۔ وہی نے شاعری میں جدت اور اختر اع پر جو اتنازور دیا ہے تو اس کا مقصد سے ہے کہ شعر اپامال مضامین اور گھسے چیز یا نئی بات ایجاد کرے۔ وہی نقاید کو بھی ہنر کی چوری قرار دیتا ہے۔

اس قدر شدت بر تا ہے کہ استاد کی تقلید کو بھی ہنر کی چوری قرار دیتا ہے۔

جو کرتا کیس کا ہنر دیک کر ہنر وند اسے نئیں کتے ہیں ہنر نوا دل تے لیانا ہے مشکل کنا کہ آسان ہے دیک کر بولنا جَونَی یوں کرے اس میں کچ فام نئیں ہنر دیک سکنا بڑا کام نئیں ہنر ویک سکنا بڑا کام نئیں ہنر وند اس کوں کھیا جائے گا جکوئی اپنے دل تے نوا لیائے گا ہنر دیک سکنا ہے استاد کا فہم چور ہے آدمی زاد کا

وجہی سرقے کو بہت برااور ناپسندیدہ عمل سمجھتاہے۔کسی شاعر کے کلام کو کسی لفظی تغیر کے بغیر من وعن اپنے نام سے پیش کرنا شاعری کی دنیا میں سرقہ یاسرقہ شعری کہلا تاہے۔وجہی اس شاعری کی دنیا میں سرقہ یاسرقہ شعری کہلا تاہے۔وجہی اس کی مذمت کرتے ہوئے کہتاہے کہ تو دوسرے شاعر کا مضمون مت لے کہ یہ چوری ہے اور دنیا میں چور کا منہ کالا ہوتا ہے۔چور اپنے آپ کتنا ہی ساہو ظاہر کرے لیکن وہ چور ہی رہتاہے۔اس دھوکے باز کو کوئی ساہو نہیں مانتا۔اسی طرح دوسرے شعر اکے مضامین چرانے والے کو کوئی شاعر نہیں مانتا۔

کو بول مضمون توں ہور کا کہ کالا ہے دو جگ میں منہ چور کا جا چور کا جا چور کا جات چور کا کا کا کا کا کا کا کا جات چور کا ج

مشہور مغربی نقاد ٹی۔ایس۔ایلیٹ 1945 میں لکھے گئے اپنے مضمون (The Social Function of Poetry) (شاعری کا ساتھ کہہ سکتے ہیں ہیہ ہے کہ وہ مسرت بہم پہنچائے۔ایلیٹ سابی منصب) میں کہتا ہے۔شاعری کا پہلا منصب جس کے بارے میں ہم یقین کے ساتھ کہہ سکتے ہیں ہیہ ہے کہ وہ مسرت بہم پہنچائے۔ایلیٹ سے کوئی تین سوچھتیں برس قبل یہی تصور و جہی نے بھی پیش کیا تھا۔وہ کہتا ہے "وہ شوخ اور انبساط انگیز کیفیت ہونی چا ہیے جے سن کر لوگوں کے گدگدی کرے کہاں ہے "؟ یعنی کس کو میسر ہے؟مطلب ہے کہ کلام میں ایسی شوخی اور انبساط انگیز کیفیت ہونی چا ہے جے سن کر لوگوں کے دلوں میں گدگدی ہو یعنی وہ خو ثی اور اہنز از محسوس کریں ۔ آگے وہ کہتا ہے "میری بات سن شعر اس اسلوب میں لکھ جس سے روح کو مسرت اور دل کو حظ حاصل ہو "۔ گویاو جہی کے نزدیک شاعری کاکام جمالیاتی کیف وانبساط کے ساتھ روحانی مسرت وابہتائ بہم پہنچانا ہے۔ مہر کہاں بات وو چنچل ہور چابلی کہ دل کوں نصواں سوں کرے گدگدی مرب کہاں بات وو خوش ہور دل کو کلول

شاعر وہی ہے جس کی بات س کر لوگ اپنی جگہ سے اچھل پڑیں یعنی شعر میں لوگوں کو چو نکانے والی خوبی ہونی چاہیے۔ یہ خوبی اس وقت پیدا ہوتی ہے جب شعر میں کوئی نادر خیال یاانو کھی اور نئی بات کہی گئی ہو۔ لوگ جب ایساشعر سنتے ہیں تو پھڑک اٹھتے ہیں اور اس کی تاثیر سے وجد میں آتے ہیں۔

سخن گو وہی جس کی گفتار تھے اچھال کر پڑے آدمی گھارتے

وجہی شاعری کو الہامی مانتا ہے۔الہام کا مطلب ہے غیب سے دل میں کسی بات یا خیال کا نزول،اسے الہام اور کشف بھی کہتے ہیں۔اس میں انسان کے کسب یامحنت یا ارادے کا کوئی دخل نہیں ہو تا۔افلاطون سے لے کرغالب تک بہت سے نقادیہ مانتے ہیں کہ شاعری الہامی ہوتی ہے۔ چنانچہ غالب کہتے ہیں۔

آتے ہیں غیب سے یہ مضامیں خیال میں عالب صریر خامہ نوائے سروش ہے

وجہی بھی اس بات کا قائل تھا کہ شاعری قصد اور کاوش سے وجو دمیں نہیں آتی بلکہ اشعار، مضامین، خیالات، الفاظ وغیرہ شاعر کے دل میں غیب سے اترتے ہیں۔ وجہی کہتاہے کہ وہ شاعری جووجی (الہام) کے نتیجے میں ظہور میں آتی ہے ان مول ہوتی ہے اس کی کوئی قیت دل میں غیب سے اترتے ہیں۔ وجہی کہتاہے کہ وہ شاعر گوئی کی طرف آمادہ ہوتاہے تو وہ شعر نہیں کہتا بلکہ غیب کے خزانے کھولنے لگتا ہے۔ اپنے ادادے اور سعی سے شعر کہنے کا دعویٰ جھوٹ ہے۔ ہاں اگر خدانے غیب سے کسی کو خیالات، مضامین، الفاظ، اشعار عطاکیے ہوں تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں۔

یو نرمول ہے بات اسے مول نیل ہر ایک بول ہے وحی ،یو بول نئیں ہر ایک بول ہے وحی ،یو بول نئیں ہوا جیو جب شعر یو بولنے خزینے لگیا غیب کے کھولنے اپ ہوکے لیانا سو ہے جھوٹ سب خدا غیب تے دیوے تو کیا عجب

وجہی کہتاہے کہ شعر صرف تجربے و خیال کی ترسیل کا آلہ نہ ہو بلکہ خیال انگیز بھی ہو اور خیال افروز بھی۔اس میں سخن کے علاوہ ماورائے سخن بھی کچھ ہونا چاہیے۔شعر کے الفاظ اپنے لسانی سیاق ، تہذیبی تلازمات ،صنائع وبدائع کے حسن اور ایمائیت کے وسلوں کے ذریعے نہ صرف معنی خیز ہوں بلکہ ان میں غالب کے بقول "ورائے شاعری چیزے دگر" بھی ہوناچاہیے۔وجہی کہتاہے:

ہر یک بین کے دیکھنے ہور زور ہمیں اس تے بھی دھنڈتے کی ہور

اس طرح وجہی نے عام دکنی شعر اکی طرح محض دوچار اشعار میں نہیں بلکہ مثنوی کے مکمل دو ابواب میں اپنے عہد کے شعری مزاج جمالیاتی تقاضوں اور تنقید شعر کے معیارات پر تفصیلی گفتگو کی ہے اور یہ واضح کیا ہے کہ شعر کی اصل خوبی کیا ہے اور اس میں کیا کیا جوہر ہونے چاہئیں۔

#### 2.5.3 سيف الملوك وبديع الجمال:

یہ مثنوی غواصی کی تصنیف ہے۔ غواصی قطب شاہی دور کا بلند پا یہ شاعر تھا۔ وہ پیشے کے اعتبار سے سپاہی تھالیکن اپنی شاعری کی بدولت ترقی کرتے ہوئے سلطان عبد الله قطب شاہ کے دربار کا ملک الشعر المقرر ہوا۔اسے باد شاہ کا خاص اعتباد اور تقرب حاصل تھا۔ عبد الله قطب شاہ نے اسے "فصاحت آثار" کا خطاب عطاکیا تھا۔ 1635ء میں اس نے غواصی کو اپنا سفیر بناکر بیجا پور روانہ کیا جہاں باد شاہ کے علاوہ

شعر انے بھی اس کی بڑی آؤ بھگت کی۔ غواصی قادر الکلام اور پر گو شاعر تھا۔اس کی کلیات میں دیوانِ غزلیات کے علاوہ متعدد قصائد، مر شے، چھوٹی چھوٹی مثنویاں اور رباعیات ملتی ہیں۔اس کی تصانیف میں کلیات کے علاوہ تین مثنویاں شامل ہیں:(1) میناستونتی(2) سیف الملوک وبدیع الجمال(3) طوطی نامہ۔غواصی کی ان مثنویوں کا شار دکنی کی نما ئندہ مثنویوں میں ہوتا ہے۔

ایک بلندپایہ تخلیق کار ہونے کے ناتے غواصی پختہ تنقیدی شعور کا حامل تھا۔ مثنوی سیف الملوک وبدیج الجمال سے اس کی ادبی اور تنقیدی بصیرت کا اظہار ہو تاہے۔اس مثنوی کا سنہ تصنیف 1625ء ہے۔ مثنوی کا قصہ "الف لیلہ" کے ایک قصے سے ماخوذ ہے۔اس میں مصر کے شہز ادب سیف الملوک اور جنوں کی شہز ادبی بدیج الجمال کے عشق کی داستان بیان کی گئی ہے۔

مثنوی کے آغاز میں حر، دعا، نعت وغیرہ کے بعد غواصی نے تعریف سخن کے لیے ایک باب مختص کیا ہے۔ اس باب میں اس نے سخن / کلام کی اولیت، اہمیت اور فضیلت پر روشنی ڈالی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ خدا کے "کُن " کہنے سے جب قلم پیدا ہوا تو پہلے کلام (بات) کا اظہار ہوا۔ غیب کے پر دے میں جتنے راز ہیں اور جو پوشیدہ بھید ہیں وہ سب کلام میں سماتے ہیں اور کلام ہی کے ذریعے آشکارا ہوئے ہیں۔ کلام کی فضیلت سب سے بلند ہے۔ کلام کے مرتبے کو کوئی نہیں پہنچ سکتا۔

قلم کا ف ونوں تھے جو نکلیا بہار سو پہلے بچن کوں کیا آشکار جو جھے ہیں چھپے بھید لاریب کے جوز نردے میں ہیں غیب کے جوز بین جھپے بھید لاریب کے وت سب بچن میں ساتے آئیں بین جی کی جوز آتے اہیں بین کون کے نہ کوئی حدکوں پونچا اہے بین کی کے نہ کوئی حدکوں پونچا اہے

آگے کلام کی اہمیت اور اس کے افعال کی وضاحت کرتے ہوئے غواصی کہتاہے سخن ہی سے خدا، رسول اور بزر گانِ دین کی تعریف و توصیف ہوتی ہے۔ سخن سے باد شاہوں کی تعریف کرکے شعر اانعام اور اعزاز حاصل کرتے ہیں۔ سخن ہی سے سوال کیا جاسکتا ہے اور جواب بھی سخن ہی سے دیا جاسکتا ہے۔ سارا حساب کتاب سخن کے ذریعے ہو تا ہے۔ دین اور دنیا کے سارے کام سخن سے چلتے ہیں اور تمام لوگ عوام ہوں کہ خواص سخن کے محتاج ہیں۔

پکِن تے ہووے خدا کا صفت پکِن تے ہووے نعت اور منقبت پکِن نے ہووے نعت اور منقبت پکِن نے شہال کول سراتے اہیں پکِن نے شہال کول سراتے اہیں پکِن نے حسابال کتابال ہو ویں پکِن نے حسابال کتابال ہو ویں پکِن نے سوالال جو ابال ہو ویل پکِن کے ہیں مخاج سب خاص و عام پکِن نے ہیں مخاج سب خاص و عام

بچن / سخن کی قدامت، فضیلت اور اہمیت جتانے کے بعد غواصی کہتا ہے کہ سخن غیب کے جواہر ات ہیں جوبڑے انو کھے اور نادر ہوتے ہیں۔ان جواہر ات کوسب نہیں پر کھ سکتے۔خدانے یہ وصف صرف شاعروں کوعطا کیا ہے کہ وہ سخن کے جوہری ہیں،جوان جواہر ات کو پر کھ سکتے ہیں۔ معلوم ہو تاہے کہ دکنی کے دیگر شعر اکی طرح غواصی بھی شاعری کوالہامی مانتا ہے۔

اگلے باب اور حسب حال خود گوید امیں غواصی نے مثنوی کے سبب تالیف کی وضاحت کرتے ہوئے اپنے بارے میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے ان سے اس کے تصور شعر پر روشنی پڑتی ہے۔ ذیل میں اس کے وہ اشعار نقل کیے جاتے ہیں جن میں اس نے شاعری کے بارے میں اشار تأجن خیالات کا اظہار کیا ہے ان سے اس کے ادبی تصورات اخذ کیے جاسکتے ہیں۔

1۔ شاعر چیچی ہوئی باتیں بیان کر تاہے یعنی مضامین جوعوام کے فہم وادراک میں نہیں آسکتے شاعر کاذبہن ان تک پہنچاہے اور وہ انھیں افشا کر تاہے۔

> مرا جیب بلبل ہو بولن لگیا چھے غیب کے نغمے کھولن لگیا

2۔ شاعر اپنے دل سے نیا محبوب (نیا مضمون / نئی بات) خلق کرتا ہے تاکہ دنیا میں اس کی یاد گار رہے۔ گویا شاعری نام کے بقاکا ذریعہ ہوتی ہے۔

> کہ نیچاؤ ن<mark>ا دل نے</mark> تازہ نگار جو دنیا میں اپنا اچھے یادگار

3۔ شاعر غیبی یاالہامی قوت کے تابع ہو تاہے۔ غیبی آواز اس <mark>کے اندر شعر کہنے ک</mark>ی تحریک پیدا کرتی ہے اور اس کی رہنمائی بھی کرتی ہے۔

میں یو بول پورا کیا نئیں لگوں ندا غیب کا آئیا محکوں یوں

4۔ یہ غیبی آواز غواصی سے کہتی ہے "اے سخن کے نئے نقش اور شاعری کی نئی طر زوں کو پہچانے والے اور ڈھونڈ ڈھونڈ کر غیب کی باتیں بیان کرنے والے تیرے منہ (زبان) پر فیض باری کا دروازہ کھلاہے۔ تجھے خدائی فیض کا اثر عطابواہے۔ فصاحت کے میدان میں آ اور بچن کے تربگ (شاعری کے گھوڑے) کو دوڑا کہ اس جگہ تیرے سواکوئی اور نہیں ہے۔ توہی بلاغت کی گیند لے کر آگے بڑھ "۔ان اشاروں سے پتہ چاتا ہے کہ غواصی کے خیال میں شاعر اس وقت تک شعر نہیں کہہ سکتا جب تک اس پر فیض الہی نہ ہو۔ جب یہ فیض جاری ہو تاہے تو شاعر غیب کے اسرار بولنے لگتا ہے۔ شاعری کے لیے فصاحت و بلاغت ضروری ہے۔

کہ اے تازہ نقثال کول پیچان ہار بیکن غیب کے ڈھنڈ ڈھنڈ لیان ہار کھلا ہے ترے مکھ پہ درفیض کا ہوا ہے عطا تح اثر فیض کا کلا ہے ترے مکھ پہدران تول بیکن کے ترنگ کول دے جولان تول کی اس میدان تول بیل کوئی اب لیاغت کیرا گوئے اب

اگلے اشعار میں غواصی کہتا ہے" غیبی آواز سننے کے بعد میں نے نہایت خوبصورت انداز اور حسن و خوبی کے ساتھ شعر تازہ کہے۔ بند پر بند بٹھایا یعنی ربط کلام کا پورا خیال رکھا۔ رنگیین (دلکش، نفیس) اور خالص الفاظ کو جوڑا، گویا جو اہر ات کو پروکر جگ مگ کر تاخوشہ تیار کیا"۔ ان اشعار میں غواصی نے کلام میں اسلوب کی دلکشی۔ ربط و تسلسل اور رنگینی پر زور دیا ہے۔

کیا شعر تازا بڑے چیند سوں ہریک بند بسلا ئیا بند سوں جو لائی ہند سوں جو الفظاں ملایا رنگیلی نخچیل پرویا جواہر کی جھیلی نخچیل

غواصی کے مطابق شاعر کو چاہیے کہ تخیل کا استعال کر کے نئی تشبیهات ایجاد کرے اور طبیعت پر زور دے کرنے مضامین ڈھونڈ لائے۔اشعار میں رس(لطف / کیف / شیرینی) ہونی چاہیے جیسے مٹھائی میں حلاوت ہوتی ہے۔

خیالاں کے فوجاں کو دوڑائیا ہزاراں نوے تشبیہاں لائیا بنایا نوے مضموناں ہور بھی دیا طبع کو زور پر زور بھی رچیا بول پر بول یوں رس بھرے جورس تھے مٹھائی کے بچہراں جھڑے

"شاعر کے اسلوب میں تازگی اور شیرینی ہونی چاہیے۔اس کے اندر ہنر مندی (تخلیقیت) کا جوہر ہو تا کہ وہ باریک باتیں بیان کرسکے۔اس کے اندر ہنر مندی (تخلیقیت) کا جوہر ہو تا کہ وہ باریک بات میں بیان کرسکے۔اس کے کلام میں سلاست،خیالوں میں نزاکت اور لطافت ہو۔اس کے سینے میں غیبی خیالات کے خزانے ہوں۔اس کی بات میں سحر کی سی تاثیر ہو"۔ غواصی نے یہ ساری باتیں تعلی کے طور پر کہی ہیں یعنی یہ جتایا ہے کہ اس کے اندر یہ ساری خوبیاں موجود ہیں۔اس کی ان تعلیوں سے شعر اور شاعری کے بارے میں اس کے افکار و تصورات کا اظہار ہوتا ہے۔وہ کہتا ہے:

اُچایا طرز ایک تازہ مٹھا جگت نیج پاڑیا آوازہ مٹھا دیا دیا ہز موشگافی کیا سلاست کے تئیں سرتے صافی دیا نزاکت کوں میں آپ نے خیال تھے دکھایا ہوں باریک کربال تھے دیا تازگی شعر کے دھات کوں سحر کر دکھایا ہر ایک بات کوں لطافت منے میں سخن شنج ہوں دھر نہار لک غیب کے گنج ہوں

#### 2.5.4 پيول بن:

مثنوی پھول بن کا خالق ابن نشاطی ہے۔ ابن نشاطی کا پورانام شیخ محمد مظہر الدین اور اس کے والد کانام شیخ فخر الدین تھا۔
ابن نشاطی کا سنہ ولادت اور سنہ وفات نامعلوم ہے۔ اس کے حالات زندگی بھی پردہ خفا میں ہیں۔ قرائن سے معلوم ہو تاہے کہ وہ و جہی اور غواصی کا کم عمر معاصر تھا۔ اس نے گو لکنڈے کی قطب شاہی سلطنت کے ساتویں حکمر ال عبد اللہ قطب شاہ (1672ء-1625ء) کا دور دیکھا۔ اسے اپنی انشا پر دازی پر ناز تھالیکن اس کی کوئی نثری تصنیف دستیاب نہیں ہوئی۔ شاعری کی طرف اس نے بعد میں توجہ کی اور احمد حسن دہیر عید روسی کی فارسی تصنیف" بساتین الانس "کا پھول بن کے سنہ تصنیف میں منظوم ترجمہ کیا۔ پھول بن کے سنہ تصنیف میں

اختلاف ہے۔ ڈاکٹر زورؔ کے مطابق اس کاسنہ تصنیف1066ھ (1655ء) ہے۔جب کہ اس کے مرتب عبد القادر سروری نے اس کاسال تصنیف1076ھ (1665ء) متعین کیاہے۔

پھول بن فن اور تکنیک، سلاست وروانی اور قصہ گوئی کے اعتبار سے قطب شاہی دور کی نہایت اہم مثنوی ہے۔ مثنوی کے ابتدائی صحے میں ابن نشاطی نے دکنی مثنویوں کی روایت کی تقلید میں حمد، مناجات، نعت، منقبت اور " دربیان تصنیف" کے ابواب رکھے ہیں۔ پھر سلطان عبد اللہ قطب شاہ کی مدح ہے اس کے بعد "دربیان آواز دادن ہاتف" (ہاتف کے آواز دینے کے بیان میں ) کا باب ہے۔ اس باب کے اشعار سے ابن نشاطی کہتا ہے کہ اس نے یہ مثنوی ہاتف (غیبی آواز دینے کے اشعار سے ابن نشاطی کہتا ہے کہ اس نے یہ مثنوی ہاتف (غیبی آواز دینے والا فرشتہ) کے کہنے پر کامھی۔ گویا ابن نشاطی بھی شاعری کے الہامی ہونے کا قائل تھا۔ وہ کہتا ہے:

منجے کی داستاں کے اے سخن ساز پرت کی داستاں کے اے سخن ساز سخن کا آج ہوکر تو گہر شنج سخن کا کھولتا نئیں کیا سبب گنج تری طبع کا سب کس کو شکر تری گفتار سوں عالم مٹھاکر دے تیری طبع کا سب کس کو شکر

اس کے بعد ہاتف نے ابن نشاطی کی جو تعریف کی ہے ظاہر ہے وہ خود ابن نشاطی کے خیالات ہیں جن کا اظہار اس نے راست تعلی

کے بجائے ہاتف کی زبان سے کیا ہے۔ ہاتف ابن نشاطی سے مخاطب ہو کر کہتا ہے "تو اپنے سخن کو فہم سے سنوار تا ہے اور اپنے کلام میں سلاست بھی رکھتا ہے۔ تو سخن کو آراستہ کرنا جانتا ہے۔ تیری شاعری کوسب مانتے ہیں۔ بچھے شاعری کی تازہ طرزیں آتی ہیں۔ اس لیے دنیا میں اپنے کلام کو مشہور کر۔ ہاتف کی ان باتوں سے واضح ہو تا ہے کہ ابن نشاطی شاعری میں فہم (عقل) کی عمل آرائی کو ضروری سمجھتا ہے۔ اس کے علاوہ سلاست، صنائع وبدائع کے استعال اور تازہ طرزوں کولاز می قرار دیتا ہے۔

سخن کوں فہم سوں کرتا ہے توں خوب سلاست بات کا دھرتا ہے تو خوب سخن کوں توں سنگارن جانتا ہے سخن کوں تیرے ہر کی مانتا ہے سخن کا طرز تجھ آتا ہے تازا سخن کا سٹ توں عالم میں اوازا

دکنی شعرائے عام عقیدے کے مطابق ابن نشاطی بھی یہ سمجھتا ہے کہ شاعری شہرت اور بقائے نام کا ذریعہ ہے۔ ہاتف کی زبانی وہ خو دسے مخاطب ہو کر کہتا ہے "تو کسریٰ نہیں کہ تیری عدالت کا چرچارہے۔ تو حاتم نہیں کہ تیری سخاوت کی شہرت باقی رہے۔ تو ابر اہیم ادھم نہیں کہ تیری کہادری کی داستانیں محفلوں میں "شاہ نامہ" (فردوسی کی نہیں کہ تیری بہادری کی داستانیں محفلوں میں "شاہ نامہ" (فردوسی کی تصنیف) پڑھنے والے سائیں۔ اس لیے تیری بھلائی اسی میں ہے کہ دنیا میں اینی کوئی یادگار کسی بھی طریقے سے چھوڑ کر جاتا کہ دنیا میں نام باقی رہے۔ ہاتف کہتا ہے:

تو کسریٰ نئیں جو رہے تیری عدالت توں حاتم نئیں جو رہے تیری سخاوت نہیں ہو رہے تیری سخاوت نہیں ہے توں وہ ابراہیم ادھم کہیں گے زہد میں تج کوں مقدم

توں رستم نئیں جو تیری داستاناں پڑیں ہر بزم میں شہ نامہ خواناں بھلا وہ ہے توں اپنا یادگار آج دنیا میں ہر سند کر آشکار آج

مثنوی پھول بن کے خاتمے کے باب میں بھی ابن نشاطی نے بطور "احوال واقعی" یا تعلّی کے انداز میں جو با تیں کہی ہیں ان سے شاعری کے بارے میں اس کے خیالات کے نئے پہلوسامنے آتے ہیں۔وہ کہتا ہے کہ میری نکتہ دانی کو وہی سمجھ سکتا ہے جو صنعتوں کا جانے والا ہے۔ جس میں نازک باتوں کے سمجھنے کی صلاحیت ہے وہی جان سکتا ہے کہ میں نے اشعار میں کون سی صنعت استعال کی ہے۔ آئ تک جو ہنر کسی نے نہیں دکھایا میں نے وہ ہنر دکھایا اور اپنی مثنوی میں انتالیس صنعتیں استعال کی ہیں۔ صنعتوں کے علاوہ میں نے ہر مصرعے پر مضرعے پر مصنت اور کوشش کے ذریعے بہترین اور مستند قافیہ بہم پہنچایا ہے۔ان ابیات سے یہ نتیجہ اخذ کرناد شوار نہیں کہ ابن نشاطی کے نزدیک کلام کو صنعتوں سے آراستہ کرنا ضروری۔ قاری سے بھی اس کا مطالبہ ہے کہ صنائع وبدائع کے فن سے واقف ہو تبھی وہ اشعار کے نکتوں کو سمجھ کی ساتھ ابن نشاطی اعلی سکتھ ور ست ہوں: شاعری کے لیے بہترین قافیوں کے انتخاب پرزور دیتا ہے اور یہ بھی کہتا ہے کہ قافیے فن قافیہ کے اصولوں کے مطابق صبحے و در ست ہوں:

جو کئی صنعت سمجھتا ہے سو گیانی وہی سمجھے مری یو نکتہ دانی وہی سمجھے مری یو نکتہ دانی وہی سمجھے سمج سمجھتا ہے سو ابیات جو میں باندیاہوں یو صنعت سوں ابیات ہنر کوئی نئیں دکھا ہے سو دکھایا مانگ ایک کم چالیس لایا ہر یک مصرع اُپر ہوکر بجد خوب رکھیا میں قافیہ لامستند خوب

د کنی شاعری میں ابتداً مثنوی کوبڑی مقبولیت حاصل تھی۔ یہی وجہ ہے کہ د کنی میں بکثرت مثنویاں لکھی گئیں۔ لیکن بعد میں رفتہ رفتہ غزل کو بھی یکسال مقبولیت حاصل ہوتی گئی یہاں تک کہ ابن نشاطی کے عہد کے آتے آتے غزل نہ صرف مثنوی کے ہم پلّہ بلکہ مثنوی سے بھی زیادہ اہمیت اختیار کر گئی۔ یہی وجہ ہے کہ غزلیات نہ لکھنے پر معذرت کرتے ہوئے ابن نشاطی کہتا ہے "ہر چند کہ غزل کامر تبہ سب سے اعلیٰ ہے لیکن میری مثنوی کا ہر شعر غزل ہے۔ غزل نہ کہنے میں کوئی خامی یا عیب نہیں ہے۔ غزل کے بغیر بھی شاعر بلند مقام حاصل سے اعلیٰ ہے لیکن میری مثنوی کا ہر شعر غزل ہے۔ غزل نہ کہنے میں کوئی خامی یا عیب نہیں ہے۔ غزل کے بغیر بھی شاعر بلند مرتبت استاد شاعر ہیں لیکن انھوں نے مثنویاں لکھیں غزل نہیں۔ فردوسی کے شاہ نامہ کو دیکھو کیا اس میں کوئی کی ہے۔ "

غزل كا مرتب گرچ اول ہے ولے ہر بيت ميرا ايك غزل ہے غزل گر نئيں كھے تو نئيں ہے خامى جو كچھ بولے سو ظاہر ہے نظامى غزل ميں طوس كے استاد كوں نئيك بزار ازما كو "شه نامه" منے ديكھ

آگے فن شاعری کے بارے میں مزید اظہار خیال کرتے ہوئے ابن نشاطی کہتا ہے کہ شاعری کا فن نہایت اعلیٰ وار فع ہے لیکن شاعری میں اگر صرف لفاظی ہویا محض سطحی با تیں اور پست خیالات ہوں تو ایسی شاعری، شاعری نہیں ہے۔ شاعری کو ہماری روایات میں خیر اور حکمت کہا گیا ہے اس میں خیر اور حکمت کا پہلو اور نصیحت کی بات ہونی چاہیے۔ اچھے شعر کے لیے پہلی شرط نصیحت ہے۔ اگر اس میں نصیحت نہیں ہے تو کم سے کم اس میں کوئی صنعت (لفظی یا معنوی خوبی) ہونا چاہیے۔اگر شعر میں یہ دوخو ہیاں نہیں ہیں تو شاعری بے معنی اور بے کار ہے۔ ابن نشاطی کے بیہاں شاعری اور اخلاق میں اور بے کار ہے۔ ابن نشاطی کے بیہاں شاعری اور اخلاق میں رشتہ استوار ہوتاد کھائی دیتا ہے۔ اس کے علاوہ صنائع وبد ائع بھی شاعری کی زیبائش کے لیے لازمی قراریاتے ہیں۔

اگرچ شاعری کا فن ہے عالی ولے کیا کام آوے بات خالی کے ہیں شعر کوں کر خیرو حکمت کہ بوہ شرط کچھ ہونا نصیحت اس میں اچھنا نصیحت نئیں تو صنعت اس میں اچھنا جو دو فن اس میں نئیں تو بیجے ہے سب

عربی شاعری کی روایات میں کذب یعنی جھوٹ کو شعر کا حسن کہا گیا ہے۔ چنانچہ مشہور عربی نقاد قدامہ ابن جعفر کہتا ہے احسن الشعر اکذبہ (یعنی سب سے بہتر شعر سب سے زیادہ جھوٹا ہو تا ہے۔ شاید اسی کے زیر انڑ ابن نشاطی بھی جھوٹ (مبالغہ) کو شعر کے لیے ضروری سمجھتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ مرے اشعار میں سے بھی ہے اور جھوٹ بھی کیونکہ فن شاعری کا یہی طریقہ ہے۔

> کیا ہوں میں سو بوگت شعر کا ہے کنا سے جمعوث سنت شعر کا ہے

### 2.5.5 مثنوی بهرام وگل اندام:

طبق دبستان گولکنڈہ کا آخری بڑا شاعر ہے جس نے 1081ھ /1670ء میں "بہرام وگل اندام "کے نام سے ایک مثنوی لکھی جس کا شار دکنی کے آخری دور کی اہم مثنویوں میں ہوتا ہے۔ اس مثنوی میں خوش آ ہنگ اور متر نم بحر کے علاوہ دیگر فنی خوبیاں مثلاً توازن و تناسب، قصے میں ترتیب و تسلسل زبان میں سلاست اور روانی وغیرہ فراوانی سے پائی جاتی ہیں، جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ طبعی نہ صرف بلند پایہ شاعر تھا بلکہ رہے ہوئے فتی اور تخلیقی شعور کا حامل بھی تھا۔ مثنوی بہرام وگل اندام میں اس نے حمد کے بعد مناجات کھی ہے اس کے اشعار سے بچن (شاعری) کے بارے میں اس کے تصورات کا پیتہ چپتا ہے۔ مناجات میں وہ خدا سے اپنی شاعری کو جن اوصاف سے متصف کرنے کی دعاکر رہا ہے وہ دراصل اس کے نزدیک اچھے شعر کی خوبیال ہیں۔

وہ کہتاہے کہ شعر میں مئے ناب (پرانی شراب) جیسی تیزی اور تلوار جیسی آب ہونی چاہیے۔اس کی نظر میں اچھاشعر وہ ہے جس میں مصری جیسی مٹھاس ہو اور جو آفتاب کی مانندروشن ہو۔ طبعی شاعری کی زبان اور اسلوب میں صلابت (پنجنگی) فصاحت وبلاغت اور ملاحت کولاز می خیال کر تاہے۔ مناجات کے وہ اشعار درج ذیل ہیں جن سے طبعی کے تصور شعر پر روشنی پڑتی ہے:

الٰہی بچن کا مئے ناب دے میری جیب کی تیغ کوں آب دے الٰہی منحے توں میٹھی بات دے طبیعت کے راویں کوں نابات دے

طبعی کے تنقیدی تصور کے ایک اور پہلو کو اُجاگر کرتے ہوئے مثنوی بہرام وگل اندام کے مرتب ڈاکٹر نورالسعیداختر اپنے مقد م میں لکھتے ہیں۔

"طبعی کا تنقیدی نظریہ بھی انفرادی نوعیت کا ہے۔وہ تنقید برائے تنقید کا قائل نہیں ہے۔اس کے نزدیک ناقد کا باہنر[صاحب علم] ہونالاز می ہے۔وہ ہر کس وناکس کی حرف گیری کو معیوب سمجھتا ہے۔ناقد کے لیے ضروری ہے کہ وہ تنقید کے اصولوں پر حاوی ہو۔ایسے شخص کی تنقید معیاری اور جامع ہوگی۔ورنہ بے ہنر شخص بلند پایا نکات میں خواہ مخواہ عیب جوئی کرے گا۔وہ ایسے نادان نکتہ چینوں سے پناہ مانگتا ہے۔"

الہی توں میرے اوپر رحم کر کہ تا نا چنے عیب ہربے ہنر طعع اے ہے سارے عزیزال سیتی جگت کے یو صاحب تمیزال سیتی زبال طعن کی دور مجھ تے کریں مرے شعر پر نانوں چپ نا دھریں الہی مرے پر تو ہو مہربال توں نادان کے ہات تے دے امال

ان اشعار کے ذریعے طبعی نے یہ واضح کیاہے کہ نقاد اور اس کے تنقیدی رویے کو کیساہونا چاہیے۔

### 2.6 ولی آور سراج کے دور میں شعری تصورات

#### 2.6.1 ولي و كن:

و آن دکنی اٹھارویں صدی کاسب سے بڑا غزل گو شاعر ہے۔ و آن کا کمال بیہ ہے کہ اس نے بڑی ہنر مندی سے دکنی زبان کارشتہ شالی ہند کی بولی سے جوڑا۔ اس کے علاوہ اس نے فارسی روایت سے خوشہ چینی کرکے فارسی غزل کے مضامین و موضوعات دکنی غزل میں داخل کیے۔ فارسی غزل کے موضوعات کے ساتھ و لی نے فارسی اسالیب اور فارسی تراکیب سے بھی استفادہ کیا۔ و آن کی اس جدت پیندی اور اُن کی کی برولت لیانی اور موضوعاتی اعتبار سے دکنی غزل کو نیاخون، نئی توانائی اور اظہار و ترسیل کے نئے پیرائے حاصل ہوئے۔ اسی لیے و آن کو اردو غزل کا امام اور مجتهد کہا جاتا ہے۔ معمولی ذہانت اور صلاحیت رکھنے والا شخص لیانی اور تخلیقی سطح پر اس طرح کی زبر دست ایجاد و اختراع کا مظاہرہ نہیں کر سکتا۔ اس کے لیے غیر معمولی ذہان و ذوق کا حامل ہونا ضروری ہے۔ و لی نے یہ کارنامہ کر دکھایا جس سے پیتہ چاتا ہے کہ وہ اعلی در سے کی ادبی اور تخلیقی صلاحیت اور گہری تنقیدی بھیرت کے حامل شھے۔ انھوں نے کوئی طویل مثنوی نہیں ککھی کہ جس میں در تعریف درجے کی ادبی اور تخلیقی صلاحیت اور گہری تنقیدی بھیرت کے حامل شھے۔ انھوں نے کوئی طویل مثنوی نہیں لکھی کہ جس میں در تعریف

سخن کا ایک باب ہوتا، جس میں وہ شاعری کے بارے میں اپنے تصورات کا اظہار کرتے۔ لیکن اس کی تلافی انھوں نے اس طرح کی ہے کہ اپنی غزلوں کے بعض اشعار میں سخن (شاعری) یا شعر کی خوبیوں اور لوازمات کے بارے میں اشار تا ایسی باتیں کہی ہیں جن سے ان کے تقیدی تصورات کا اظہار ہوتا ہے۔ مثلاً اپنے شعری کمالات اور اپنے اشعار کی خوبیوں کے بارے میں بہ طور تعلی انھوں نے جو شعر کہے ہیں ان سے "سخن "لیخی شاعری کے بارے میں ان کے تصورات سامنے آتے ہیں۔

1۔ ولی کہتے ہیں کہ سخن (شعر) میں معنی ہونا چاہیے۔اس بات کووہ ایک خوب صورت تشبیہ کے ذریعے اس طرح بیان کرتے ہیں کہ سخن میں نشہ معنی (معنی کا سرور اور کیف) اس طرح ہونا چاہیے جیسے رنگ اور بوکی شر اب سے گل (پھول) کا پیالہ لبریز ہوتا ہے۔ یعنی جس طرح پھول میں رنگ اور مہک ہوتی ہے اسی طرح شعر میں معنی ہونا چاہیے۔

یوں تجھ سخن میں نشہ معنٰی ہے اے ولی جیوں رنگ و بو کی مے سوں ہے لبریز ایاغ گل ج

2۔ شعر ایباہو کہ جس کے حسن معنیٰ پر دوسر بے بلبل رنگیں بیال (شعر ۱) فداہو جائیں اور صاحبانِ ذوق اسے پسند کریں۔ میرے سخن کو گلشن معلیٰ کا بُوجھ گل عاشق ہوے ہیں بلبل رنگیں بیان آج

3۔ کلام میں معلٰی کی اہمیت اجاگر کرتے ہوئے ولی کہتے ہیں کہ صاحب سخن (شاعر) کی زبان (بات /شعر) معلٰی کی بزم میں شمع کی طرح روشن ہوتی ہے۔ یعنی اعلٰی درجے کاشعر لو گوں کے ذہنوں میں عمدہ معلٰی کی روشنی پھیلا تاہے۔

اے ولی صاحب سخن کی زباں بزم معنی کی شمع روش ہے

4۔ شعر ایسا ہو کہ اس میں سخن کے نقاب کے پیچھے شاہد معلیٰ (معلیٰ کا محبوب) چھیا ہو۔ جب زبان یہ نقاب اٹھائے کینی شعر پڑھے تو شاہد معنیٰ اپناجلوہ دکھانے لگے۔

> جلوه پيرا هو شاهد معنی جب زبال سول اٹھے نقاب سخن

5۔ شعر کے الفاظ خشک اور بے کیف نہیں ہونا چاہیے بلکہ مطلع رنگیں کی طرح رنگین و پر لطف ہوں اور ان میں معنیٰ کانور آفتاب کی طرح در خشاں نظر آئے۔

> لفظ رنگیں ہے مطلع رنگیں نور معنٰی ہے آفتاب سخن

6۔ شعر میں لطافت ہونی چاہیے۔اگر لطافت ہو توشعر موتی کی طرح کان(ساعت) کی زینت بنتا ہے لیعنی ہر ایک اس کوسننا چاہتا ہے اوراس کی قدر کرتا ہے۔

> ہر سخن تیرا لطافت سول ولی مثل گو ہر زینت ہر گوش ہے

7۔ شعر کو پُر از معنیٰ ہوناچاہیے۔ یعنی شعر مکمل طور پر ہا معنیٰ ہو۔ یہ تبھی ہو سکتا ہے جب شعر کے الفاظ معنیٰ سے لبریز ہوں۔ ایسے اعلیٰ وار فع اور جامع معنیٰ رکھنے والا شعر فی الحقیقت قابل تحسین ہے۔ اس کی تحسین و توصیف کے لیے اسے طلائی نقش و نگار سے مزین کر کے لکھنا جاہیے تاکہ یہ ایک خوبصورت مرقع معلوم ہو اور لوگ اسے پڑھیں۔

ائے ولی یو شعر ہے لبریز معنی سربسر ہے بجا اطراف اس کے گر ہے تحریر طلا

8۔ شعر کے معنیٰ اور الفاظ پر اثر ہونا چاہیے۔شعر میں اگر تاثیر نہ ہو یعنی وہ سننے والوں / پڑھنے والوں کو متاثر نہ کرے تو وہ شعر پھسپھسااور بے جان ہو گا۔لہذاشعر میں اثرا نگیزی اور تا ثیر ہونی ضر وری ہے۔

> تیرا یو شعر جگ میں موثر ہے اے ولیّ تو دل منیں ہر ایک کے جاکر اثر کیا

9۔ شاعری کے تعلق سے ایک حدیث مشہور ہے جس کا مطلب ہے (بے شک شعر میں حکمت ہوتی ہے اور کلام میں جادو ہوتا ہے۔) یہاں "جادو" سے مر اد شعر کی اثر انگیزی ہے۔ بعض اشعار میں ایسی تاثیر ہوتی ہے کہ پڑھنے والے یاسننے والے کے دل و د ماغ پر اس کاراست اور گہر ااثر ہوتا ہے۔ اس کے جذبات میں ہلچل چج جاتی ہے۔ جیسے میدان جنگ میں رجز کے اشعار سپاہیوں کے اندر بہادری ، دلیری اور شجاعت کے جذبات کو برا میجنتہ کرتے ہیں اور وہ جان دینے اور جان لینے پر آمادہ ہو جاتے ہیں۔ شعر کی اسی تاثیر اور قوت کو سحر (جادو) کیا گہاہے۔ ولی سجی شعر میں تاثیر اور اثر انگیزی پر زور دیتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں:

کرتا ہے ولی سحر سدا شعر کے فن میں تجھ نین سول سکھا ہے مگر جادوگری کول خورشید کے نمن ہے تری طبع منجلی تیرا یہ شعر جگ میں مؤثر ہے اے ولی

10۔ شعر میں حلاوت اور شیرینی ہونی چاہیے۔ یہ مٹھاس اور شیرینی الفاظ کے انتخاب، شعر میں ان کے دروبست، شاعر کی طرز ادا اور شعری وسائل کے فنکارانہ استعال سے بیدا ہوتی ہے۔ بعض او قات شعر کی واردات یا اس میں بیان کیا گیا تجربہ نہایت حسین و دل کش ہوتا ہے لیکن شاعر کا اسلوب رو کھا پیچا ہوتا ہے جس کی وجہ سے شعر ابالی تھچڑ کی کی طرح بے لطف ہوجا تا ہے۔ اس کے برعکس بعض اشعار میں بات معمولی ہوتی ہے لیکن اظہار کے حسن کی بدولت شعر نہایت دلچسپ اور پر لطف ہوجا تا ہے۔ ولی آسی حسن اظہاریا شیرینی گفتار کے قائل بیں۔ کہتے ہیں:

تب شعر مرا جگ منیں میٹھا ہے شکر سوں ہر شعر منیں لذت شہدو شکر آوے لگیا ہے تب سول شیوہ جیوکوں میرے عشقبازی کا سخن اس کا طعام باسی ہے

اس لب کی حلاوت ہے ولی طبع میں میری تنجھ لب کی اگر یاد میں تصنیف کروں شعر سنیاں ہوں جب سے یہ نکتہ ولی شیریں سخن سیق جس کی گفتار میں نہیں ہے مزہ

11۔ وئی کا خیال ہے کہ شاعری سے دل کو فائدہ پہنچنا چاہیے۔ یعنی اس کے ذریعے دل کی اصلاح ہونی چاہیے۔ اصلی شاعری وہ ہے جو دلوں کو دشمنی، عداوت، کینے، کیٹ، بغض، حسد، نفرت، لالچ، طع، حرص، بز دلی، مایوسی، تعصب وغیرہ منفی جذبات اور حیوانی خواہشات سے پاک کرے۔ ار سطونے کہا تھا کہ شاعری جذبات کی تطہیر (altiarsis) کرتی ہے۔ ولی کہتے ہیں شاعری "فواد" کو فائدہ پہنچاتی ہے۔ فواد سے مراد دل ہے۔ گویا شاعری پڑھ کریاس کر انسان کے ناپندید جذبات و دل ہے۔ گویا شاعری پڑھ کریاس کر انسان کے ناپندید جذبات و خیالات کی نکاسی ہوتی ہے اور اس کادل منفی جذبات سے پاک ہوجا تا ہے۔ اس میں وسعت، فراخی اور صلح کل کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ عالم میں و تی سخن یو تیرا مجھ فائدہ فواد دستا عالم میں حلح کل کے گوہر ال میرے سخن سول جلوہ گر سخن میں جول کے گوہر ال میرے سخن سول جلوہ گر سات میں جسے مشربی سول دل مرادریا ہوا

#### 2.6.2 سراج اورنگ آبادی:

و آن کی طرح سران (1763–1715) بھی قدر اول کے شاعر سے جنھوں نے ریختہ میں و آن کی روایات کو آگے بڑھایا اور اس پر
اپنی گہری چھاپ بھی چھوڑی ۔ نہایت قادرالکلام ، پر گوا ور پختہ مشق ، استاد سخن ہونے کے ناطے سراج کے ذہن میں شاعری کے پھھ معیارات اور شاعر کے بارے میں پچھ تصورات سے جن کی طرف انھوں نے اپنے بعض اشعار میں اشارے کیے ہیں۔ جیسے ایک مختصر مثنوی میں انھوں نے باری تعالیٰ سے اپنی سخن گوئی کو جو اوصاف و خصوصیات عطاکر نے کی در خواست کی ہے اس سے اندازہ ہو تاہے کہ ان کے مند کی شعر و شاعری کے معیارات کیا تھے۔ ذیل میں سراج کی مناجات کے اہم نکات واضح کیے گئے ہیں جن میں انھوں نے اپنے فن کے لیے وہبی امداد طلب کی ہے۔

1۔ شعر میں خیالات کی رنگینی ہونی چاہیے۔

الهی دے مجھے رگلیں خیالی

سخن کے باغ کا کر مجھ کو مالی

سخن کی روشنی) اور آب روال جیسی صفائی ہونی چاہیے۔

الهی شعر میں در خشانی (بصیرت کی روشنی) اور آب روال جیسی صفائی ہونی چاہیے۔

الهی شعر میرا در خشال کر

اوسے صافی میں جیوں آب روال کر

3۔ شعر کے مطالب واضح اور روشن ہوں۔ مبہم اور پیچیدہ نہ ہوں۔ اس کے ساتھ شعر میں روانی بھی پائی جائے۔ الہی کر عطا روشن بیانی مرے اشعار کوں توں دے روانی

4۔ شاعر کو فکر رساکا مالک ہونا چاہیے۔ یعنی اس کی فکر نئے ،اچھوتے ،نادر اور انو کھے مضامین تک پہنچے اور انھیں شعر کے پیکر میں ڈھالے۔اس کے لیے آئینہ دل کو ہر طرح کے برے جذبات اور ناپسندیدہ خیالات سے پاک ہونا ضروری ہے۔ فکرِ رساکے لیے روشن دل درکارہے۔

> الهی مجھ کو توں فکر رسادے مرے آئینہ دل کوں جلادے

5۔ شاعر کو نکتہ دال لیعنی باریک باتوں کو سمجھنے والا ہوناچاہیے تا کہ وہ زندگی اور کائینات کے رازوں اور اسر ار کوپاسکے۔اسی طرح اسے دریائے معانی کاغواص ہوناچاہیے تا کہ وہ گہرے معانی ڈھونڈ کر لائے جن میں تکتے کی بات ہو۔

الٰہی بخش مجھ کو تکتہ دانی توں کر غواص دریائے معانی

6۔ شاعری میں لطافت یعنی پاکیزگی اور شعر کے معنی می<mark>ں نزاکت ہونی چاہیے۔اس کے علاوہ اچھے شعر کے لیے رنگینی (بیان کی رنگینی)</mark> بھی در کارہے:

الٰہی مجھ سخن میں دے لطافت گل معنیٰ میں دے رنگ نزاکت ہوا شعر سرائج از بسکہ رنگیں لطافت گل کی ہے ہر اک غزل میں

7۔ سراج کے خیال میں شعر میں روانی ہوناچا ہیے۔وہ کہتے ہیں کہ شعر رواں نہال زمین آب کی مانند ہو تاہے جو پانی کی روانی کے ساتھ خود بھی رواں دواں رہتا ہے۔لیکن شعر میں بیہ خوبی وہی پیدا کر سکتا ہے جسے خوش فکری میسر ہو۔ گویا اچھا شعر کہنے کے لیے شاعر کوخوش فکر اور خوش گوہوناچا ہیے۔

ہوں باغبانِ گلشن خوش فکری اے سرائے شعر رواں مرا ہے نہال زمین آب

8۔ شعر میں شیرینی اور حلاوت ہونی چاہیے تبھی تولوگ اسے سننا پیند کریں گے۔ سراج کہتے ہیں کہ شعر میں الیی مٹھاس ہو کہ لوگ شکر اور مصری کو بھول جائیں۔

> ائے سرائج آرزوئے قند عبث شعر تیرا ہے جیوں نبا ت لذیز

9۔ شعر میں معنیٰ نگاری کی کیفیت سحر اور بلا کی طرح ہونی چاہیے جس کی تاثیر قاری پاسامع کو اپنی لپیٹ میں لے لے۔جب تک شعر میں بیہ وصف نہ ہو گاشعر پیند کیے جانے لا کُل نہ ہو گا۔

اے سراج اب شعر تیرا یار کوں آیا پسند کیا بلا کچھ سحر ہے معنی نگاری میں تری

9۔ شعر میں سوزو گداز اور دل کو پگھلادینے والی کیفیت ہونی چاہیے اور اس کے ساتھ نغمسگی اور ترنم بھی۔درد کی لے جب نغمہ و موسیقی میں ڈھل جاتی ہے توشعر کی تاثیر ہر ایک کورام کرتی ہے۔

شعر پر سوز مرا نغمہ داؤدی ہے درد دل سرائج مگر کچھ اثر کرے رام کرتا ہے ہر اک چیثم غزالی کو سرائج میں وقت یاکے اس کو سناؤں گا یہ غزل

# 2.7 اكتسابي نتائج

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں: ا

- تنقید اور تخلیق میں لازمی رشتہ ہو تا ہے۔ تخلیق کار کے ذہن میں تخلیقی عمل کے ساتھ تنقیدی عمل بھی جاری رہتا ہے۔ بڑے تخلیقی کارنامے بغیر ایک اچھے تنقیدی شعور کے وجود میں نہیں آستے۔ موضوع کے انتخاب، ہیئت کے انتخاب، ترسیلی پیکروں کی تلاش، الفاظ کی تراش خراش، محاور ہے کی صحت اور زبان کی صفائی بیان کی فصاحت وبلاغت کی گل کاری، صنائع وبد انع کی میناکاری وغیرہ ان سب میں تنقیدی عمل کار فرماہو تاہے۔
- ۔ بیشتر اصناف ادب کی طرح اردومیں تنقید کا آغاز بھی دکنی زبان میں ہوا۔ دکنی شہ پاروں میں تنقید کا وجود دوسطوں پر نظر آتا ہے۔

  ایک تود کئی ادب کے فن پاروں کے تخلیقی عمل میں شاعر کے تنقید کی صورت میں ، دوسرے ان فن پاروں میں شعر اک

  ان اشعار کی شکل میں جوانھوں نے سخن ، شعر اور شاعر کی گغریف میں یا دوسروں کے کلام کی توصیف میں یا پنی تعلی کی راہ سے

  کھے ہیں جن میں راست یا بالواسطہ طور پر اینے ادبی تصورات اور تنقید کی خیالات کا اظہار کیا ہے۔
- دکنی شعر ایااد یبوں نے فن تنقید پر کوئی با قاعدہ اور مستقل کتاب نہیں تصنیف کی لیکن دکنی کے بیشتر شعر انے اپنی مثنو یوں میں شعر وسخن کے بارے میں اظہار خیال کیا ہے جن سے اس دور کے ادبی رجحانات اور شعر کی خوبیوں اور خامیوں کے بارے میں اظہار خیال کیا ہے جن سے اس دور کے ادبی رجحانات اور شعر کی معیارات کا پیۃ چپتا ہے جو درج ذیل ہیں:
- د کنی شعر انے سخن (کلام /شاعر ی /بات) کوبڑی اہمیت دی ہے۔ان کے نزدیک دنیامیں ہر جگہ سخن کاڈ نکائ کرہاہے۔
   سخن کے بغیر کوئی کام نہیں ہوتا۔ حتی کہ کائینات کاوجو د سخن کی دین ہے۔
  - شعر میں سلاست اور روانی کو د کنی شعر انے بڑی اہمیت دی ہے۔
  - کلام میں ربط و تسلسل بھی لاز می ہے کیونکہ بے ربط کلام معلیٰ کی ترسیل میں ناکام رہتا ہے۔

- کلام میں فصاحت وبلاغت کے جملہ شر ائط کی یابندی ہوناچاہیے۔
  - کلام میں صنائع بدائع کی مرصع کاری بھی ہونی چاہیے۔
- الفاظ کے انتخاب میں سلیقے وہنر مندی سے کام لینا چاہیے۔ایسے الفاظ کا انتخاب ضروری ہے جن سے معلی کی مکمل ترسیل ہوتی ہو تیاہے۔
   ہوتی ہو کیونکہ لفظ اور معنیٰ میں گہر ارشتہ ہوتا ہے۔
  - بعض شعر امثلاً نظامی نے کلام میں ایہام کوبڑی اہمیت دی ہے۔ولی کے کلام میں ایہام پر مبنی اشعار خاصی تعداد میں ملتے ہیں۔
    - د کنی شعر اکا خیال تھا کہ اشعار میں قافیے صحیح اور مستند ہوناچاہیے۔
- جہاں تک موضوع اور مواد کا تعلق ہے دکنی شعر اکے نزدیک" تازہ شعر "کی بڑی اہمیت ہے۔" تازہ شعر "سے مر اد مضامین کی جدت، ندرت اور انو کھاین ہے۔
  - شعر میں خیالات کی بلند پر وازی اور معنیٰ کی بلندی ہونی چاہیے۔
- شعر میں لطافت اور نزاکت بھی ضروری ہے۔ یہ لطافت اور نزاکت جسے دکنی شعر ا"موشگافی " کہتے ہیں معنیٰ اور اظہار بیان دونوں میں ہوناچاہیے۔
- د کنی شعر اکے نزدیک شاعری میں نقالی عیب ہے۔وہ دوسروں کی نقل کو براسمجھتے ہیں۔ان کا خیال ہے کہ شاعر کو اپنی طبیعت پر زور ڈال کرنئے مضامین ایجاد کرنا چاہیے۔
  - د کنی شعر اخصوصاً و جہی آنے شاعری میں سرقے یعنی دوسروں کے مضامین یااشعار چرانے کی شدید مذمت کی ہے۔
    - د کنی شعر اخصوصاً ابن نشاطی شاعری میں مبالغے کو جائز سمجھتا ہے کیونکہ اس سے شعر میں حسن پیدا ہو تاہے۔
  - د کنی شه یاروں میں اخلاق کی اہمیت بھی اجا گر کی گئی ہے۔ان کے مطابق شاعری اور اخلا قیات میں رشتہ استوار رہنا چاہیے۔
- دکنی شعراکے یہاں شاعری کامعیاریہ تھا کہ وہ فارسی شاعری کے ہم پلہ ہو جائے۔وہ فارسی شاعری کے تنقیدی پیانوں کواپنے لیے معارسخن مانتے تھے۔
- دکنی شعر اکے نزدیک شاعری یا کتاب کی تصنیف کا مقصدیہ تھا کہ دنیا میں ان کا نام باقی رہے۔وہ اپنی تخلیق کو ایسی یادگاریا نشانی سیجھتے تھے جس کے ذریعے ان کا نام صدیوں تک زندہ رہ سکتا ہے۔

#### 2.8 كليدي الفاظ

الفاظ : معنی الفاظ : معنی کیلی : چیشرنا، پیش آنا معائر : معیار کی جمع

: صندوقچه،زیوررکھنے کاڈبہ درج

الآه

مطهاس

: ایک فرض پر ندہ جو اپنی چو نج سے کئی طرح کے راگ نکالتاہے

### 2.9 نمونه امتحاني سوالات

#### 2.9.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1۔ دکنی کے کس شاعرنے ایہام گوئی کو سراہاہے؟

سب سے پہلے کس شاعر نے اپنی تخلیق کو دنیامیں اپنی یاد گار قرار دیا؟

3۔ مثنوی چندر بدن و مہیار کس کی تصنیف ہے؟

4۔ وکن کے کس شاعر نے "سخن" کی تعریف**ے** میں پچین اشع<mark>ار لکھ</mark>؟

5۔ درج ذیل شعر کس کاہے؟ جو بے ربط بولے تو بیتاں پیچیس

بھلا ہے جو یک بیت بولے سلیس

کس شاعر نے بیہ دعویٰ کیا کہ اس نے ہندی اور فارسی کی خوبیوں کے امتز اج سے کام لیاہے؟

7۔ کس شاعر نے مبالغہ (جھوٹ) کوشاعری کاطریقہ بتایاہے؟

8۔ کس شاعر نے انتالیس صنعتیں برینے کا دعویٰ کیاہے؟

کون سی مثنوی چوبیس ہز اراشعار پر مشتمل ہے؟

10۔مثنوی" جنت سنگار "کس فارسی مثنوی کاتر جمہ ہے؟

### 2.9.2 مخضر جوامات کے حامل سوالات:

1۔ وجہی کا تعارف کرائے۔

2۔ مثنوی خاور نامہ کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں۔

ابن نشاطی نے غزل کے بارے میں کیا کہاہے۔ **-**3

غواصی کے تنقیدی خیالات پر روشنی ڈالیے۔

سراج نے مناجات میں اپنی شاعری کے لیے کن خوبیوں کی درخواست کی ہے۔

### 2.9.3 طویل جوابات کے حامل سوالات

- 1۔ وجہی کے تنقیدی نظریات کا تفصیل جائزہ لیجئے۔
- 2۔ ہمنی دور کے تنقیدی تصورات پرروشنی ڈالیے۔
  - 3۔ نصرتی کے تنقیدی خیالات کامحا کمہ سیجیے۔

# 2.10 تجويز كرده اكتسابي مواد

| -1         | تاریخ ادب اردو (1700ء تک جلد اول تا پنجم) | پروفیسر سیده جعفر ، پروفیسر گیان چند جبین                    |
|------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| <b>-</b> 2 | تاریخ ادب ار دو حصه اول جلد اول           | ڈاکٹر جمیل جابی                                              |
| <b>-</b> 3 | مثنوی کدم راؤپدم راؤمرینبه                | ڈاکٹر جمیل جابی                                              |
| _4         | مثنوی نوسر ہار                            | مريتبه پروفيسر سيده جعفر                                     |
| <b>-</b> 5 | ابراميم نامه                              | مريتبه پروفيسر مسعود حسين خان<br>سرين پروفيسر مسعود حسين خان |
| <b>-</b> 6 | مثنوی چندر بدن ومهار                      | مرتنبه اكبرالدين صديقي                                       |
| <b>_</b> 7 | قطب مشتری                                 | <mark>مر</mark> تنبه پروفیسر م-ن-سعید                        |
| -8         | مثنوی گلثن عشق                            | مر تنبہ سید محمد                                             |
| <b>-</b> 9 | ह नेजनत में शुन्ति                        | مرينبه عبدالمجيد صديقي                                       |
| <b>-10</b> | پیول بن                                   | مرتبه پروفیسر عبدالقادر سروری                                |
| <b>-11</b> | قصه بے نظیر                               | مرتبه عبدالقادر سروري                                        |

# اکائی 3: تنقید کے ابتدائی نقوش (تذکرے،مشاعرے اور استاد وشاگر د کارشتہ)

|                                      |       | اکائی کے اجزا |
|--------------------------------------|-------|---------------|
| تمهيد                                |       | 3.0           |
| مقاصد                                |       | 3.1           |
| تنقید کے ابتدائی نقوش                |       | 3.2           |
| تذكرك                                |       | 3.3           |
| تذكرول كى روايت اور ان كاار تقا      | 3.3.1 |               |
| تذ کروں کی تنقید کی اہمیت            | 3.3.2 |               |
| تذ کرول میں تنقید <mark>ی</mark> آرا | 3.3.3 |               |
| مشاعرے السلط                         |       | 3.4           |
| استادوشا گرد کارشته                  |       | 3.5           |
| اكتسابي متائح                        |       | 3.6           |
| کلیدی الفاظ                          |       | 3.7           |
| نمونه امتحانى سوالات                 |       | 3.8           |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات         | 3.8.1 |               |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات           | 3.8.2 |               |
| طویل جوابات کے حامل سوالات           | 3.8.3 |               |
| تجويز كرده اكتسابي مواد              |       | 3.9           |
|                                      |       |               |

## 3.0 تمهير

اس اکائی میں ہم اردو میں تنقید کے ابتدائی نقوش، تذکرے،مشاعرے اور استاد و شاگر د کے رشتے کے بارے میں تفصیل سے بتائیں گے۔اُر دو میں تنقید آج بھر پور اور تواناحیثیت رکھتی ہے۔خواہ مغربی تنقیدی اثرات کے باعث اس کے رنگ ڈھنگ کچھ اور ہوں اُر دو کے ابتدائی دور میں بھی ہمارے ہاں تنقید کی روایت ملتی ہے۔ اس کی ہیئت اور حیثیت اس دور کے تقاضوں کے مطابق تھی اور ایساہی ہونا چاہئے تھا۔ ہم اُردو تنقید کے ابتدائی منظر نامہ پر روشنی ڈالیں گے۔ یہ وہ دور تھاجب کہ مشرقی ادبی اور تنقیدی روایات کااثر غالب تھا۔ ہماری زندگی پر بھی اور ادب پر بھی۔ مشرقی تہذیبی اقدار شعر وادب پر بھی اپنااثر د کھار ہی تھیں۔اس اکائی میں مشاعروں ، تذکروں، تقریظوں اور اساتذہ کی اصلاحوں وغیر ہمیں تنقید کے ابتدائی نمونوں کی نشاند ہی کی جائے گی۔

#### 3.1 مقاصد

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- تنقید کے ابتدائی نقوش پر روشنی ڈال سکیں۔
  - مشرقی تنقید پراظهار خیال کر سکیں۔
- تذکروں میں تنقیدی نقوش کی وضاحت کر سکیں۔
  - مشاعرے کی روایت سے بیان کر سکیں۔
- استاد وشاگر د کے رشتے پر اپنی معلومات کا اظہار کر سکیں۔

## 3.2 تنقید کے ابتدائی نقوش

تنقید کسی چیز کو جانچنے اور اس کے کھوٹے کھرے کے پر کھنے کو کہتے ہیں۔ ادبی تنقید سے مراد کسی ادبی تحریریافن پارے کے بارے میں چھان بین کرنایا ادبی تجزیه کرناہے۔ چونکہ ادب اور زندگی کا گہر اتعلق ہے اور ادب بھی زندگی کی طرح جامد نہیں ارتقاپذیر ہوتا ہے۔ اس لیے مختلف علاقوں، زبانوں اور زمانوں میں ادبی تنقید کی تعریف میں بنیادی طور پر کوئی تبدیلی نہ آئی ہولیکن کہیں کہیں کہیں کوئی تبدیلی ضرور محسوس ہوتی ہے۔ عام طور پر یہ سمجھا جاتا ہے کہ تنقید وہ تحریر ہے جوادب کو پر کھنے اس کی خوبیوں اور خرابیوں کو جانچنے کے تعلق سے کسی جاتی ہے۔ یہ بات غلط نہیں لیکن پورے طور پر درست بھی نہیں ہے اس لیے کہ تنقید صرف ادب کی جانچ پر کھ اور اس کی اچھائیوں اور برائیوں کی نشاند ہی کرنے کانام نہیں ہے بلکہ یہ ادب کی ترجمانی بھی ہے تفیر بھی، تشر تکے بھی اور تجزیہ بھی۔ تنقید اس سے آگے بھی ہے وہ ادب کی رہنمائی بھی کرتی ہے، ادب کو ایک سمت بھی دیتی ہے۔

تنقید کا کام صرف خوبیوں اور خامیوں کی طرف اشارہ کر نااور اس سلسلے میں فن پارہ سے چند اقتباسات پیش کر دینا نہیں، …یہ توایک سطحی اور فروعی بات ہوئی بلکہ تنقید تووہ کام کرتی ہے جو ایک مورخ، ماہر نفسیات، ایک مصلح اور انسان دوست کا کام ہوتا ہے۔ تنقید ادب

کو پر کھنے اور اس کی افہام و تفہیم کے تعلق سے ذہن میں روشنی پیدا کرتی ہے۔ عام طور پریہ بھی کہا جاتا ہے کہ تنقید کا کام دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی الگ کرنا ہے اور یہ بتانا کہ اس میں دودھ کتنا ہے اور پانی کتنا۔ گویا تنقید کا کام قدر متعین کرناہوا۔ پروفیسر آل احمد سرور نے ایک جگہ ککھا ہے:

> "تنقید قدریں متعین کرتی ہے۔ادب اور زندگی کو ایک پیانہ دیتی ہے۔ تنقید انصاف کرتی ہے۔ ادنیٰ اور اعلیٰ جھوٹ اور پچ پست و بلند کے معیار قائم کرتی ہے۔ تنقید ہر دورکی ابدیت اور ابدیت کی عصریت کی طرف اشارہ کرتی ہے "۔

اس کے ساتھ یہ بات بھی اہمیت رکھتی ہے کہ تنقید ادب کے صرف دونوں رخ دکھادیے کانام نہیں ہے بلکہ دونوں رخوں کو آئینہ دکھانے کے بعد یہ فیصلہ دینا بھی ہے کہ کونسارخ ادب اور زندگی کی ترقی اور صلاح و فلاح کے لیے سود مند اور کار آمد ہو تا ہے۔ اگر تنقید یہ کام نہیں کرسکتی تو وہ بچھ اور بھی نہیں کرسکتی۔ ہمارے ہاں بہت سے قلم کار ایسے ہیں جو تاثرات کو تنقید کانام دیتے ہیں۔ تاثراتی تنقید ایک دبیتان کی حیثیت رکھتی ہے۔ تنقید میں تاثرات ہوتے ہیں اور کوئی تنقید ایسی نہیں جو ناقد کے ذاتی تاثرات سے عاری ہو۔ صرف تاثرات کو حیثیت رکھتی ہے۔ تنقید میں تاثرات ہوتے ہیں اور کوئی تنقید ایسی نہیں جو ناقد کے ذاتی تاثرات سے عاری ہو۔ صرف تاثرات کو حیثیت کے فراد دینا کئی ایک کے نزدیک محل نظر ہے۔ تنقید کو چاہئے کہ وہ معروضیت سے کام لیتے ہوئے فن پارہ کا جائزہ لے ، معاشرتی اور ساجی حالات کو ملحوظ رکھے اور غیر جانبداری کے ساتھ ادب پارہ پر اظہار خیال کر ہے۔ یہ اور بات ہے کہ اُردو میں خاص طور پر ابتدامیں تاثرات کو نیادہ اہمیت دی گئی۔

اُردو میں تنقید کی روایت آج کے معنوں میں تو نہیں لیکن کسی نہ کسی صورت میں ابتدا سے رہی ہے۔ ہماری ایک غلط فہمی ہے رہی ہے کہ اُردو کے قدیم اور کلا سیکی شعر اکے یہاں ہجر ووصال ، گُل و بُلبُل اور لب ور خیار کی با تیں ہی ملتی ہیں۔ انہوں نے زندگی کے معاملات سے سر وکار نہیں رکھا۔ ایسا نہیں ہے۔ یہ درست ہے کہ آج کے ادب میں مسائل اور نظر و نظریات کی جواہمیت ہے مشر قی ادب اور تنقید کے آغاز میں یہ اہمیت نہیں تھی۔ ہمارے ہاں ابتدا میں اس طرح کے نقاد نہ ملتے ہوں جیسے آج ہیں اور اس طرح کے دبستانوں کا وجود نہ ہو جیسے آج ہیں لیکن اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس دور کے شعر ابلکہ نثر نگاروں کے ہاں بھی تنقید می شعور تھا، پر کھ اور یہچان کے ان کے اپنے زاویے تھے۔ وہ بھی فن پارے کے خوب و خراب پر نظر رکھتے تھے۔ چنانچہ ان کے اشعار ، مشاعروں ، تذکروں ، اساتذہ کی اصلاحوں اور خطوط کے مطالعہ سے اندازہ ہو تا ہے کہ اپنے دور کے ساجی اور ادبی پس منظر میں ان کا تنقید می شعور بھی بالیدہ تھا۔ ان کے اپنے جانچ پڑتال کے بیانے شعے جن پر اس اکائی میں آگے چل کر گفتگو کی جائے گی۔

#### 3.3 تذکرے

تذکرہ کے لفظی معنی ذکر واذ کار کے ہیں۔ کسی شخص، شے یا واقعہ کو یاد کرنے اور ان کے بارے میں گفتگو کرنے کو بھی تذکرہ کہتے ہیں۔ اصطلاح میں تذکرہ ایسی تخلیق کو کہتے ہیں، جس میں کسی خاص موضوع پر اظہارِ خیال کیا گیا ہو یا مخضر حالات جمع کیے گئے ہوں۔ مثلاً شاعروں کے تذکرے، صوفیہ کے تذکرے، علماکے تذکرے، محد ثین کے تذکرے، شہروں کے تذکرے وغیرہ۔ چونکہ اُردو تنقید کی تاریخ میں انہیں تنقید کے ابتدائی نقوش قرار دیا جاتا ہے، اس لیے یہاں تذکروں کے تنقیدی عناصر سے بحث کرتے ہوئے یہ واضح کرنے کی کوشش کی جائے گی کہ اس میدان میں ان تخلیقات کی کس قدر اہمیت ہے۔

## 3.3.1 : تذكرول كي روايت اور ان كاار تقا:

شاعروں کے تذکرے لکھنے کارواج بہت پراناہے۔ غالباً یونان میں بھی یہ روایت موجود تھی، کیونکہ مولاناعبدالحلیم شررنے اپنے رسالہ "دلگداز" میں لکھاہے کہ یونان میں شعری گلدستوں کارواج تھا۔ یہ خیال کیاجا تاہے کہ یونانی علوم کے ترجمے کے ساتھ یہ روایت عربی میں منتقل ہوئی، لیکن عربی زبان میں شاعروں کے تذکرے کم ملتے ہیں۔ عربی زبان سے یہ روایت فارسی زبان تک پہنچی، اور اُردوزبان وادب کے علما اور تذکرہ نویسوں نے فارسی کی اسی روایت سے بر اور است استفادہ کیا۔

تذکرہ نگاری کی طرح بیاض نولیں کی بھی ایک روایت رہی ہے۔ بیاض لکھنے والے، شاعروں کے بارے میں کچھ یادداشت تحریر کرلیا کرتے تھے۔ بیاض نولیی کی تاریخ بھی بہت قدیم ہے، لیکن اس سے استفادہ مخصوص افراد ہی کرسکتے تھے، کیونکہ بیاض عموماً پرائیوٹ ڈائری کے طور پر استعال ہوتی تھی، جبکہ تذکرے عام ہوتے تھے۔ غالباً تذکرہ نگاری پر بیاض نولیی کی روایت کا بھی اثر پڑا۔ یہ اندازہ ہے کہ تذکرہ نگاروں نے بیاض نولیی کی روایت میں وسعت دے کر تذکروں کی تخلیق کی ہوگی۔

فارس کا پہلا تذکرہ "لباب الالباب" ہے، جے 1221ء میں مجم عوفی نے ترتیب دیا۔ اس سے قبل نظامی عروضی سمر قندی نے "چہار مقالہ" لکھا، جس میں تذکرہ کا کچھ عضر تو موجود ہے، لیکن اُسے بإضابط تذکرہ نہیں کہا جاسکتا، اس لیے، لباب الالباب، کو ہی فارسی کا پہلا تذکرہ تسلیم کیا جاتا ہے۔ عین ممکن ہے کہ اس سے قبل بھی تذکر ہے لکھے گئے ہوں، لیکن وہ زمانہ کے ہاتھوں ضائع ہو گئے۔ لباب الالباب کی اہمیت اس لیے بھی بڑھ جاتی ہے کہ بعد کے تمام تذکر ہے خواہ وہ فارسی شاعروں سے متعلق ہوں یا اُردوشاعروں سے، اسی تذکرہ کی نہج پر کھے گئے ہیں۔

اُردوشاعروں کے تذکرے لکھنے کارواج اٹھارہویں صدی عیسوی کے وسط سے شروع ہوتا ہے۔ اس وقت کے تمام تذکرے فارسی زبان میں لکھے گئے ہیں، ایک عرصہ تک شعر اے اُردو کے تذکروں کی زبان فارسی ہی رہی، بعد میں اُردو زبان میں بھی تذکرے لکھے گئے، اُردو زبان میں پہلا تذکرہ مرزاعلی لطف کا "گشن ہند" 1801ء میں لکھا گیا۔ تمام محقین نے میر کے تذکرہ " نکات الشعر ا" کو اُردوشاعروں کا پہلا تذکرہ تسلیم کیا ہے۔ یہ تذکرہ 1751 - 52ء میں فارسی زبان میں لکھا گیا۔ اس سے قبل تذکرہ اُمام الدین، تذکرہ خان آرزواور تذکرہ سود آ کے لکھے جانے کاذکر ملتا ہے، لیکن چونکہ یہ تذکرے اب تک دستیاب نہیں ہوئے، اس لیے نکات الشعر اکو ہی پہلا تذکرہ مانا جائے گا۔ نکات الشعر اے ساتھ ہی تقریباً اسی زمانہ میں دواور تذکرے لکھے گئے، پہلا تذکرہ "گشن گفتار " ہے، جسے جمید اور نگ آبادی نے لکھا، دوسر اتذکرہ "تحقیۃ الشعر اا" ہے جسے افضل بیگ قاقشال نے تحریر کیا۔ یہ دونوں تذکرے دکن سے متعلق ہیں۔ نکات الشعر اے بعد شالی ہند میں بہت سے تذکرے لکھے گئے۔ بعد کے تمام تذکروں میں کم و بیش نکات الشعر اہی کی تقلید نظر آتی ہے۔

نکات الشعراکے فوراً بعد لکھے جانے والے تذکروں میں "تذکرہُ ریختہ گویاں" فتح علی حسینی گر دیزی،اور "مخزنِ نکات" قائم چاند پوری قابلِ ذکر ہیں۔ یہ دونوں تذکرے 1752-53ء تک لکھے جا چکے تھے۔1760ءسے 1785ء تک کئی اہم تذکرے لکھے گئے، جن میں "چمنستان شعر ا" کچھی نرائن شفیق، " تذکر ہُ عشقی "وجیہہ الدین عشقی، " تذکر ہُ شورش " غلام حسین شورش کئی اعتبار سے اہمیت کے حامل ہیں، جن کاذکر آئندہ سطور میں آئے گا۔

انیسویں صدی عیسوی کے ابتدائی دور کا تذکرہ "تذکرہ کے جگر" خیر اتی لعل بے جگر سے اواخر اٹھارہویں صدی اور اوائل انیسویں صدی کے شاعر اندہاحول اور تہذیب کا پیۃ چلتا ہے۔ تنقیدی اعتبار سے نواب مصطفی خال شیفۃ کے تذکرہ "گشن بے خار" 1834ء کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ انیسویں صدی کے نصف آخر میں سعادت خال ناصر کا تذکرہ "خوش معرکہ زیبا" سامنے آیا۔ بیہ تذکرہ 1847ء میں مکمل ہوا، لیکن اس میں ترمیم واضافے 1871ء تک جاری رہے۔ اسی زمانے میں دو اور اہم تذکر ہے لکھے گئے، پہلا تذکرہ مرزا قادر بخش صابر کا "گلتان بے خزال" ہے اور دوسرا تذکرہ "طبقات شعر اے پہند" ہے، جسے کریم الدین اور ٹی فیلن نے تحریر کیا۔ "آب حیات" گو کہ اُردو شعر وادب کی تاریخ ہے، لیکن خود محمد حسین آزاد نے اسے تذکرہ کہاہے، بیہ کتاب 1880ء میں سامنے آئی۔ آب حیات اُردو شعر وادب کی بہلی تاریخی کتاب کی جاسکتی ہے۔ آبِ حیات کے بعد سے تاریخ اور کی کاروائ زیادہ ہوگیا، اس لیے اس دور میں تذکرہ نگاری کی روایت کرور ہوتی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔ اب تذکرہ نگاری کو تاریخ نگاری کا قائم مقام مانا جانے لگا۔ اس کے باوجود بھی لالد سری رام دہلوی نے بیسویں صدی میں "خم خانہ جاوید" کے نام سے ایک ضخیم تذکرہ مرتب کرنا شروع کیا، اس کی پانچ ہی جلدیں شائع ہو سکی تھیں کہ ان کے بیسویں صدی میں "خم خانہ جاوید" کے نام سے ایک ضخیم تذکرہ مرتب کرنا شروع کیا، اس کی پانچ ہی جلدیں شائع ہو سکی تھیں کہ ان کے بیسویں صدی میں "خم خانہ جاوید" کے نام سے ایک ضخیم تذکرہ مرتب کرنا شروع کیا، اس کی پانچ ہی جلدیں شائع ہو سکی تھیں کہ ان کے باعث یہ کام نام کمل رہ گیا۔

پچھ تذکرے ایسے بھی لکھے گئے جن میں صرف اُردوشاعرات کاذکر ملتا ہے۔ ایسے تذکروں میں ان تین تذکروں کو زیادہ اہمیت عاصل ہے۔ پہلا تذکرہ فضیح الدین رنج میر تھی نے لکھا جسے عاصل ہے۔ پہلا تذکرہ "گلدستہ نازنینان" ہے جسے در گاپر شاد نادر دہلوی نے تحریر کیا۔ دوسرا تذکرہ فضیح الدین رنج میر تھی نے لکھا جسے "بہارستانِ ناز" کے نام سے موسوم کیاجا تا ہے۔ تیسرا تذکرہ" شمیم سخن" ہے، جسے 1872ء میں عبدالحی صفاید ایونی نے مرتب کیا۔

3.3.2 تذکروں کی تنقیدی اہمیت:

تذکرہ نگاروں کے سامنے تذکرہ نگاری کا بنیادی مقصد شاعروں کے کلام اور مختصر حالات کو محفوظ کرنا تھا۔اس کے ساتھ ہی تذکرہ نگار، شاعروں کے کلام اور مختصر حالات کو محفوظ کرنا تھا۔اس کے ساتھ ہی تذکرہ نگار، شاعروں کے کلام پر مختصر طور پر اظہارِ خیال بھی کرتے تھے۔اسی اظہارِ خیال اور کلام کے متعلق اصلاح اور رایوں کو تنقیدی اعتبار سے انہیت حاصل ہے۔ یہ تنقیدی آرانہ تو بہت واضح ہیں اور نہ ہی ان سے موجو دہ پس منظر میں ہمیں کوئی وافر اور خاطر خواہ مواد فر اہم ہو تا ہے۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ ان اشاروں سے ہمیں الی راہیں ملتی ہیں، جن سے اس دورکی تنقیدی بصیرت کا بخو بی اندازہ ہو جا تا ہے۔

تذکروں کی تنقید کو پر کھنے اور سمجھنے کے لیے ہمیں پہلے اس دور کے شعری نظریات اور معیار کو معلوم کرنے کی ضرورت ہو گی،جو اٹھار ہویں صدی میں بالعموم رائج تھے۔ چو نکہ تذکرہ نگاری کی ابتداعہدِ میر آو سود آمیں ہوئی، اس لیے پہلے اس دور کے شعری اور ادبی نظریات کو بیان کر ناضر وری معلوم ہو تاہے، تا کہ اسی پس منظر میں تذکروں کی تنقید اور رابوں کو پر کھنے کی کوشش کی جائے۔

مغلیہ حکومت میں ادبی و شعری زبان فارسی تھی، لیکن جب یہ حکومت کمزور ہونی شروع ہوئی تو مقامی زبان اُردو، ریختہ یا اُردوئ معلی کا زور بڑھنے لگا۔ 1707ء میں اور نگ زیب کی وفات کے بعد حکومت کے کمزور ہونے کے ساتھ ساتھ ریختہ یا اُردوزبان نے فارسی زبان کی جگہ لینی شروع کردی۔ دکن میں یہ زبان پہلے ہی شعری وادبی زبان بن چکی تھی، اور اپنی ترقی کی کئی منز لیس طے کر چکی تھی، لیکن شالی ہند میں اب تک فارسی زبان کا اس قدر غلبہ تھا کہ ادبی اور شعری استعال کے لیے اہل ادب اسے قابلِ اعتنا نہیں سبجھتے تھے۔ جب شالی ہند میں اُردوشاعری کی ابتدا ہوئی تو اولین دور کے تقریباً تمام شعر االیسے تھے جو فارسی زبان کے بڑے شاعر اور عالم تھے۔ چوں کہ اُردوشعر وادب کی پرورش اور ترقی فارسی زبان کے عالموں کے ہاتھوں ہوئی تھی، اس لیے اس دور میں شاعری کا معیار وہی تھا جو بالعموم فارسی شاعری میں مستعمل تھا۔

فارسی اور عربی دونوں زبانوں کے عالموں کے ملحوظ خاطر تقریباً ایک جیسے شعری معیارات رہے۔ یہ علمائے ادب لفظ کو معنی پرترجیح دیتے تھے۔ عربی کے مشہور ناقد ابن خلدون کا خیال ہے کہ معانی الفاظ کے تابع ہوتے ہیں، باتیں توہر ایک کے ذہن میں ہوتی ہیں، انہیں لفظوں میں منتقل کرنا اور شعر کے قالب میں ڈھالنا ہی اصلاً شاعر کا کمال ہے۔ الفاظ کی اہمیت کے علاوہ عربی اور فارسی شاعری میں مندرجہ ذیل اصول ومعیار کومد نظر رکھا جاتا تھا۔

(1) علم معانی (2) علم بیان (3) علم بدیع (4) علم عروض اور (5) علم القوافی ان تمام علوم کی وضاحت مختلف علمانے ان الفاظ میں پیش کی ہے۔

علم معانی کا تعلق الفاظ کے موزوں انتخاب سے ہے اور اس کے اہم ترین مباحث یہ ہیں، (1) متر ادفات (2) محاورہ اور روز مرس (3) فضاحت (4) بلاغت (5) ایجاز ومساوات واطناب (6) حذف (اصول انتخاد دبیات، ص 871) ہی علم بیان تشبیبہ، استعارہ، مجاز مرسل اور کنابیہ کی تشر تے وتو ضح کر تاہے۔ اس سے وہ علم مر ادہے جس کی مددسے ایک ہی معنی کو مختلف اور متعدد طریقوں سے ظاہر کر سکتے ہیں، اس طرح کہ ایک معنی دوسرے سے زیادہ صاف ہوں۔ (آکینہ بلاغت، ص 19) ہی ملم بدلیے وہ علم ہے جس سے تحسین و تزنین کلام کے طریقے معلوم ہوتے ہیں۔ (تسہیل البلاغت۔ ص 167) علم بدلیے وہ علم ہے جس سے کلام فضح و بلیغ کی لفظی اور معنوی خوبیاں معلوم ہوجائیں۔ لفظی خوبیوں کو مدنوی خوبیوں کو بدائع کہتے ہیں۔ (نیم البلاغت ص 78) صنائع وبدائع (لفظی و معنوی صنعتوں) کے ہوجائیں۔ لفظی خوبیوں کو محاوی شنوں کے دوران فنکارا نتخابِ الفاظ میں احتیاط سے کام لے۔ (اصولِ انتقادِ ادیبات، ص 292)

علم معانی، بیان، بدیع، عروض اور علم قافیہ پر فارسی میں متعدّد کتابیں لکھی گئی ہیں، یہی کتابیں اُردو اور فارسی شاعروں اور عالموں کے لیے مشعل راہ کاکام دیتی تھیں۔ جولوگ اتنی استعداد نہیں رکھتے تھے کہ ان کتابوں سے بر اور است استفادہ کر سکیں وہ شاعری میں کسی بزرگ شاعر کو اپنا استاد بنالیتے تھے۔ استاد کا کام انہیں اصولوں کی بنیاد پر شاگر د کے کلام سے ان معائب کو دور کرنا تھا، جن کا تعلق ادائے مطلب یا انداز بیاں سے تھا۔ عہد میر وسود آبی پر موقوف نہیں، یہ اصول وضا بطے اور معیار کم و بیش داغ آور امیر مینائی کے دور تک ملحوظِ خاطر رکھے جاتے تھے۔ اہلِ فن انہیں اصولوں کو سامنے رکھ کر شعر اور شاعر کے متعلق اپنی رائے بیش کرتے تھے۔ یہی وہ اصول و معیار تھے، جو

ہمیں شعر ائے اُردو کے تذکروں میں نظر آتے ہیں۔ گو کہ تذکروں میں اختصار کی وجہ سے ان اصولوں کی وضاحت نہیں ملتی۔ شاید تذکرہ نگاریہ فرض کرلیتا تھا کہ ہمارے تذکرے کا قاری ان اصولوں سے اچھی طرح باخبر ہو گا، اسی وجہ سے وہ اپنی تخلیق میں ان معیاروں کے متعلق صرف اشاروں ہی براکتفاکر تا تھا۔

تذکروں کی ضرورت اور تنقیدی اہمیت پر علمائے ادب نے جو رائیں پیش کی ہیں، ان میں خاصا اختلاف ہے۔ بابائے اُر دو مولوی عبد الحق نے تذکروں کی اہمیت اور قدرو قیمت کو ان الفاظ میں سر اہاہے:

> "ہمارے شعر اکے تذکرے گو جدید اصول کے مطابق نہ لکھے گئے ہوں، تاہم ان میں بہت سی کام کی باتیں مل جاتی ہیں جو ایک محقق اور ادیب کی نظروں میں جو اہر ریزوں سے کم نہیں۔" (نکات الشعرا، مقدمہ ص11)

بعض ناقدوں نے تذکروں کورڈی کا ایساڈھیر قرار دیاہے، جسے نذرِ آتش کردیا جاناچاہیے۔ کلیم الدین احمد کو ان تذکروں سے اختصار کے علاوہ پراگندگی اور جانب داری کی بھی شکایت ہے، ان کا خیال ہے کہ تذکروں میں تنقید کی جنتجو بالکل عبث اور بے کار ہے، کلیم الدین احمد کے الفاظ یہ ہیں:

" یہ تنقید محض سطی ہے۔ اس کا تعلق زبان، محاورہ اور عروض سے ہے، لیکن یہ شاید کہنے کی ضرورت نہیں کہ تنقید کی ماہیت اور اس کے مقصد اور اس کے صحح اسلوب سے بھی تذکرہ نویس واقفیت نہ رکھتے تھے۔ ان تذکروں کی اہمیت تاریخی ہے اور دنیائے تنقید میں ان کی کوئی اہمیت نہیں۔ شاید یہ کہنے کی ضرورت ہے کہ تاریخی اہمیت اور تنقید کی اہمیت میں مشر قین کا فرق ہے۔ اب ادبی دنیااس قدر آگے بڑھ گئ ہے کہ ہمیں تذکروں سے پچھ سکھنا نہیں ہے، جہاں تک تنقید کا واسطہ ہے ان تذکروں کا ہونانہ ہونابر ابر ہے۔ "

(اُردو تنقيد پرايک نظر،ص28-29)

اس سے قبل یہ بیان کیا جاچکا ہے کہ تذکروں کی تقید کو پر کھنے کے لیے ہمیں اس دور کے تقید کی معیار کو سامنے رکھنا ہو گا، اگر ہم
تذکروں کی تقید کو جدید یا مغربی تنقید کی نظریات کے معیار پر پر کھنے کی کوشش کریں گے تو ہمیں یقینا مایوسی ہو گی۔ کلیم الدین احمد نے تذکروں کی تنقید کو مغربی اور جدید نظریات کی عینک سے دیکھنے کی سعی کی ہے۔ اسی وجہ سے ان کی رائے انتہا پر پہنچی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔
تذکروں کی اہمیت اور ان کی قدرو قیمت کے متعلق سید عابد علی عابد نے جو رائیں پیش کی ہیں، ان پر نظر ڈالنے سے یہ ظاہر ہو تا ہے کہ اُنہوں
نے تذکروں کے عیوب سے چثم پوشی کی ہے۔ وہ تذکروں کے معائب کو بھی محاس بناکر پیش کرتے ہیں، ان کے الفاظ یہ ہیں:
"تذکرہ نگار نے اختصار ملحوظِ خاطر رکھا ہے۔ تذکروں میں جہاں انتقادی اشارے پائے جاتے ہیں یا
فیصلے صادر کیے جاتے ہیں، وہاں پڑھنے والوں کی تعداد اس امر سے آگاہ بھی نہیں ہوتی کہ تذکرہ
نگار نے انتقاد کا فریضہ ادا کر دیا۔ یہ بظاہر بڑی عجیب و غریب بات معلوم ہوتی ہے، لیکن ہے

کلیم الدین احمد اور عابد علی عابد دونوں کی رائیں تذکروں کے متعلق دوانتہاؤں پر نظر آتی ہیں۔ ایک تذکروں کی خوبیوں سے چشم پوشی کرتے ہیں تو دوسر سے خامیوں سے ۔ دراصل بات بیہ ہے کہ تذکر ہے نہ تو خامیوں سے یکسر پاک ہیں اور نہ ہی سر اسر بریکار اور سوختنی۔ نقائص کے باوجود ان کی اہمیت مسلم ہے۔ اس سلسلے میں ابواللیث صدیقی کی رائے زیادہ معتدل معلوم ہوتی ہے۔ ان کا خیال ہے کہ جو ادب جس زمانے کی تخلیق ہوتا ہے اسے اسی زمانے کے اصول اور اسی عہد کی لینند نالبند کی کسوٹی پر پر کھاجانا چا ہیے۔ ان کے الفاظ بیہ ہیں:

"ہمیں تذکروں پر تنقیدی و تحقیقی قلم اٹھائے وقت اس بات کو نظر انداز نہ کرنا چاہئے کہ وہ ایک ایسے عہد ، ماحول اور ادبی فضا میں کھھے گئے ہیں جس میں نقار شعر اور سخن فہمی کا معیار آج کے معیار سے بالکل مختلف تھا..... اٹھارویں اور انیسویں صدی عیسوی کے نداقی ادب، طرز تنقید اور انداز سے بالکل مختلف تھا..... اٹھارویں اور انیسویں صدی عیسوی کے نداقی ادب، طرز تنقید اور انداز شکرہ نگاری کو میسویں صدی عیسوی کے نقطۂ نگاہ سے جانچنا کسی طرح بھی مناسب نہیں۔ "

تذکرہ نگاری کو میسویں صدی عیسوی کے نقطۂ نگاہ سے جانچنا کسی طرح بھی مناسب نہیں۔ "

عبادت بریلوی کاخیال ہے کہ ان تذکروں کا مطالعہ اس لیے بہت اہمیت رکھتا ہے کہ ان کے ذریعے اُردو تنقید کے ارتقا کی رفتار کا اندازہ ہو تاہے۔وہ لکھتے ہیں:

"ان (تذکروں) کے اندر سختی سے کسی الیمی چیز کی تلاش کرناجو ادبی، فنی یا تنقیدی نقطہ نظر سے مکمل ہو، مناسب نہیں معلوم ہو تا۔ دیکھنا یہ ہے کہ انفرادی اور شخصی حیثیت کے حامل ہونے کے باوجو دکس حد تک ان میں غیر شعوری طور پر وہ عناصر پیدا ہو گئے ہیں، جن کوادبی، فنی یا تنقیدی اہمیت حاصل ہے "۔ (اُردو تنقید کاار تقا، ص 82) کی الدین قادری زورنے اُردو تذکروں کو تین حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ ان کی تقسیم کے مطابق:
"اُردوشاع وں کے جس قدر تذکرے اس وقت تک کھے گئے ہیں، ان میں سے بعض تو وہ ہیں جو خود کسی بڑے شاعر کے قلم کا نتیجہ ہیں اور بعض ان کے مداحوں یا شاگر دوں کی تصنیف ہیں، اور

## چندایسے ہیں جن کے مصنفین نہ شاعر ہیں اور نہ شاگر دبلکہ صرف سخن فہم ہیں۔" (گلشن ہند، مقد مہ۔ ص 31)

محی الدین قادری زورنے تیسری قسم کے تذکروں کوسب سے زیادہ اہم قرار دیا ہے، اس لیے کہ ایسے تذکروں میں جانبداری اور پاسد اری کی گنجائش بہت کم ہے۔ ان کے ذریعے شاعروں کے صحیح مقام اور ان کی شاعری کی اہمیت کا اندازہ زیادہ بہتر شکل میں ہو تا ہے۔ اب ہم تذکروں میں دی گئی تنقیدی رایوں پر ایک نظر ڈالتے ہیں۔ تذکروں کی ایسی رایوں پر نگاہ ڈالنے سے ہمیں اکثر مایوسی کاسامنا کر ناپڑتا ہے۔ جگہ جگہ مختصر، مہم اور بے معنی جملے نظر سے گزرتے ہیں، مثلاً۔

مير آكات الشعر امين سوداك متعلق لكھتے ہيں:

"هر مصرع برجسته اش سر وآزاد بنده"

باقر تزیں کے بارے یہ رائے پیش کرتے ہیں:

"شاعرریخته است،صاحب د بوان"

مصحفی " تذکر ہُندی "میں سودا کے متعلق لکھتے ہیں:

"درروانی طبع نظیر خود نداشت ..... غزلهائ آبدار قصیده بائے سحر کار"

كلام مظهرك بارك مصحفی بيرالفاظ لكھتے ہيں:

" در تمام دیوانش ف<mark>صاحت وبلاغت ز</mark>بان استاد حلوهٔ ظهوری دید"

مر زاعلی لطف"گلشن ہند"میں قائم کے متعلق بیرائے پیش کرتے ہیں:

"طوطی کوا قرار تلح گفتاری کاسامنے اس شیریں مقال کے اور خامۂ مانی کواظہار فرسودہ زبانی کاروبرو اس نازک خیال کے،صفائے بندش سے اس کے آئینے کو طلب صفائی دام اور خجالت سے اس کلام رنگین کے گل کوشکت رنگی سے کام۔"

تذکروں کی مندجہ بالارائیں واقعی مایوس کن ہیں۔ لیکن اس حقیقت کی طرف اشارہ ضروری ہے کہ ہر تذکرہ کی اپنی الگ الگ خصوصیات ہیں۔ کوئی تذکرہ نگار شعر اکے حالات کو زیادہ اہمیت دیتا ہے تو کسی کا ذور سیرت نگاری پر ہے۔ کوئی ابتخابِ کلام کو اوّلین فرض خیال کر تاہے تو کسی کی تنقید کی رائیس زیادہ و قعت رکھتی ہیں۔ جن تذکروں میں تنقید کلام کو زیادہ اہمیت دی گئی ہے، ان میں خاص طور پر قابلِ خیال کر تاہے تو کسی کی تنقید کی رائیس زیادہ و قعت رکھتی ہیں۔ جن تذکروں میں تنقید کلام کو زیادہ اہمیت دی گئی ہے، ان میں خاص طور پر قابلِ ذکر تذکرے یہ ہیں۔ میر کا نکات الشعر ا، مصحفی کا تذکرہ نہندی، شیفتہ کا گشن بے خار اور مجمد حسین آزاد کا آبِ حیات۔ اب ہم ان تذکرہ نگاروں کی تنقید کی اسیرت کا اندازہ لگایا جاسکے، اور یہ واضح ہو سکے کہ وہ لین تنقید کی رایوں کو سامنے رکھ کر گفتگو کریں گے، تا کہ ان تذکرہ نگاروں کی تنقید کی بصیرت کا اندازہ لگایا جاسکے، اور یہ واضح ہو سکے کہ وہ لین رائے پیش کرنے میں کہاں تک حق بجانب ہیں، کیا نہوں نے اس کا حق ادا کیا ہے یا جانبداری سے کام لیا ہے۔

3.3.3 : تذكرون مين تنقيدي آرا:

قبل کے سطور میں بیہ ذکر آچکاہے کہ میر کا تذکرہ" نکات الشعر ا"اُردوشاعروں کا پہلا تذکرہ ہے۔ اس تذکرہ کا مطالعہ کرنے کے

بعد ہم میر تکی تنقیدی بصیرت کے قائل ہو جاتے ہیں۔ میر کااندازیہ ہے کہ وہ عام روش سے الگ ہٹ کر بے لاگ رائے دیتے ہیں، اور تنقید میں مروّت کو خلل انداز نہیں ہونے دیتے۔ نکات الشعر اکے مطالع سے میر کے جو تنقیدی نظریات سامنے آتے ہیں، ان کا خلاصہ یہ ہے۔
"شاعری محض گل وبلبل کا بیان نہیں، اس کے سوابھی بہت کچھ ہے۔ شاعر کو فکر تازہ کے ساتھ ساتھ لطف ِ زبان کا بھی خیال رکھنا چاہیے اور الفاظ کے انتخاب میں احتیاط سے کام لیناچا ہیے۔
صفائی بیان اور الفاظ و محاورات کی صحت کا خیال ضروری ہے۔ فصاحت و بلاغت کے اصول کسی صورت میں نظر انداز نہیں ہونے چاہئیں۔ "

میر کی تنقید میں جوسب سے بڑی خامی نظر آتی ہے وہ ان کی تکے گوئی ہے۔ اکثر ان کالہجہ سخت اور ان کی تنقید طنز آمیز ہو جاتی ہے۔ حاتم آجیسے بڑے شاعر بھی ان کے طنز اور تفحیک سے نہیں پچ سکے۔ میر آنے حاتم آئو "مر د جاہل" کہا ہے۔ یقین کے بارے میں میر آگی رائے ہے کہ ان میں شعر فہمی کی صلاحیت ہی نہ تھی۔ خاکسار اور یک رنگ پر ان کی تنقید تلخ اور یک رخی ہے۔ میر آئی انہی کمزوریوں کی بنا پر سید عبد اللہ یہ رائے دیتے ہیں:

"میر صاحب کی ناقد انه عظمت کو ان کی سیرت کی اس خامی سے سخت نقصان پہنچاہے۔ فطر تأ انہیں نقد و نظر کی بے نظیر استعداد عطاموئی تھی، لیکن انہوں نے طبیعت کی افسر دگی اور غلبۂ غم کے زیر اثر اپنی اس شاند ارصلاحیت کو بیدر دی اور تلخی کی صورت دے کر بڑ انقصان پہنچایا۔"

(شعر ائے اُردوکے تذکرے، ص 23)

میر کی اس سخت تنقید کا ایک مثبت پہلویہ بھی ہے کہ ان کے دور میں گھٹیا اور کمتر درجے کے شاعروں نے ان کی تنقید کے خوف سے شاعری سے کنارہ کشی اختیار کرلی، اسی طرح دوسری جانب باصلاحیت اور اچھے شاعر بھی شعر کہنے میں زیادہ مختاط ہو گئے۔ اُردو تنقید کی تاریخ میں نکات الشعر اکواہم مقام حاصل ہے، اس نے بعد کے تذکرہ نگاروں کی تربیت کی اور تنقید کا ذوق پیدا کیا۔

مخضر طور پر اتنا کہا جاسکتا ہے کہ نکات الشعر امیں ہمیں امید سے زیادہ تنقیدی مواد ملتا ہے۔ یہ میر کا تنقیدی شعور ہی تھا جس کے تحت انہوں نے اس کتاب کے اختتام پر ریختہ کی مختلف قسموں کا بیان کیا ہے، جن سے ان کے شعر کی نظریات پر روشنی پڑتی ہے۔ بلاشبہ اس میں بعض کمیاں اور عیوب بھی ہیں، اور کہیں کہیں تو تعصّب اور جانبداری بھی نظر آتی ہے، لیکن ان نقائص کے باوجود بھی نکات الشعر اکی اہمیت اپنی جگہ مسلم ہے، کیونکہ یہ میر تکی پہلی کوشش تھی۔

مصحفی نے اپنے تذکروں میں صاف اور سادہ زبان استعال کی ہے۔ وہ لفظوں کا جال نہیں بچھاتے بلکہ واضح الفاظ میں رائے دیتے ہیں۔ انہوں نے اپنے تذکروں میں صرف اہم شعر اکوہی موضوعِ بحث بنایا ہے، لیکن ان کے متعلق جو بھی رائیں پیش کی ہیں وہ بچی تلی اور متوازن ہیں۔ منصف مز اجی میں وہ میر سے آگے ہیں۔ اپنے حریفوں سے وہ انتقام نہیں لیتے بلکہ ان کے کلام پر بھی منصفانہ رائے دیتے ہیں۔ انشآسے ان کامعر کہ رہا، لیکن جب ان کے کلام پر رائے دینے کاموقع آیا تو دیانت داری سے کام لیتے ہوئے ان کی لیافت کی تعریف کی ہے۔ جبکہ بقآسے مصحفی کے دوستانہ مر اسم تھے، لیکن انہوں نے بقائی خامیوں پر پر دہ نہیں ڈالا۔ مصحفی نے ایک طرف تو سود آکے اغلاط و توارد کا جبکہ بقآسے مصحفی نے ایک طرف تو سود آکے اغلاط و توارد کا

ذکر کیا، لیکن دوسری جانب ان کے روانی طبع کی داد بھی دی، اور انہیں اُر دو قصیدے کا "نقاشِ اوّل" بتایا۔ مصحفی نے نوجوان شاعروں کو بھی نظر انداز نہیں کیا، اور اپنے شاگر دوں کی خوبیوں اور خامیوں پر بھی بے لاگ رائے دی ہے۔ اپنے شاگر د آتش کے بارے میں پیش گوئی کی کہ "اگر عمر نے وفاکی تواپنے زمانے کے بے نظیر شاعروں میں سے ایک ہوگا" جبکہ دوسرے شاگر در تگین کی کم علمی کا اعتراف بھی کیا۔ مصحفی کی تنقیدی بصیرت کا اعتراف کرتے ہوئے مسیح الزماں لکھتے ہیں:

"وہ کسی کی شخصیت سے مرعوب نہیں ہوتے، مسلم الثبوت استادوں کی شان میں قصیدہ نہیں لکھنے لگتے، بلکہ ان کا صحیح مرتبہ سمجھنے اور بتانے کی کوشش کرتے ہیں۔ معاصرین کے کلام پر غیر جانبداری سے نظر ڈالتے ہیں۔ دوست کی برائی یا مخالف کی شخسین کرنے میں نجی تعلقات کا خیال نہیں کرتے۔ شاگر دوں کی صلاحیت پہچانتے ہیں، اور ان کی دور بین نظر ذروں میں آفتاب بننے کی صلاحیت تاڑلیتی ہے۔ ان تذکروں میں معاصرین اور متاخرین کے کلام پر جس خاص توجہ اور تجزیے کے ساتھ رائے دی گئی ہے وہ انہیں تذکروں کی روایتی خصوصیات سے علیحدہ کرتی ہے اور پڑھنے والے کو جگہ جگہ تقیدی تصنیف کامزہ ملتا ہے۔ "

## (أردو تنقيد كي تاريخ-ص110)

نواب مصطفی خال شیفتہ کا تذکرہ "گشن ہے خار" اس لیے بہت اہمیت رکھتا ہے کہ وہ اغلاط سے پاک ہے۔ شیفتہ آپنے عہد کے باشعور اور ذمہ دار نقاد ہیں۔ تنقید کے میدان میں ان کایہ بہت بڑا کارنامہ ہے کہ انہوں نے اپنے تذکرہ میں شعر اکے مستند حالات اور عمدہ کلام فراہم کرکے آئندہ کی تنقید کے میدان میں ہموار کردی ہیں۔ شیفتہ گہر کی تنقید کی نظر رکھتے تھے۔ انہوں نے میر آکی غزلوں کو ان کے تصیدوں سے بہتر مانا ہے، اور سود آکے بارے میں لکھا ہے کہ ان کی غزل تصیدے سے اور قصیدہ غزل سے بہتر ہو تا ہے۔ مصحفی کے منتخب اشعار کی عمد گی کو انہوں نے سراہا ہے۔ غالب بھی شیفتہ کی تنقید کی بصیرت کے قائل تھے۔ گار سال د تا ہی نے خار کو اپنے زمانے کی سب سے زیادہ صحیح کتاب مانا ہے۔ (خطبات گار سال د تا ہی، ص 92) غرض کہ گشن بے خار کے مطالع کے بعد ہمیں شیفتہ کی تنقید کی بصیرت کو تسلیم کرنا پڑتا ہے۔

آبِ حیات محمد حسین آزاد کی شاہ کار تخلیق ہے۔ یہ اُردوشاعروں کا آخری تذکرہ اور تاریخ ادب کی پہلی کتاب تسلیم کی جاتی ہے۔
اُردو کی چند مقبول ترین کتابوں میں آب حیات کا بھی شار ہوتا ہے۔ خود محمد حسین آزاد نے اسے تذکرہ کہا ہے۔ اس کتاب میں آزاد نے شاعروں کی مخھ بولتی تصویریں پیش کی ہیں اور تفصیلی حالات بیان کیے ہیں۔ آزاد کی تنقید بھی عیب سے خالی نہیں ہے۔ ان کی تنقید کوسب سے زیادہ نقصان عبارت آزائی نے پہنچایا ہے۔ بیان کی صفائی پر وہ زبان کے چخارے کو ترجیح دیتے ہیں، اور بیبات تنقید کے تقاضے کے خلاف ہے۔ دوسری بات جو ایک تنقید نگار کو زیب نہیں دیتی وہ تعصب اور جانبداری ہے۔ آبِ حیات میں آزاد نے جابجا شاعروں کے ساتھ ناانصافی کی ہے۔ وہ طرح طرح طرح سے انشا کو بڑھانے اور مصحفی کو گرانے کی کوشش کرتے ہیں۔ مومن کو اوّل تو آزاد نے نظر انداز کرناچاہا، مگر بین ناممکن ہوگیاتو آخر کار ان کار تبہ گھٹانے کی کوشش کی۔ اینے استاد ذوق کو غالب آپر ترجیح دی۔ آب حیات میں غالب کا حال اس طرح لکھا بین ناممکن ہوگیاتو آخر کار ان کار تبہ گھٹانے کی کوشش کی۔ اینے استاد ذوق کو غالب آپر ترجیح دی۔ آب حیات میں غالب کا حال اس طرح لکھا

ہے کہ پہلی نظر میں وہ تعریف معلوم ہوتا ہے، لیکن اصلاً وہ تنقیص ہے۔ آزادؔ کے دور میں مغربی تنقید کے اثرات رونماہو چکے تھے، سرسید ادب و شاعری میں بھی اصلاح اور تبدیلیوں پر زور دے رہے تھے، خود آزادؔ بھی انگریزی علوم و فنون کے دلد ادہ تھے، لیکن اپنی اس کتاب میں وہ مشرقی تنقید کے حصار سے باہر نہ نکل سکے، اور زبر دست ادبی ذوق رکھنے کے باوجود بھی اس کتاب میں وہ تنقید کا کوئی مثالی نمونہ پیش نہ کر سکے۔

مختلف تذکروں کے تنقیدی تجزیے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تذکروں کی اصطلاحات پر بھی ایک نظر ڈالی جائے۔ قبل کے سطور میں بیر بیان کیا جاچا ہے کہ قدیم تذکرہ نگاروں کے سامنے آج کی طرح ادبی قدروں کے تعین کے لیے با قاعدہ اصول و نظریات متعین نہیں تھے، وہ صرف مشرقی معیارِ نقذ پر شعر وادب کو پر کھتے تھے، مغربی تنقیدی نظریات کا چلن تذکرہ نگاروں کے دور میں نہیں تھا۔ اس کی ابتدااُر دومیں "مقدمہ شعر و شاعری" سے ہوئی۔ حالی کی یہ تخلیق اُر دو کی پہلی باضابطہ تنقیدی کتاب کا درجہ رکھتی ہے۔ تذکرہ نگاروں کے سامنے جو چیزیں حسن و فتح اور معائب و محان کے سلیلے میں ان کی رہنمائی کرتی تھیں ان میں سب سے اہم ان کا وجدان ہوتا تھا۔ دوسرے علم زبان و عروض جو فارسی نظام کا ایک جز تھا، اور جے اکتسابی طور پر حاصل کیا جاتا تھا۔ تیسرے قدیم اساتذہ کے کلام کا مطالعہ جس میں بہت سی جگہوں پر شعر گوئی و سخن فہمی کے سلیلے میں ایک نظام پیش کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ چوتھے جمالیاتی و فنی قدریں جس میں صنائع و بدائع، تشبیبہ و استعادات اور دوسری صنعتیں شامل بیل اور جو پر لیج و بیان اور عروض کا ایک حصتہ بھی ہے۔ اگر غور سے دیکھا جائے تو سائع و بدائع، بیں وہ عمواً مختصر اصطلاح یا جملوں عمالی تھید کا سارانظام انہیں چار ستونوں پر قائم معلوم ہوتا ہے۔ تذکروں میں جو تقیدی رائیں ملتی ہیں وہ عمواً مختصر اصطلاح یا جملوں پر مشمل ہوتی ہیں۔ مثال کے طور پر میر کے نکات الشعر امیں اس قسم کی اصطلاحات ہیں:

"شاعرِ پرزور، آب ورنگ باغِ نکته دانی، چن آرائے گلزارِ معانی، متصرفِ ملک روز طلب بلاغت، شاعرِ پرزور، آب ورنگ باغ نکته پر داز، بذله شخ، همیشه خنده وشگفته شاعرِ زبر دست، قادرِ سخن، صاحبِ کمال، به نظیر، ذی علم، نکته پر داز، بذله شخ، همیشه خنده وشگفته رو، بسیار خوش فکر، تلاش لفظ تازه زیاده۔"

(نکات الشعر ا، ص 167)

یہ اور ان جیسے الفاظ بظاہر سیدھے سادے معلوم ہوتے ہیں، لیکن ان کے پس پر دہ ایک روایت اور ایک پورا تنقیدی نظام وابستہ ہے۔ تذکرہ نگار کے پاس ان الفاظ کو استعال کرنے کے لیے بچھ معیار مقرر تھے، اور اس وقت کا قاری انہیں عام طور پر سمجھتا تھا۔ قادرِ سخن، صاحبِ کمال، نکتہ پر داز، بسیار خوش فکر، متصرف ملک روز طلب بلاغت جیسے الفاظ اپنے اندر پورا نظام بدلیے و بیان اور جمالیات و فن رکھتے تھے۔ آج تنقید میں ایک بات کو کئی کئی جملوں اور پیرا گراف میں بیان کیا جاتا ہے۔ اس وقت تذکرہ نگار انہیں مختر اً پیش کرتا تھا۔ اس کے تفصیل سے رائے نہ دینے کے دو اسباب ہو سکتے ہیں۔ اوّل تذکرے کا اختصار زیادہ تفصیل میں جانے کی اجازت نہیں دیتا تھا۔ دوم وہ جو بات اس وقت کے قاری تک پہنچانا چاہتا تھا اس کے لیے یہ الفاظ کا فی رہے ہوں گے۔

تذکرے میں ان اصطلاحات کے اختصار کی وجہ سے جدید دور کے بعض ناقد اسے صرف رائے زنی سے زیادہ نہیں سمجھتے۔ اس میں شک شک نہیں کہ بعض موقعوں پر بیر رائے زنی ہی ہے، لیکن اس کے ساتھ اس حقیقت پر بھی نگاہ رکھنی ضروری ہے کہ تذکرہ نگار جن الفاظ یا اصطلاحات کو استعال کر تاہے اس کا ایک و سبع پس منظرہے، اس لیے کہ وہ سہ حرفی یا چہار حرفی لفظ یا چند لفظوں سے بناہو اجملہ صرف وہی معنی نہیں دیا جو اس لفظ کے ظاہرہ یا لغوی معنی ہیں، بلکہ وہ اپنے پورے سیاق و سباق کی ترسیل کرتا ہے، اس لیے وہ رائیں جو چند لفظوں کے استعال کی وجہ سے مخضر نظر آتی ہیں، اتنی مخضر بھی نہیں۔ مثلاً جدید اصطلاحات میں اگریہ کہاجائے کہ غالب کے بہاں تفکر ہے، انیس کے کلام میں بڑی بلاغت ہے، فائی قنو طی شاعر بھی نہیں۔ مثلاً جدید اصطلاحات میں پوشیدہ ہے، فراق احساسِ جمال کے شاعر ہیں وغیرہ، توہر جملہ اس شخص کے بارے میں ایک تنقیدی نظر یے اور رحجان کو پیش کرتا ہے اور اپنے اختصار کے باوجود اس شاعر کے فن کو سیجھنے میں رہنمائی کرتا ہے۔ اس کی اہم وجہ یہ ہے کہ آج تفکر، بلاغت، قنوطی، نظر یہ حیات، احساسِ جمال وغیرہ صرف معمولی الفاظ ہی نہیں بلکہ ایک پوری فکر، نظر یے اور تنقیدی رویے گی نشاندہی کرتے ہیں۔ بالکل اسی طرح تذکروں میں استعال کیے جانے والے الفاظ کو بھی دیکھناہو گا کہ اس دور میں ان کے کیا معنی متعین کیے گئے تھے، اور کس پس منظر میں وہ استعال کیے جارہے تھے۔ چو نکہ آج ہمیں ان اصطلاحات کے صیح سیاق وسباق کا علم نہیں ہے، اس لیے ان کے متعلق رائے زئی کرکے انہیں نظر اند از کر دینا کسی طرح بھی جائز نہیں۔

تذکروں میں تقید کے اس تفصیلی جائزے سے بیہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ تذکروں میں تقید موجود تو ہے، مگر نقائص سے یکسر
پاک نہیں۔ دراصل یہاں ہماری تقید کے ابتدائی نقوش ملتے ہیں اور اتبدائی نقوشہ مواعیب سے خالی نہیں ہوتے۔ ہندوستان پر انگریزوں کے
تسلّظ کے بعد ہماری زبان نے مغربی تنقید سے جو کچھ سیکھا، اس کے سامنے پیہ قدیم تنقید زیادہ کارآ مد نظر نہیں آتی اور بیہ تذکرے بے مصرف
نظر آتے ہیں، ورنہ تذکروں کی تنقید کی اہمیت اپنی جگہ اور اپنے دائرے ہیں تسلیم شدہ حقیقت ہے۔ بقول حنیف نقوی:
"تذکرے ہمارے سرمایہ ادب کا ایک گراں قدر حصد ہیں، جے نظر انداز کرکے نہ تو ہم اُردو
شاعری کے مطابع ہی میں کامیاب ہوسکتے ہیں اور نہ اپنے ادبی و تنقیدی شعور کے آغاز وار نقا کی
تاریخ مرتب کرسکتے ہیں۔ ہم نے اپنے قدیم شاعروں کو انہیں تذکروں کے ذریعے جانا اور پہچانا
ہے۔ یہی نہیں بلکہ ہماری ناقد انہ بصیرت بھی انھیں تذکروں کی فضامیں پروان چڑھی ہے۔ "
(حنیف نقوی، شعرائے آدرو کے تذکرے، مرتب: سیدعبداللہ، ص 52)

#### 3.4 مشاعرے

مشاعرے، اُردو تہذیب کا جزولا یفک ہیں۔ فی زمانہ نشرواشاعت کی اتنی سہولتوں پرنٹ میڈیا اور الکٹر انک میڈیا کے باعث حاصل ہونے والی آسانیوں اور اخبارات وغیرہ کی گرم بازاری کے باوجو دمشاعروں کی اہمیت ہے۔ ان کی قدروقیت میں کوئی کمی نہیں آئی ہے۔ اس وقت کا تصور کیجئے جب یہ سارے وسائل نہیں تھے۔ الکٹر انک میڈیا تو کجا پرنٹ میڈیا بھی الیی آسانی سے دستر س میں نہیں تھا۔ لوگ باگ کہیں جمع ہوتے، درباروں، امر ااور روسا کے ایوانوں اور معززین کے دیوان خانوں میں محفلیں جمتیں، شعر البنا کلام سناتے اور اوروں سے سنتے۔ ظاہر ہے اس زمانے میں برتی کی سہولتیں کہاں؟ چنانچہ آج شمع روشن کرناروایت کے ایک حصہ کے طور پر ہے اس وقت ضرورت تھی۔ پھر شاعر، شمع کی روشن میں ابناکلام سناتا۔ ادبی گروہ بندیاں اور شاعروں کی ٹولیاں پھھ آج کی بات نہیں ابتدا ہی سے شاعروں کی اپنی ٹولیاں رہی ہیں۔

مشاعروں کواس لیے بھی تہذیبی قدر کی حیثیت حاصل تھی بلکہ ہے بھی کہ بیشتر او قات یہ اعتراضات، اد بی اور فنی زاویوں سے اپنا اعتبار رکھتے تھے۔ اس لیے شعر ا کی بالعموم یہ سعی ہوتی کہ زبان و بیان پر زیادہ سے زیادہ قدرت حاصل ہو اور فن شعر کے اسر ار ور موز سے کماحقہ واقنیت حاصل کی جائے۔ جبال تک مبتدی اور نو آموز شعر ا کا تعلق ہوتا ان کو اول تو مشاعر ہے کی روایت کے مطابق پہلے بی پڑھادیا جاتا یہاں بھی یہ پہلو خاطر نشان رہے کہ نو آموز شعر ا کے کلام بین خامی ہوتی تو یوں دور ہو جاتی۔ مشاعر وں کا یہ بھی ایک افادی پہلو تھا کہ شعر وادب کی نز اکتوں پر نظر جاتی اور اعلیٰ اوبی ذوق کی تربیت ہوجاتی۔ نو آموز شاعر اگر اچھا کہتے تو ان کی داد بھی دی جاتی اور اعلیٰ اوبی ذوق کی تربیت ہوجاتی۔ نو آموز شاعر اگر اچھا کہتے تو ان کی داد بھی دی جاتی اور تحسین و ستاکش کی جاتی ۔ یہ بھی تنقید ہوتی کہ شاعر اپنی صلاحیتوں کو اور کھلے تا، اور اجاگر کرنے کی کو شش کر تا۔ اس طرح ان کی ہمت افزائی ہوتی تو ثابت کی جاتی ۔ یہ بھی تنقید ہوتی کہ شاعر کوئی کسی شاعر کی غلطی کی نشان دبی کر تا، عام غلطی ہوتی تو چل جاتی لیکن غلطی اگر عام نہ ہوتی تو ثابت کرنے کے لیے اساتذہ کے اشعار نو کپ زبال پر رکھنے پڑتے ورنہ ان کے اعتراضات کا نوٹس نہ لیاجاتا۔ طرحی مشاعرے ہوں تو ان کی نوعیت قدرے بدل اس تندی کے اساتذہ کے اشعار نوکِ زبال پر رکھنے پڑتے ورنہ ان کے اعتراضات کا نوٹس نہ لیاجاتا۔ طرحی مشاعرے ہوں تو ان کی نوعیت قدرے بدل صورتی ہوتی ہوتی ہوں ہوتی تھے۔ اُردو تنقید کا یہ بھی ایک تا بال کھاظ مرحلہ تھا۔ اس میں اتی تر تیب وضابطگی نہ ہو مگر مشاعرے کی اس تنقید نے اُردو میں تنگی بین ہو مگر مشاعرے کی اس تنقید نے اُردو میں تنگی ہو مگر مشاعرے کی اس تنقید نے اُردو میں تنظیر کی ایہوں کو ہموار اور روشن کرنے میں اپنا چینا بھی ہو، دھمہ اوا کیا ہے۔

## 3.5 استاد وشاگر د کارشته

فی زمانہ شاعری میں استادی اور شاگر دی کاسلسلہ بھی ہے لیکن بے حد کم۔ اب توبیہ روایت مدھم اور د ھندلی ہوتی جارہی ہے۔ اب جو شاعری کا معیار گرنے کی عام شکایت ہے یا ہیہ کہنا کہ آج کے شاعر فن عروض سے بہت کم واقف ہوتے ہیں بلکہ نہیں ہوتے ہیں۔اس کی ا یک وجہ استادی اور شاگر دی کے سلسلہ کا ختم ہونا بھی ہے۔ورنہ پہلے تواستاد اور شاگر دکے رشتہ کی بڑی اور بنیادی اہمیت تھی۔ حتی کہ غالب نے فارسی میں اپنے اساد کے طور پر ایرانی نژاد عبدالصمد کا نام گھڑ لیا کہ لوگ انہیں بے اسادہ نہ کہیں۔ اساد ایسے بھی نہیں ہوتے تھے کہ شاگر دنے اپنا کلام د کھادیاانہوں نے دیکھااور اصلاح کر دی۔ جی نہیں ایباو قتی اور سر سری معاملہ نہیں تھا۔ استادی اور شاگر دی کاسلسلہ تو معاشرہ کی ایک بہت بڑی قدر تھااس کی امتیازی اہمیت تھی۔ امیر مینائی، داغ اور سیماب وغیرہ کے تواپنے د فاتر تھے، حساب کتاب ر کھاجا تا تھا۔ر جسٹر ہوتے تھے جن میں شاگر دوں کے نام بیتے اور دیگر تفصیلات درج ہوتی تھیں۔استادیہ خدمت بلامعاوضہ ادا نہیں کرتے تھے۔ استاد کی خدمت میں باضابطہ نذرانے پیش کیے جاتے تھے۔ احسن مار ہر وی نے تو داغ کی اصلاحوں اور ان کے شاگر دوں کے بارے میں تفصیل سے ککھاہے۔امیر مینائی کا بھی یہی حال تھا۔سیماب اکبر آبادی کے بارے میں تو کہاجا تاہے کہ انہوں نے اچھی خاصی ملاز مت کو پیہ کہہ کر ترک کر دیا کہ وہ ملازمت کی ذہنی غلامی کو ہر داشت نہیں کر سکے تھے چنانچہ انہوں نے ملازمت سے استعفیٰ دے کر آگرہ میں 1922ء میں "قصر الا دب"نامی ادارہ قائم کیا جہاں وہ با قاعد گی کے ساتھ شاعروں کے کلا<mark>م پر اصلاح دیتے تھے۔ بعد ازاں شفا گوالیاری، ابراحسنی گٽوری</mark> اور شارق جمال جیسے لوگ ملتے ہیں۔ ابراحسٰی گنوری نے تو ش<mark>اگر دول کے کلام پر اپنی اصلاحوں کومیر ی اصلاحی</mark>ں کے بعنوان ایک سے زاید جلدوں میں کتابی صورت میں شائع کیا ہے۔ ایسے اساتذہ سخ<mark>ن می</mark>ں جن کی اص<mark>لاحیں کتابی صورت میں یاجر اید وغیر ہ میں شائع ہو چکی ہیں ان</mark> کے پڑھنے سے اندازہ ہو تاہے کہ ان کے عہد کاشعری رنگ ڈھنگ کیساتھا۔ کیسے کیسے شاعر اساتذہ سے اصلاح لیتے تھے۔ اور تواور یہ بات تو سب جانتے ہیں کہ اقبال نے داغ سے اصلاح لی تھی۔ان اصلاحات سے اساتذہ کی غیر معمولی علیت، فن شاعری پر ان کی بلا کی قدرت، اور زبان وبیان پر انتہائی دستر س کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ یہ چیزیں ان کے تکھرے ہوئے تنقیدی شعور کی غمازی کرتی ہیں۔ ضروری نہیں کہ آج کے شعری منظر نامہ کی روشنی میں ہم ان اصلاحوں اور استادوں اور شاگر دوں کے مراسم کو جانچیں، لیکن اس دور کے حالات، تہذیبی، علمی اور اد بی اقد ار کوملحوظ رکھیں تو کہا جاسکتاہے کہ اس دور میں ایساہوناضر وری تھا کیونکہ رسائل اور جرائد اور کتابوں کی اشاعت کی سہولتیں نہ ہونے کے باعث اور کوئی صورت نہ تھی کہ یوں استفادہ کیاجاتا۔ مخضر پیہ کہ استادی اور شاگر دی کا سلسلہ اس دور کا ایک اہم ادارہ تھا اور مشرقی تنقید کی ایک اہم روایت!

# 3.6 اكتساني نتائج

اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

■ اصطلاح میں تذکرہ ایسی تخلیق کو کہتے ہیں جس میں کسی خاص موضوع پر اظہار خیال کیا گیا ہویا مختصر حالات جمع کیے گئے ہوں۔ مثلا شاعروں کے تذکرے، صوفیا کے تذکرے، علمائے کرام کے تذکرے، شہروں کے تذکرے وغیرہ

- اردو تنقید کی تاریخ میں انھیں تذکروں کو تنقید کے ابتدائی نقوش کہاجاتا ہے۔
- اردوشاعروں کے تذکرے لکھنے کارواج اٹھار ہویں صدی عیسوی کے وسط سے شروع ہوتا ہے۔

توجہ کے قابل،معیاری

- اس وقت کے تمام تذکرے فارسی زبان میں لکھے گئے۔
- اردوزبان میں پہلا تذکرہ مرزاعلی لطف کا گلثن ہندہے جو 1801ء میں لکھا گیا۔
- مشاعرے اردو تہذیب کا ایک اہم جزوہیں۔ فی زمانہ نشر واشاعت کی سہولتوں، پرنٹ میڈیا اور الکٹر انک میڈیا کے باعث آسانیوں اور اخبارات وغیرہ کے باوجو دمشاعروں کی اہمیت ہے۔
  - فی زمانه شاعری میں استادی اور شاگر دی کا سلسلہ بھی ہے کیکن بہت کم۔
    - پہلے استاد اور شاگر د کے رشتہ کی بڑی اور بنیادی اہمیت تھی۔

## 3.7 كليدى الفاظ

الفاظ : معنی استفاده : فائده اٹھانا

عضر : حصه،اثر

نېج : راسته،اصول

نقلید : نقل، پیروی

ملحوظ خاطر : لحاظ ركھنا

قابل اعتنا:

توضيح : وضاحت

تزئين : مزين كرنا، سجانا

اكتفا : كافي سمجصنا للاكفايت كرنا

مابيت : اصليت، حقيقت

معائب : عيوب، كميال

عبور ہونا : یار کرنا، خوب مہارت حاصل کرنا

معتدل : اعتدال والا، در میانی در ہے کا

مانی : چین کاایک مشہور مصّور

تضحیک : برائی بیان کرنے والا

: سب سے بڑا کارنامہ شاركار

اكتسابي طورير : ذاتى محنت سے كسى چيز كو حاصل كرنا

: ردوبدل، تبديلي تر میم

: رائس (رائے کی جمع) آرا

> رائج : رواج میں ہونا

## 3.8 نمونه امتحاني سوالات

## 3.8.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1. فارسی کے پہلا تذکرے "لباب الالباب" کے مصنف کانام کیاہے؟

2. آپ حیات کا تعلق کس زمرے ہے ہے؟

3. تذکروں پر سب سے سخت تنقید کس ناقد نے پیش کی ہے؟

4. د کن میں لکھا جانے والا پہلا تذکرہ کون ساہے؟ 5. "ار دو تنقید پر ایک نظر "کے مصنف کانام کیاہے؟

6. تذکرہ" گلشن بے خار" کے مصنف کون ہیں؟

7. "گلشن ہند" کے مصنف کانام کیاہے؟

8. نكات الشعرامين كتنے شاعروں كاذ كرماتا ہے؟

9. مصحفی نے کتنے تذکرے لکھے؟

10. "روح تنقید" کس کی تصنیف ہے؟

## 3.8.2 مخضر جوامات کے حامل سوالات:

1. تذکروں کی تنقیدی اہمیت کیاہے ؟ مختصر جواب دیجیے۔

2. جدید ناقدین نے تذکروں کی تنقیدی رایوں کو کیوں نظر انداز کیا؟اس کی چند وجوہات پر اظہار خیال کیجیے۔

3. تذكرون يرجو منفى تنقيدس كي گئي ہيں،ان كامحا كمه كيجے۔

4. مشاعرے کی تنقیدی اہمیت پر روشنی ڈالیے۔

5. تنقیدی نقطه نظر سے استاد وشاگر د کے رشتے پر مخضر مضمون قلم بند سیجیے۔

3.8.3 طویل جوامات کے حامل سوالات:

نکات الشعر اکے حوالے سے میر کی تنقید نگاری کا جائزہ لیجے۔

- 2. تنقید کے ابتدائی نقوش پر مفصل نوٹ قلم بند کیجیے۔
- 3. تذکروں میں تنقیدی آراکے بارے میں مفصل کھیے۔

# 3.9 تجويز كرده اكتسابي مواد

ڈاکٹر شارب رو دولوی

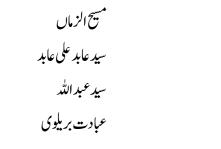
1. جدیدار دو تنقید، اصول و نظریات

2. اردو تنقید کی تاریخ

3. اصول انتقادیات

4. شعرائے اردوکے تذکرے

5. اردو تنقيد كاارتقا





# بلاك II: صنائع وبدائع اكائى 4: بلاغت اوربيان

|                                        |        | اکائی کے اجزا |
|----------------------------------------|--------|---------------|
| تنهيد                                  |        | 4.0           |
| مقاصد                                  |        | 4.1           |
| علم بلاغت                              |        | 4.2           |
| علم بیان: تعریف اوراقسام               |        | 4.3           |
| تشبیه کی تعریف ا <mark>ور</mark> اقسام |        | 4.4           |
| تشبید کے ارکان                         | 4.4.1  |               |
| تشبيه كي اقسام                         | 4.4.2  |               |
| استعاره کی تعریف واقسام                |        | 4.5           |
| William MATTOWAL VICTOR WHITE          |        | 4.6           |
| مجاز مر سل                             |        | 4.7           |
| ا کشانی نتائج                          |        | 4.8           |
| کلیدی الفاظ                            |        | 4.9           |
| نمونه أمتحانى سوالات                   |        | 4.10          |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات           | 4.10.1 |               |
| مخضر جوابات کے حامل والے سوالات        | 4.10.2 |               |
| طویل جوابات کے حامل سوالات             | 4.10.3 |               |
| تجويز كردها كتساني مواد                |        | 4.11          |

#### 4.0 تمهيد

کسی بھی زبان کے قواعد سے واقف ہونے کے بعد ہم اس زبان کو صحیح طور پر بغیر کسی غلطی کے بولناسکھ لیتے ہیں۔ لیکن صحیح زبان بولنے اور لکھنے کے بعد اگلا مر حلہ ایک خوب صورت زبان سے واقفیت کا ہے جسے ہم عام طور پر ادبی زبان کانام دیتے ہیں۔ یہ ادبی زبان فضاحت اور بلاغت جیسے محاس کلام کی حامل ہوتی ہے۔ زبان کی اس ادبیت سے واقف ہونے کے لیے چند علوم سے واقفیت ضروری ہے۔ زبان سے متعلق ان علوم میں صرف و نحو کے علاوہ "علم بیان"، "علم بدیع" اور "علم محانی" سے واقفیت اوران میں مہارت پر ہی فضاحت و بلاغت کادارومدار ہے۔

کسی کے مر ہون منت ہوئے بغیر مسلمانوں نے جوعلوم وفنون خود ایجاد کیے ان میں سے ایک بلاغت کاعلم بھی ہے۔اگر چہ ایک مدت تک یہ تصور قائم تھا کہ یہ علم یونان سے عربوں تک پہنچا مگر ایسا نہیں ہے۔اس علم کی ابتداعر بوں سے ہوئی۔ دوسری و تیسری صدی ہجری میں علماوا دبائے عرب نے اعجاز قرآنی اور اس کی بلاغت کے حوالے سے تحقیق کرنا شروع کیا اور بہیں سے اس علم کی ابتدا ہوئی۔اس کے بعد ایر انیوں نے علم بلاغت کے فروغ میں خاطر خواہ کارنا ہے انجام دیئے۔ایک مدت کے بعد جب ارسطوکی کتاب فن شاعری یا بوطیقا کا ترجمہ ہوا تو علم بلاغت میں اور اضافہ ہوا۔ جس میں یونانی فلسفیوں اور نقادوں کی آرا کو بھی شامل کیا گیا۔ ذیل میں ہم "علم بلاغت اور بیان" اور اس کی مختف اقسام پر معلومات حاصل کریں گے۔

#### 4.1 مقاصد

اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ قابل ہو جائیں گے کہ: 🔐 🚾 📠

- علم بلاغت اور اس کے آغاز پر روشنی ڈال سکیں۔
- علم بیان اور اس کی اہم اقسام پر اظہار خیال کر سکیں۔
- تشبیه کی تعریف اوراس کے اہم اجزا کی وضاحت کر سکیں۔
- استعارے کی تعریف اور اس کے مختلف زمروں کی وضاحت کر سکیں۔
- کنایہ کیاہے اور وہ مجازہے کس طرح مختلف ہے۔ کنایہ اور مجاز کے فرق کو واضح کر سکیں
- مجاز مرسل کی تعریف اور اس کا محل استعال نیز اس کی اہم خصوصیات بیان کر سکیس۔

# 4.2 علم بلاغت

بلاغت کسی علم کا نام نہیں ہے، بلکہ بلاغت ایک تصور ہے۔ بلاغت اس صورت حال کی تصوراتی شکل کو کہا جا سکتا ہے جو زبان کو حسن اور خوبی کے ساتھ استعال کرنے سے ظہور میں آتی ہے۔

مشرقی تصور بلاغت پر گمان گزر سکتا ہے کہ بلاغت شاید کوئی بہت دقیانوسی اور از کاررفتہ چیز ہے۔ یہ بات قابل لحاظ ہے کہ مشرق کے تمام ماہرین فن الفاظ کی اہمیت اور لفظی اظہار میں توازن اور محض تزئین کی جگہ معنی خیزی پر زور دیتے

رہے ہیں۔ چنانچہ ابن خلدون کا مشہور قول ہے کہ شعر الفاظ سے بنتا ہے۔ اسی خیال کو قدامہ ابن جعفر امیر عضر المعالی اور ابن رشیق وغیرہ نے اپنے الفاظ میں بیان کیا ہے۔ وہ بھی اسی خیال کے حامی ہیں کہ شعر الفاظ سے بنتا ہے، محض خیالات کی خوب صورتی یا بعض سطی خوب صور تیوں سے شعر نہیں بنتا۔

بلاغت اس صورت حال کو کہتے ہیں جب کلام میں الفاظ معمولی زبان کے مقابلے میں زیادہ زور اور خوبی کے حامل ہوں مغرب کے جدید ماہرین استعارہ بھی اس نتیج پر پہنچے ہیں کہ شعر میں زبان کے استعال کی جو کیفیت ہوتی ہے وہ عام زبان سے زیادہ مغرب کے جدید ماہرین استعارہ بھی مقولہ مشہورہے: Poetry is a Heightened use of Language

بلاغت کے لغوی معنی ہیں:" تیز زبانی"اں سے مجازی معنی نظے " کلام کو دوسروں تک پہنچانے (کلام سے پھر مراد کینے لئے لین بھی مرتبہ کمال مو کینچنا" اس میں گئتہ یہ ہم ممکن ہے ہے معنی کلام نہ کہنے کیا ہی موسیقی میں اکثر الاپ یاتان یا ترانہ یا ایک دو الفاظ کی شکرار ہوتی ہے، کہنچانے میں بھی مرتبہ کمال حاصل ہو سکے۔ چنانچہ موسیقی میں اکثر الاپ یاتان یا ترانہ یا ایک دو الفاظ کی شکرار ہوتی ہے، لین راگ پورا پورا ادا ہو جاتا ہے اور اداے راگ میں کمال با معنی الفاظ کے بغیر یا مہمل الفاظ کے ساتھ (جیسا کہ ترانے میں ہوتا ہے) بھی ممکن ہے۔ کیرانہ گھرانے کے سب سے بڑے موسیقاد استاد عبدالکریم خال کے طرز موسیقی کی خصوصیت بی بھی سے مرانے کے سب سے بڑے موسیقاد استاد عبدالکریم خال کے طرز موسیقی کی خصوصیت نئی ہوری صحت، صفائی اور نئی بھی کم میں فرق تائم کرنے کے لیے ادراس بات کو مشخم کرنے کے لیے کہ بلاغت با معنی زبان کا تصور ہے یہ کہنا ضروری گھرا کہ بیل فرق تائم کرنے کے لیے ادراس بات کو مشخم کرنے کے لیے کہ بلاغت با معنی زبان کا بالارادہ استعال بلاغت کی شرط ہے۔ اس کے معنی ہیں کہا میں جو بالارادہ کہا گیا ہو، لینی ادارہ کیا ہو کہ وہ وقت تاکل لیتن کہ بعض مرزی مصنفوں نے اصرار کیا ہے کہ شعروہ کام موزوں ہے جو بالارادہ کہا گیا ہو، لینی ادارہ کیا ہو، عبیا کہ وہ شعر کے گا۔ اکثر ایسا ہوا ہے کہ لوگوں نے خواب میں یابے ادادہ اور کی خواب میں ایک وہ بین کی طرف بالارادہ استعال کی شرط ہے اس ادادہ اور بے ساخت اعلی درج کے شعب اگر وہ راحل بلاغت میں جس بالارادہ استعال کی شرط ہے اس سے مراد یہ کہ کہنے والے نے الفاظ کو مراد تال کا ذریعہ (لیتی خیالات کی ترسل کا وسیلہ) تسلیم کیا ہو اور محض جذ ہم یا راگ کے اظہار کے لیے نہ استعال کیا ہو، جیسا کہ موسیقی میں ہو تا ہے۔

مرتبہ کمال کو پہنچنا" سے مرادیہ نہیں ہے کہ جس کلام میں یہ مرتبہ نہیں وہ بلیغ نہیں۔ اوپر کہاجاچکاہے کہ بلاغت ایک تصور ہے۔
لہذا مرتبہ کمال بھی ایک تصور ہے جس کلام میں دوسروں تک پہنچنے کی جتنی صلاحیت ہوگی وہ اتناہی بلیغ ہوگا۔ اس موقع پرترسیل اور ابلاغ کا
سوال اٹھانا غیر ضروری ہے۔ یعنی یہ سوال غیر ضروری ہے کہ مشکل یا مبہم کلام یااس کلام کی حیثیت کیا ہے جسے "عام قاری "نہیں سمجھ پاتا۔
کیا ایسے کلام کو بلاغت سے عاری کہا جائے گا ؟ ترسیل اور ابلاغ کا معاملہ قاری کی نفسیات اس کے علم، شعر فہمی و نیز شاعر جس روایت کا وارث
ہے، جن حالات میں شعر کہہ رہا ہے، ان سب مسائل سے متعلق ہے۔ لیکن بنیادی بات یہ ہے کہ جس صورت حال کو بلاغت کہتے ہیں وہ

بعض مخصوص حالات میں پیدا ہوتی ہے۔ اور ان مخصوص حالات کا مطالعہ مختلف علوم کے تحت ہوتا ہے۔ ان علوم کو مختصر اُعلوم بلاغت کہہ اسکتے ہیں۔ لہٰذااگر کوئی تحریر ان علوم کی روشنی میں جنہیں علوم بلاغت کہاجاتا ہے، خوب صورت کھہرے تو اسے بلیغ کہاجائے گا۔ عام اس سے کہ وہ ''عام قاری'' یا ''عوام'' کی سمجھ سے بالاتر ہویانہ ہو۔ مثلاً بلاغت کے معنی بیہ تو ہیں کہ کلام کو دو سرے تک پہنچانے میں مرتبہ کمال تک پنچنا۔ لیکن بلیغ کلام کی ایک شرط بیہ بھی ہے کہ اظہار مطلب کے لیے کم سے کم الفاظ استعال کیے جائیں۔ (استعارہ بھی الفاظ کی تعداد کم کرنے کا بی ایک طریقہ ہے جیسا کہ آگے واضح ہوگا) اس لیے ممکن ہے کہ جو کلام غیر ضروری الفاظ کے اخراج کی بنا پر بلیغ ہوگیا ہے وہ ''عام قاری'' کی فہم سے بعید کھہرے۔ اس موقع پر حالی کے مندر جہ ذیل خیالات جو غالب کے ایک شعر کی شرح میں ہیں، ہمارے مفید مطلب ہوں گے۔ غالب کا شعر ہے۔

جب مے کدہ چھٹا تو پھر اب کیا جگہ کی قید مسجد ہو مدرسہ ہو کوئی خانقاہ ہو

اس پر حالی نے یوں اظہار خیال کیا ہے:

"اس شعر میں ازراہِ تہذیب اس کام کاذکر نہیں کیا جس کے کرنے کے لیے مسجد ومدرسہ وخانقاہ کو مساوی قرار دیاہے۔مطلب میہ ہے کہ ہے کدہ جہاں حریفوں کے ساتھ شراب پینے کالطف تھا، جب وہی حیث گیاتوسب جگہ پی لینی برابرہے۔مسجد و غیرہ کی شخصیص ازراہ شوخی کی گئی ہے۔اور شراب پینے کی تصر تکنہ کرنامقضائے بلاغت ہے۔"

ان باتوں کی روشی میں ہے بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس شعر کی خوبصورتی ان چیزوں پر قائم ہے جو شعر میں بیان نہیں ہوئیں۔ لیکن اس سے ظاہر ہوتی ہیں یا جن کی طرف شعر میں محض مہم اشارے ملتے ہیں۔ مثلاً ہے کہ (1) شر اب پینے کا اصل لطف میکدے میں ہے، جب وہ لطف حاصل نہیں ہو تا تو مسجد و غیر ہ کہیں ہیٹے کر پی لیں گے۔ (2) لطف اور خوبی کے اعتبار سے مے کدہ ان تمام چیزوں سے بہتر ہے یعنی مسجد و غیر ہ صحید کی تو ہین مقصود نہیں، بلکہ خوش طبعی کا اظہار مقصود ہے۔ (4) شاید مسجد مدر سہ اور خانقاہ میں شر اب پی جاتی ہو، مسجد و غیر ہ قتل قبول ہیں۔ جب مے کدہ نہ ہو۔ (5) مے کدہ کیوں چھوٹا اس کی وضاحت نہیں کی گئے۔ مے کدہ غالباً اس وجہ لیکن سے چھوٹا ہے کہ عشق نے در بدری سکھائی ہے۔ (6) جس عمل (یعنی شر اب پینے) کے بارے میں یہ شعر ہے اس کا کوئی ذکر نہیں کیا گیا۔ شر اب کا نام لینا تو دور رہا، پینے کا لفظ بھی استعمال نہیں کیا گیا ہے۔ اس طرح پورا شعر بلاغت کی اعلیٰ مثال بن جاتا ہے کیونکہ مر اد کلام پوری پوری واضح ہو جاتی ہے لیکن ساری بات اشاروں میں ہے، یا ایسے الفاظ کی مدد سے جو اپنے قرینے اور طرز استعمال اور انسلاک کوری واضح ہو جاتی ہے در بعد ہمیں شعر کے مائی الضمیر تک پہنچاتے ہیں۔

جس طرح بلاغت ایک صورت حال ہے، اسی طرح فصاحت بھی ایک صورت حال ہے، فصاحت سے مرادیہ ہے کہ لفظ یا محاور ہے یا فقرے کو اس طرح بولا یا لکھا جائے جس طرح "مستند اہل زبان " کھتے یا بولتے ہیں۔ لہذا فصاحت کا تصور زیادہ ترساعی ہے اس کی بنیاد اہل زبان کے روز مرہ پر ہے جو بدلتا بھی رہتا ہے۔ اس لیے فصاحت کے بارے میں کوئی دلیل لانا یا اصول قائم کرنا تقریباً ناممکن ہے۔

فصاحت کا تصور بھی زمانے کے ساتھ بدلتار ہتاہے اور الفاظ سبھی زمانے کے ساتھ فضیح یاغیر فضیح بنتے رہتے ہیں۔

یہ سوال اکثر اٹھایا گیا ہے کہ آیابلاغت، فصاحت کے بغیر ممکن ہے؟ پر انے علما کے خلاف ماضی قریب کے علمانے جوزیادہ سخت گیر سے یہ کہ مر ادکلام کو دوسرے تک بشر ط فصاحت پہنچانا۔ لیکن یہ نظریاتی اعتبار سے نہا کہ فصاحت بہنچانا۔ لیکن یہ نظریاتی اعتبار سے غلط ہے۔ کیونکہ اگر بلاغت اس صورت حال کانام ہے جس میں الفاظ موقع و محل اور معنی کے تقاضے کی مناسبت سے لائے جائیں تو ممکن ہے کہ ایساکلام فصاحت کے مر وجہ معیاروں پر پورانہ اترے۔ اکثر دیکھا گیا ہے کہ وہ شعر اجن کی فصاحت مشہور ہے (مثلاً داغ) کوئی بہت بڑے شاعر نے اور ایسے شعر اجن کی فصاحت داغ سے کم ترہے (مثلاً میریاغالب یااقبال) وہ بہت بڑے شاعر تھے۔

ممکن ہے اس صورت حال کو انگیز کرنے کے لیے علانے یہ اصول وضع کیا کہ فصاحت کے لیے بلاغت کی شرط نہیں ہے۔لیکن اگر فصاحت کے لیے بلاغت کی شرط نہیں ہے تو بلاغت کے لیے فصاحت کی شرط بھی ضرور کے لیے بلاغت کی شرط نہیں ہے تو بلاغت کے لیے فصاحت کی شرط بھی ضرور کے یہ جس کلام میں بلاغت کی کیفیت واضح ہوتی ہے اس میں فصاحت کا بھی ایک نمایاں عضر ہوتا ہے۔لیکن یہ ممکن ہے کہ اعلیٰ ترین شعر اکا بھی تمام کلام فصاحت کے تمام معیاروں پر ہمیشہ پورانہ اترے۔مثال کے طور پر میر کایہ شعر ہے:

مت ان نمازیوں کو خانہ ساز دیں جانو کہ ایک این کی خاطر میہ ڈھاتے <mark>ر</mark>ہیں گے مسیت

اس پر اعتراض کیا گیاہے کہ میر نے "مسجد" کی جگہ "مسیت" کھاہے جو غیر فصیح ہے۔ لیکن پیر بات ظاہر ہے کہ جاہل اور ریاکار مذہبی لو گوں کاذکر جس تحقیر سے اس شعر میں کیا گیاہے اس کا تقاضا پیر تھا کہ یہاں"مسیت" جیسابظاہر غیر فصیح لفظ استعال کیا جاتا۔ شبلی نے اسی لیے یہ کلیہ وضع کیا ہے کہ کوئی لفظ اصلاً فصیح یا غیر فصیح نہیں ہوتا۔ بلکہ اپنے مقام کے اعتبار سے فصیح یا غیر فصیح کہلاتا ہے۔ چناں چہ انہوں نے لکھا ہے کہ میر انیس کے ان دومصر عوں:

کھا کھا کے اوس اور بھی سبزہ ہرا ہوا شبنم نے بھردیئے تھے کٹورے گلاب کے

میں "اوس" اور "شبنم" استعال ہواہے اگر ایک مصرعے میں "اوس" کی جگہ "شبنم" اور دوسرے میں "شبنم" کی جگہ "اوس" رکھ دیاجائے توفصاحت خاک میں مل جائے گی۔

یہاں اس نکتے کا ذکر بھی ضروری ہے کہ اگر کوئی لفظ محاورے میں آیا ہے (یعنی محاورے کا حصہ ہو) تو وہ چاہے جیسا بھی ہو اس محاورے کی حد تک اسے فصیح کہا جائے گا اور اگر محاورے کے خلاف لکھا جائے توعبارت غیر فصیح کھمرے گی، چاہے مفہوم واضح ہی کیوں نہ ہو۔لہذا نیاز فتح پوری نے ماہر القادری کے اس مصرعے پر صحیح اعتراض کیا ہے:

گھٹائیں چیثم عنایت اد ھرنہ فرمائیں

که محاوره "عنایت فرمانا" ہے،نه که "چیثم عنایت فرمانا۔"

اسی طرح مہذب لکھنوی نے اپنے لغت موسوم" بہ مہذب اللغات" میں ان تمام الفاظ کو غیر فصیح قرار دیاہے جن کا تعلق گالی یا

بعض ناگفتہ بہ انسانی افعال سے ہے۔ یہ بھی زیادتی اور بے اصولا پن ہے ، کیونکہ جو الفاظ عام مہذب بول چال میں یاتح پر میں نہیں آتے انہیں غیر مہذب یالا ئق احتراز تو کہہ سکتے ہیں ، لیکن غیر قصیح نہیں کہہ سکتے۔ فصاحت ہو یابلاغت ان کا تعلق ثقابت سے نہیں ، لسانی صورت حال سے ہے۔

بلاغت کی کیفیت کلام میں کس طرح پیدا کی جائے، اس سوال کا جواب حاصل کرنے میں بعض علوم کارآ مد ہیں۔ ان علوم کو عام طور پر علوم بلاغت کہاجاتا ہے۔ ان میں سب سے پہلا علم "بیان" ہے۔ "بیان" کو موٹے طور پر Discourse کہہ سکتے ہیں۔ لیکن "بیان" کو موٹے طور پر Epistemology کہہ سکتے ہیں۔ لیکن آئیں کو کبھی کبھی Discourse یر ہے۔ بیان کو کبھی کبھی Rhetoric بین علم ہے، کیونکہ اس کی بنیاد منطق کا ہو تا ہے۔"بیان" کی مختصر تعریف ہے کہ اس میں ان طریقوں اور امکانات کا مطالعہ کیاجاتا ہے جن کے ذریعہ ایک ہی معنی (یعنی ایک ہی اطلاع یا ایک ہی معلومات یا ایک ہی علم (Knowledge) کو کئی طرح سے اداکر سکتے ہیں۔

دوسراعلم" بدیع" کاہے۔اس میں الفاظ کے معنوی اور صوری حسن اور ان طریقہ ہائے استعال کا مطالعہ کیا جاتا ہے جن کے ذریعہ کلام کی معنوی یا ظاہری خوب صورتی میں اضافہ ہو تاہے۔

چنانچہ علم "بیان" میں استعارہ، تشبیہ، کنایہ، مجاز مرسل کے عنوانات کے تحت ہم اس بات کا مطالعہ کرتے ہیں کہ کسی کلام میں ایک سے زیادہ معنی کس طرح پیدا ہوتے ہیں یا کسی ایک معنی کو مختلف پیرایوں میں کس طرح ادا کرسکتے ہیں۔ اس کے بر خلاف علم "بدیع" میں یہ دیکھاجا تا ہے کہ معنی کی وہ خوبیاں جو بیان کے ذریعہ پیدا ہوتی ہیں، ان کے علاوہ اور کون سی خوبیاں ہیں اور وہ کس طرح پیدا کی جائیں یا پر کھی جائیں ؟ان کو صنائع معنوی کہتے ہیں۔ علم "بدیع" کا دوسر ایپلو کلام کی ان خوبیوں کا مطالعہ کر تا ہے جو کلام میں معنوی اضافہ اس حد تک نہیں کر تیں جس حد تک صنائع معنوی کے ذریعہ ہو تا ہے۔ لیکن ان کے ذریعہ الفاظ میں ایک جدت، بانک پن یا تازگی آ جاتی ہے۔ (جو ظاہر ہے کہ اپنی جگہ پر ایک معنوی حسن پر بھی ہے۔) ان لفظی خوبیوں کو "صنائع لفظی" کہتے ہیں۔

"بدیع" کے تحت کلام میں لائے گئے تمام خواص کو عام زبان میں "صنائع اور بدائع" کہتے ہیں۔

بلاغت کا تیسر اعلم "عروض" کہلا تاہے۔ "عروض" وہ علم ہے جس میں زبان میں اصوات کی اور خاصیت کے اعتبار سے ان میں منہونوں لیعنی Patterns کی تلاش و تعییسُن کی جاتی ہے اور ان تمام نمونوں کا مطالعہ کیا جاتا ہے جن میں موسیقی یا "موزونیت" ہوتی ہے۔ "عروض ہمیں زبان کے آہنگ، شعر میں صوتی تنوع، پیچیدگی، اور شعری آہنگ کے نئے امکانات اور موجود قوتوں کی توجیہ اور تفصیل بیان کرناسکھاتا ہے۔ "عروض" اپنی جگہ اتنامفصل اور باریک علم ہے کہ اس کا بلاغت سے الگ بھی مطالعہ کرناضر وری ہے۔

بلاغت کاچوتھاعلم" قافیہ" کہلا تاہے، اس میں ان الفاظ کی آپس میں موسیقیاتی ہم آ ہنگی کا مطالعہ ہو تاہے جو مصرعے کے آخر میں آتے ہیں اور تکر ارصوت کے ذریعہ شعر میں حسن پیدا کرتے ہیں۔

بعض علمانے تاریخ گوئی''معما، توارد، سرقہ کے تعین وغیرہ کو بھی علوم بلاغت میں قرار دیاہے۔لیکن اگر بلاغت کی صیح تعریف ذہن میں رکھی جائے تو یہ معاملات، جن میں بعض کا تعلق ادب سے بہت دور کا ہے۔(یعنی تاریخ گوئی اور معما) اور بعض کا تعلق تحقیق سے

ہے (توارد، سرقہ ) بلاغت سے چندال متعلق نہیں معلوم ہوتے۔

بسااو قات طالب علموں کی آسانی کے لیے بعض اور چیزیں جن کا تعلق کلام کی Phenomenology سے ہمطالعہ بُلاغت میں شامل کر لی جاتی ہیں۔ یعنی نثر کیا ہے، اور نثر کے کتنے اقسام ہیں، نظم کے کتنے اقسام ہیں، نظم کے کتنے اقسام ہیں، نظم کے کتنے اقسام ہیں؟ چوں کہ اس مطالعہ میں مختلف اقسام کی خوبی یا خرابی سے بحث نہیں ہوتی، بلکہ ان کا صرف تفصیلی بیان ہوتا ہے، اسی لیے ان کا تعلق تنقید سے اتنانہیں جتنا کلام کی Phenomenology سے ہے۔

علم بیان کو "علم ادب" اور "علم کتاب" بھی کہتے ہیں۔اسی طرح، علم بدیع کو علم معنی بھی کہتے ہیں۔ قدیم زمانے میں "ادب" کو "لٹریچر" کے معنی میں نہیں لیاجاتا تھا۔ (قدیم یونانی میں بھی "لٹریچر" کے لیے کوئی لفظ نہیں ہے) لہذا جب ہم "زبان وادب" کا فقرہ استعمال کریں تو ہمیں یہ بات ذہن نشین رکھنا چاہئے کہ یہاں "ادب" سے در اصل "بیان" مراد ہے۔ جب ہم "معنی وبیان" کا فقرہ استعمال کرتے ہیں تواس میں بھی "معنی" سے دراصل "بدیع" مراد ہوتی ہے۔ ہم لوگوں نے اپنے پر انے علوم کو اس قدر بھلادیا ہے کہ ہم اپنی اکثر اصطلاحات کے اصل تصورات Concept ہی ہے گانہ ہوگئے ہیں۔

# 4.3 علم بيان: تعريف اوراقسام

"علم بیان"سے مراد وہ علم ہے جو ہم کو بیہ سکھا تا ہے کہ ہم ایک ہی مضمون اور مطلب کو مختلف اور زیادہ واضح طریقوں سے س طرح ادا کرسکتے ہیں۔ اس علم سے واقفیت کے نتیجے میں کوئی بھی انسان واضح اور موثر تحریر و تقریر کاہنر سکھ لیتا ہے۔ ذیل میں علم بیان کی مختلف تعریفات ملاحظہ ہوں:

1۔ "بیان (ع) اسم مذکر (۱) ، لغوی معنی صاف بولنا، شخن روشن، واضح، آشکارا (۲) تقریر و گفتگو۔۔۔وہ علم جس میں تشبیبہ، مجاز، استعارہ، کنابیہ وغیرہ کی مددسے ایک معنی کو کئی طریق سے ادا کر سکیس۔"

(فرہنگ آصفیہ ، جلداول ، صفحہ 465)

2-"بیان (ع، فصاحت زبان آوری۔ ظاہر) مذکر اوقول، مقولہ، تقریر، گفتگو۔۔۔۔وہ علم جس میں تشبیہ، مجازاستعارے، کنایہ وغیرہ کی مددسے ایک معنی کو کئی طریق سے اداکرتے ہیں۔"

#### (نوراللغات، جلد اول، صفحه 765)

علم بیان کی مندرجہ بالا تعریفات سے ہمیں یہ پتہ چاتا ہے کہ کسی ایک بات یا مضمون کو بہتر سے بہتر طریقے سے اداکرنے اور اسے لفظی و معنوی خوبیوں سے آراستہ و پیراستہ کرنے کاہنر ہمیں علم بیان کے ذریعے حاصل ہو تا ہے۔ علم بیان ہمیں سکھا تا ہے کہ ہم کسی بھی لفظ کے حقیقی یامجازی معنی سے کس طرح واقف ہوں اور انہیں اپنی تحریر و تقریر کو فصیح و بلیغ نیز موثر ود لکش بنانے کے لیے فنکارانہ طور پر کیسے استعال کریں۔ ماہرین زبان وادب کا یہ خیال ہے کہ محض الفاظ کے لغوی و حقیقی معنی کی مدد سے تحریر و تقریر میں تنوع اور خوب صورتی نہیں پیدا کی جاسکتی۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہماری تحریر یا گفتگو معنوی لحاظ سے زیادہ و سعت و گر ائی کی حامل ہو تو ہمیں الفاظ کے مجازی معنوں

سے بھی کام لیناہو گا۔الفاظ کے مجازی معنوں سے کام لینے کے اسی ہنر کو علم بیان سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً کسی انتہائی حسین شخص کو "چاند کا نکڑا" یا"چود ھویں کاچاند" کہنا، کسی بہادر شخص کو شیر ،رستم وغیرہ قرار دینا۔ اب یہاں جوالفاظ حسن یابہادری جیسے اوصاف کے حامل شخص کے لیے استعال کیے جارہے ہیں وہ اصلاً نہ توچاند کا نکڑا ہے اور نہ ہی شیر ہے،وہ توانسان ہے۔وہ رستم بھی نہیں ہو سکتا کیو نکہ رستم نام کا پہلوان اگر بھی ایران میں تھا بھی تووہ صدیوں پہلے مرچکا ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ یہ الفاظ مجازی معنوں میں استعال کیے گئے ہیں۔ آپ کا پہلوان اگر بھی ایران میں مضمون یا حقیقت کے وہی رہنے کے باوجود طرز بیان کی اس جدت نے تاثر و کیفیت میں کس قدراضافہ کر دیااور مضمون کی دکشی کس درجہ بڑھ گئے۔ حقیقت و مجاز کا بہی فرق علم بیان کی بنیاد ہے جس پر ہم ذیل میں مختلف حوالوں سے تفصیلی گفتگو کریں گئے لیکن پہلے یہ سمجھ لیں کہ" حقیقت" کیا ہے اور "مجاز" کے کہتے ہیں؟ فرض کر لیجئے کہ کسی نے کہایا لکھا کہ" شیر آرہا ہے۔" اور اس کا مقصد جس شیر کہ آمد کی اطلاع دینا ہے وہ اصلاً شیر کے نام سے پکاراجانے والا جانور ہو تو یہ "حقیقت" ہے اور اب یہاں پر لفظ شیر کا کام قصد اصل شیر کی آمد کی اطلاع دینا نہیں ہے بلکہ وہ توایک بہادر اور شجیع شخص کے مقصد جس شیر کہ آمد کی اطلاع دینا ہے وہ اور اب یہاں بلفظ "شیر "حقیق نہیں مجازی معنوں میں استعال ہورہا ہے اس لیے اب یہ جملہ اپنی تو علم بیان سے تعلق رکھتا ہے۔ جبانی پیرائے میں الفاظ کے استعال کی چار اہم صور تیں ہیں:

# 4.4 تشبيه كى تعريف واقسام

1 - "تشبیه (ع، اسم مونث مشابهت، تمثیل ) اصطلاح معانی میں ایک چیز کودوسری چیز کے ساتھ کسی صفت میں مثابہ کرنے کو کہتے ہیں۔اس میں وجہ شبہ ظاہر ہویانہ ہو۔ جسے تشبیہ دیں اسے مشبہ اور جس سے تشبیہ دیں اسے مشبہ بہ کہتے ہیں۔مشبہ اور مشبہ بہ کوطر فین تشبیہ،اس صفت کو وجہ شبہ اور جو حرف اس پر دلالت کرے اسے حرف شبہ کہتے ہیں۔"

(فرہنگ آصفیہ، جلد اول، صفحہ 615)

2۔" تشبیہ (ع۔ شبہ مادہ)مونث،ایک چیز کو دوسری چیز کے مانند کھم راناجیسے کسی بہادر کو کہنا کہ اپنے زمانے کارستم ہے۔ جسے تشبیہ دیتے ہیں اسے مشبہ اور جس کو تشبیہ دیتے ہیں اس کو مشبہ بہ اور جس امر میں تشبیہ دیتے ہیں اسے وجہ شبہ کہتے ہیں۔"

(نوراللغات، جلد دوم، صفحه 251)

تشبیہ کی مندرجہ بالا تعریفات پرغور کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ کسی شئے یاشخص کو دوسری شے یاشخص سے کسی مماثلت کی بناء پرہم پلہ یا اسی کے مانند قرار دینا تشبیہ کہلاتا ہے۔ مثال کے طور پراگر ہم یہ کہیں کہ حامد شیر کی طرح بہادر ہے تو یہاں پرحامد کو اس کی بہادری کے سبب شیر سے تشبیہ دی جارہی ہے جو کہ ایک طاقت ور اور بہادر جانور سمجھاجا تا ہے۔

4.4.1 تشبيه كاركان:

تشبیہ کے اس عمل کوہم پانچ حصول میں تقسیم کرسکتے ہیں:

- 1. مشبه: جسشے یا شخص کو تشبیه دی جاتی ہے اسے "مشبه" کہتے ہیں۔
- 2. مشبه به: جس شے یا شخص سے تشبید دی جائے اسے "مشبہ بہ" کہتے ہیں۔
- 3. وجه شبه: جس مماثلت کی بناءیر تشبیه دی جائے اسے "وجه شبه" کہتے ہیں۔
- 4. حرف تشبیه: وه حرف جس کے ذریعے مشبہ اور مشبہ بہ کو یکسال قرار دیاجائے۔
- 5. غرض تشبیہ: کسی شے یاشخص کے کسی وصف کی جانب دوسروں کو کسی مثال کے ذریعے متوجہ کرنے کی علت جوالفاظ سے ظاہر نہیں ہوتی۔اب اس جملے پر غور پیجئے:

## "غزاله کاچېره چودهويں کے چاند کی طرح خوب صورت ہے۔"

اس جملے میں "غزالہ" مشبہ، "چودھویں کاچاند" مشبہ بہ اور "خوب صورت" وجہ شبہ کی حیثیت رکھتے ہیں کیونکہ یہاں غزالہ کے چہرے کوخوب صورت ہونے کی بناء پر چودھویں کے چاندسے تشبیہ دی جارہی ہے جس کاخوب صورت ہونا مسلم ہے۔ اسی طرح اس جملے میں لفظ "طرح" حرف شبہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ جہاں تک غرض تشبیہ کا تعلق ہے۔ اس مثال میں تشبیہ کی غرض چہرے کے بے حد حسین ہونے کا اظہار ہے۔ تشبیہ میں غرض تشبیہ کی بڑی اہمیت ہوتی ہے کیوں کہ تشبیہ کی اگر کوئی غرض نہیں تو پھر تشبیہ بے معنی اور فضول کھرے گے۔ لیکن غرض تشبیہ قاری کوخود شمجھنا ہوتا ہے، شاعر الفاظ میں اس کا اظہار نہیں کر تا۔

# 4.3.2 تشبيه كي اقسام:

ایک بات اور ذہن نشین رہے کہ تشبیہ کے اس عم<mark>ل میں یہ قطعاً ضر</mark>وری نہیں ہے کہ بیک وقت چاروں ارکان تشبیہ کی پابندی کی جائے۔ ارکان تشبیہ میں حذف واضافے کے لحاظ سے تشبیہ کی درج ذیل اقسام قرار دی جاتی ہیں۔

#### تشبيه مرسل:

تشبیه مرسل وه تشبیه ہے جس میں حرف تشبیه کوواضح طور پر بیان کیا گیاہو جیسے "حچوٹا بچہ پھول کی طرح نرم ونازک ہو تاہے۔" اس جملے میں حرف تشبیه "طرح" موجود ہے اس لیے بیہ تشبیه مرسل ہے۔

#### تشبيه موكد:

تشبیه کی اس قسم میں حرف تشبیه کو حذف کر دیاجا تا ہے۔ مثال دیکھیے "ماجد سخاوت میں حاتم ہے۔" اس جملے میں "ماجد" مشبه، "حاتم" مشبه به اور "سخاوت" وجه شبه کی حیثیت رکھتے ہیں لیکن "طرح" لینی حرف شبه محذوف ہے۔

# تشبيه مفصل:

تشبیه کی اس قسم میں "وجہ شبہ" واضح طور پر موجو در ہتا ہے۔ جیسے یہ جملہ "حامد بہادری میں شیر کی طرح ہے۔" اس جملے میں وجہ شبہ "بہادری" کوواضح طور پر بیان کیا گیاہے۔

# تشبيه مجمل:

کبھی کبھی وجہ شبہ بھی مخدوف ہوتی ہے جیسے" وہ عصر حاضر کاار سطو قرار دیاجا تاہے۔" اس جملے میں"وہ" مشبہ ہے اور"ار سطو" مشبہ یہ لیکن وجہ شبہ "حکمت" کاذکر نہیں کیا گیاہے۔

## تشبيه بليغ:

تشبیہ کی اس قسم میں تشبیہ میں زور پیدا کرنے کے لیے حرف تشبیہ اور وجہ تشبیہ دونوں کو حذف کر دیا جائے گا۔ ایساکسی بیان میں مزید زور پیدا کرنے کے لیے کیا جاتا ہے۔ جیسے ''محبت زندگی ہے۔ "

## 4.5 استعاره کی تعریف واقسام

1-"استعارہ(ع)اسم مذکر، لغوی معنی مانگ لینا، علم زبان کی اصطلاح میں مجازی ایک قسم ہے یعنی جب مضاف الیہ کو مضاف سے پچھ تشبیہ کالگاؤ ہو تواس مضاف کو استعارہ کہتے ہیں۔ جیسے لعل لب اور سروقد، یہاں لب کالعل سے اور سروکا قدسے استعارہ ہے۔ اگر مشبہ کو چپوڑ کر مشبہ ہو کا گاؤ ہو تواس مضاف کو استعارے کی پوری توری تعریف صادق مشبہ بہ کاذکر کرکے مشبہ سے مراد لیں تو لعل بمعنی لب اور سرو بمعنی قد ہوگا۔ اس صورت میں استعارے کی پوری پوری تعریف صادق آئے گی۔"

(فرہنگ آصفیہ ، جلد اول ، صفحہ 170)

2۔"استعارہ(ع بالکسر وکسر سوم 1)۔ کسی چیز کاعاریۃ مانگناہ 2۔ علم بیان کی اصطلاح میں حقیقی اور مجازی معنوں کے در میان تشبیه کاعلاقه ہونا۔ یعنی حقیقی معنوں کالباس عاریۃ مانگ کر مجازی معنوں کو پہنانامذ کر،اردومیں بیشتر دوسرے معنی میں مستعمل ہے۔" (نوراللغات، جلد اول، صفحہ 334)

اوپر کی تعریفوں سے معلوم ہوتا ہے کہ استعارہ سے مرادوہ صورت ہے جب "مشبہ به" کوعین "مشبہ" قرار دیاجاتا ہے۔ مثلاً اگریہ کہاجائے کہ "احمد شیر کے۔" تو یہ استعارہ ہے کیوں کہ یہاں مشبہ به "شیر" کو کہ "احمد شیر کے۔" تو یہ استعارہ ہے کیوں کہ یہاں مشبہ به "شیر" کو مشبہ "احمد" قرار دیا گیا ہے۔ آپ اسے اس طرح بھی سمجھ سکتے ہیں کہ جب حقیقی اور مجازی معنوں میں تشبیہ کاعلاقہ ہو توالیسے مجاز کو استعارہ کہتے ہیں۔ ایک مثال اور دیکھیے، مرزاد بیر کامصرعہ ہے:

#### کس شیر کی آمدہے کہ رن کانپ رہاہے

اس مصرعے میں دبیر نے حضرت علی کرم اللہ وجہ کے صاحب زادے حضرت عباس کی میدان جنگ میں آمد کابیان کیا ہے۔ حضرت عباس بے پناہ شجیع وبہادر تھے،اسی رعایت سے شاعر نے انہیں شیر کہا ہے۔ یہاں بھی استعار تاً مشبہ بہ "شیر" کو مشبہ "حضرت عباس" قرار دیا گیا ہے۔ استعارے کے ضمن میں یہ بات ضرور یادر کھنی چاہئے کہ استعارے کی صورت میں مشبہ کی جگہ جولفظ استعال کیاجا تاہے وہ"مستعار لہ" کہلا تاہے۔ اسی طرح مشبہ ہہ کو"مستعار منہ" اور وجہ شبہ کو"وجہ جامع" کہتے ہیں۔ استعارے کی چنداور مثالیں ملاحظہ ہول

اسے تشبیه کادوں آسر اکیا وہ خوداک جاند ہے پھر جاند ساکیا

اس شعر میں مستعاد له محبوب ہے، مستعاد منه چاند اور وجه جامع خوب صورتی ہے۔ دوسر اشعر کیول سنے عرض مضطرب مومن صنم آخر خدا نہیں ہوتا اس شعر میں مستعاد له محبوب، مستعاد منه صنم اور وجه جامع بے حسی وسنگ دلی ہے۔ ایک اور شعر دیکھیے

پکوں پہ مجل رہے ہیں انجم

اس شعر میں دو مستعارلہ محبوب اور آنسو اور دومستعار منہ چاند اور انجم اور وجہ جامع محبوب کاحسن یا آنسوؤں کا چکنا ہے۔ اب ہم استعارے کی مختلف اقسام سے واقفیت حاصل کریں گے۔ استعارے کو درج ذیل سات اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

وفاقيه:

جب مستعار منه اور مستعارله' دونوں ایک جبگہ جمع ہوں جیسے بیہ شعر: پر سنتے ہی تھر اگیا گلہ سارا کہ راعی نے لاکار کر جب رکارا

اس شعر میں بھی دومستعار لہ اور دومستعار منہ ہیں۔گلہ: قوم، پینیبر:راعی۔ شعر میں پینیبر کااستعارہ راعی سے کیا ہے اور ایک ہی شخص میں پینیبر اور راعی کا جمع ہونا ممکن ہے۔ یہاں راعی سے مراد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مبارک ہے۔ بچپن میں آپ نے اپنی دائی حصل میں پینیبر اور راعی کا جمع ہونا ممکن ہے۔ یہاں راعی سے مراد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو راعی کہا ہے۔ جس طرح ایک راعی ادھر ادھر اوھر اوسیہ حلیمہ سعدیہ کی بکریاں چرائی تھیں۔ اسی رعایت سے شاعر نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو راعی کہا ہے۔ جس طرح خدا کا پینیبر بھی اپنی منتشر اور بے بھاگتی اپنی بھیٹر وں کو آواز دے دے کر ایک جگہ جمع کرتا ہے اور پھر انہیں راستے پر لے آتا ہے، اسی طرح خدا کا پینیبر بھی اپنی منتشر اور بے راہ قوم کو تلقین وتر بیت اور رہ نمائی کے ذریعے نیکی اور بھلائی کی راہ پرلے آتا ہے۔ اس طرح شعر میں قوم کا استعارہ گلہ کیا گیا ہے۔

عنادیه:

جب مستعارله' اور مستعار منه کاایک جگه جمع هو ناممکن نه هو جیسے به شعر:

وہاں توسیم وزران کی نظر میں خاک نہیں میں سیال ہم ایسے تو نگر کہ گھر میں خاک نہیں

اس شعر میں مفلس کو تو نگرسے استعارہ کیاہے۔ یہاں"مفلس"کی حیثیت مستعار لہ' کی ہے جب کہ" تو نگر" مستعار منہ ہے۔ ظاہر ہے کہ مفلس و توانگر کاایک ہی جگہ جمع ہوناممکن نہیں ہے۔

مطلقه:

جب مستعادلہ' اور مستعار منہ کی صفات اور مناسبات میں سے کسی کاذ کرنہ ہو۔ مثال کے طور پر میر انیس کا یہ شعر دیکھیے: بڑھتے تو بھی صورت شمشیر نہ رکتے

شاعر نے شمشیر یعنی تلوار کی صفت ''تیزی'' اور شیر کی صفت ''بہادری'' کاذکر نہیں کیاہے جب کہ یہی وہ دو صفات و مناسبات ہیں جو مستعار له' اور مستعار منه دونوں میں موجو دہیں لیکن شعر میں دونوں کاذکر نہیں کیا گیاہے۔

مجرده:

جب صرف مستعادله' کے مناسبات کاذ کر ہو۔ جیسے

ا قرار ہے صاف آپ کے انکار سے ظاہر ہے مستی شب نرگس مئے خوار سے ظاہر

اس شعر میں شاعر نے آئکھ کااستعارہ نرگس سے کیا ہے اور پھر آئکھ کی رعایت سے اس کے مناسبات "مستی و مئے خواری" کاذکر کیا ہے،اس لیے یہاں استعارہ مجر دہ ہے۔

#### مرشحه:

جب صرف مستعار منه کی صفات اور مناسبات کاذ کر ہو۔ جیسے بیہ شعر

ناناہے چھٹے قبر حسن چھوڑ کے آئے اس دشت کے کانٹول میں چمن چھوڑ کے آئے

اس شعر میں اس واقعہ کاذکر ہے جب حضرت امام حسین مدینہ سے کربلا کے لیے روانہ ہوئے اور رخصت سے پہلے اپنے نانا یعنی رسول لله صلی علیہ وآلہ وسلم اور اپنے بڑے بھائی سیرناامام حسن مجتبی کی قبر مبارک پر حاضری دی۔ شاعر نے جس کا استعارہ وطن کے لیے کیا ہے۔ دشت اور کا نٹول کاذکر ''وطن'' یعنی مستعار منہ کی مناسبت سے کیا گیا ہے۔

#### تصریحہ:

جب صرف مستعار منه کاذ کر کریں اور مستعار له' مخذوف ہو تو اس کو استعار ہ تصریحہ یااستعار ہ بالتصریح کہا جائے گا۔ مثال ملاحظہ ہو: آفتاب روز مشتا قال ہویارب جلوہ گرشتا میں شام تنہائی بسر ہوتی ہے کیونکر دیکھیے

اس شعر میں معثوق مستعارلہ ہے، آفتاب مستعار منہ ہے اور جلوہ گری وجہ جامع ہے۔ شعر میں معثوق یعنی مستعارلہ کاذکر نہیں بلکہ اس کی جگہ مستعار منہ یعنی آفتاب کاذکر کیا گیاہے۔اب چو نکہ مستعارلہ یعنی معثوق محذوف ہے اس لیے استعار استعارہ بالنصر تے کہاجاجائے گا۔

## بالكنابيه وتخيله:

جب صرف مستعارلہ' کاذکر کیاجائے اور مستعار منہ محذوف ہو توالی صورت کو استعارہ بالکنایہ کہا جاتا ہے لیکن اس عمل کے لیے کوئی قاعدہ اختیار کیاجانا ضروری ہے۔ اور وہ قاعدہ بیہے کہ مستعار منہ کے مناسبات ولواز مات کوبر تا جائے جنہیں استعارہ تخیلہ کہاجاتا ہے۔ ایک مثال ملاحظہ ہو:

نرگس کی کھلی نہ آنکھ یک چند سوس کی زباں خدانے کی بند مندر جہ بالا شعر میں نرگس کو دیکھنے والے شخص سے اور سوس کو بولنے والے شخص سے استعارہ کیا ہے۔ آنکھ اور زبان دونوں کے لوازم مستعارلہ' کے لیے بیان کیے ہیں اور یہی استعارہ بالکنایہ وتخیلہ ہے۔

#### 4.6 كنابير

1- "(ع) اسم مذكر ا\_ رمز، ايما، اشاره، مبهم بات، ٢- منشا، مر اد، مقصد ٣٠ استعاره، مجاز ٣٠ ـ صرف: جب كوئي مطلب اختصاراً يا بغرض عدم

اظہار ایک یادو لفظوں میں اداکیا جائے تووہ لفظ اسائے کنامیہ کہلاتے ہیں جیسے یوں کیا،ووں کیا،اس طرح بھی سمجھایا وغیرہ۔" (فرہنگ آصفیہ ،جلد دوم ،صفحہ 1657)

2- 'وکنایت۔ کناییہ عربی میں کنایت تھا، فارسیوں نے کنایہ کرلیا۔ پہلا مونث، دوسر امذکر۔' اشارہ، پوشیدہ بات، مبہم بات (اصطلاح علم بیان: دیکھواستعارہ بالکنایہ، اشارے سے کنایہ سے کہنا۔'' (نوراللغات، جلد چہارم، صفحہ 146)

کنایہ سے مراد ہے مبہم بات یعنی ایسی بات یا قول جوواضح نہ ہو۔ کنایہ میں لفظ کے لغوی اور لازمی دونوں معنی مراد لیے جاسکتے ہیں۔ جیسے آنسو کو آئھ کایانی کہیں۔ آنسو آئھ کایانی ہی ہو تاہے۔ ایک مثال اور دیکھیے

اس چن میں طائر کم پر اگر میں ہوں توکیا دورہے صیاد ابھی اور آشیاں نزدیک ہے یہاں کم پرسے مراد کم اڑسکنے سے ہے لیکن پروں کی تعداد کا کم ہونا بھی مرادلیں توجائز ہوگا۔ کنایہ تین طرح کا ہوتا ہے:
(1) مطلوب موصوف (2) مطلوب صفت (3) مطلوب صفت وموصوف

#### مطلوب موصوف:

جب کنامیہ سے ذات موصوف مر ادہو تووہ کنامیہ مطلوب موصوف ہے۔اس کی دوقشمیں ہیں۔(1) کنامیہ قریب (2) کنامیہ بعید کنامیہ قریب:

اگر کسی خاص موصوف کی صفت کو بول کر اس سے <mark>موصوف مر ادلیں</mark> تواس کو کنامیہ قریب کہتے ہیں۔ جیسے یہ مصرع: دیکھے توغش کرے ارنی گوئے اوج طور

یہاں"ارنی گوئے اوج طور" یعنی کوہ طور کی چوٹی پر خداہے ہم کلام ہونے والا۔اس سے مراد حضرت موسیٰ کی ذات ہے۔ایک اور مثال ملاحظہ ہو

غیرت ماه کیج خسر وانجم مجھ کو نام کو داغ ہوں کیا جانتے ہوتم مجھ کو اس شعر میں سورج کو"خسر وانجم" یعنی ستاروں کا باد شاہ کہہ کر کنابیہ کیا ہے۔اسی طرح"آب آتشیں" یا"آتش سیال"کہہ کر شر اب کواور"جلاد فلک" کہہ کر مر بے کومر اد لیتے ہیں۔

#### كنابه بعيد:

اگر بحیثیت مجموعی چنداوصاف سے کوئی ایک موصوف مراد ہو توالی صورت کو 'گنایہ بعید'' کہتے ہیں۔ جیسے ساقی وہ دے ہمیں کہ ہوں جس سے سب بہم محفل میں آب وآتش وخور شید ایک جا اس شعر میں شراب کو آب، آتش اور خور شید قرار دیا ہے۔اس طرح یہاں تین صفات سے محض ایک موصوف مراد ہے،اس لیے یہ کنایہ بعید کہاجائے گا۔

#### مطلوب صفت:

جب کناریہ سے محض صفت مطلوب ہو تواس کو 'کناریہ مطلوب صفت'' کہتے ہیں۔اس کی تین قسمیں ہیں۔

ا بماواشاره:

اگرلازم بول کرصفت مقصودہ جلد سمجھ میں آجائے تواسے "ایماواشارہ" قرار دیا جائے گا۔ جیسے:

کیا ہم نے لے لیا تھا الجھتا جو کوئی خار

"دامن کشال" سے دامن بچاتے ہوئے گزر نافوراً سمجھ میں آجا تاہے۔ کوئی ابہام پیدا نہیں ہوتا، ایک اور مثال دیکھیے:

دامن سنھال۔ باندھ کم۔ آسٹیں چڑھا

"دامن سنجال"، "بانده كمر"، "آستين چڙها" ان تينون مين آماده اور تيار ہونام اد ہے جو فوراً سمجھ ميں آجاتا ہے۔

رمز:

اس میں بھی لازم بول کر ملزوم صفت ہی مر اولی جاتی ہے لیکن اس کو سیحضے میں کسی قدر تامل اور غور کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اس کے علاوہ کنامیہ در میانی واسطہ بھی رکھتا ہو جیسے لمبے قد والا کہہ کر کوئی احمق شخص مر اد لیاجائے کیونکہ کہاجا تا ہے کہ لمبے آدمی کی عقل گھٹنوں میں ہوتی ہے۔ مثال ملاحظہ ہو:

خاک اڑتی تھی منہ پر حمرم شیرخدا کے خاک اڑتی تھی منہ پر حمرم شیرخدا کے تھا چیں بہ جبیں فرش بھی جھونکوں سے ہوا کے فرش کا"چیں بہ جبیں" ہونا کنامیہ ہے سمٹ جانے سے۔ایک اور مثال دیکھیے: ممارے جاممہ کہنہ سے مے کی بونہ گئ

پرانے لباس سے شراب کی بونہ جانا کنا ہے ہے بڑھا ہے تک شراب نوشی کا۔ درج ذیل شعر بھی رمز کی اچھی مثال ہے۔ ہونٹوں کو دانت سے دبانا نیز سر اور جگریر ہاتھ رکھنا کنا ہے ہے جہ دیچھتانے اور رنجیدہ ہونے کا۔

تلوتځ:

یہ کنامیہ کی وہ صورت ہے جب لازم سے ملزوم مر ادلینے تک کئی واسطے ہوں اور کسی ایک لازم سے جو ملزوم مطلوب ہو وہ در میان میں کئی واسطے رکھتا ہو۔ مثال کے طور پر اگریہ کہا جائے کہ:

"حضرت نظام الدین اولیاء کے گھر سے روز آنہ کئی ٹو کرے پیاز کے جھلکے باہر تھینکے جاتے تھے۔"

مندرجہ بالاعبارت سے درج ذیل نتائج اخذ کیے جاسکتے ہیں۔ پہلا یہ کہ حضرت کے یہاں پیاز بہت کھائی جاتی تھی۔ دوسرایہ کہ ان کے یہاں کھاناکافی مقدار میں پکتا تھا۔ تیسرا نتیجہ یہ نکلتاہے کہ لوگوں کی کثیر تعداد ان کے یہاں کھانا کھاتی تھی۔ آخری اور لازمی نتیجہ یہ نکلتاہے کہ حضرت نظام الدین اولیاء کے سخی ومہمال نواز ہونے کہ حضرت نظام الدین اولیاء کے سخی ومہمال نواز ہونے کے در میان کئی واسطے موجود ہیں اس لیے یہ کنایہ کی تلویکی صورت ہے۔ ایک مثال اور ملاحظہ ہو

#### بندھوا تاہو جو توڑوں کامنہ کیجے سوت سے

## کیاہو بیان داد ود ہش ایسے شخص کا

اس شعر میں بھی سخاوت کے کئی لوازمات بیان ہوئے ہیں۔ کچے سوت سے تھیلیوں کے منہ باند ھناپہلا درجہ، منہ کچے سوت سے اس لیے باند ھنا کہ کھولنے میں زیادہ وقت نہ لگے اور دقت نہ ہو۔ تھیلیوں کے منہ کھلنے میں زیادہ وقت اس لیے نہ لگے کہ حاجت مند کی ضرورت بغیر کسی تاخیر کے پوری کی جاسکے۔ آخری اور لازمی نتیجہ یہ کہ شخص مذکور بے انتہا سخی ہے۔

#### مطلوب صفت وموصوف:

کنایہ کی ایک صورت یہ بھی ہوتی ہے کہ تبھی موصوف کے لیے صفت کا اثبات کیا جاتا ہے اور تبھی موصوف سے صفت کی نفی بھی مقصود ہوتی ہے۔ پہلے دیکھیے موصوف کے لیے صفت کے اثبات کی ایک مثال ہ

## عشق کے ہیں مقام سخت کڑے گھڑے

کیچ گھڑے بھرنے سے مراد ہے انتہائی مشکل کام انجام دینا چونکہ کیچ گھڑے میں پانی بھر ناانتہائی مشکل بلکہ تقریباًنا ممکن ہے۔اس شعر میں بیصفت عشق کی قرار دی گئی ہے یعنی' کار محال'' انجام دیناصفت ہے اور اس صفت کا حامل یعنی موصوف عشق ہے۔اس طرح یہ موصوف کے لیے صفت کا اثبات ہے۔اب موصوف سے صفت کی نفی کی بھی ایک مثال ملاحظہ ہونے

# غرض عیب سیجئے بیاں اپنے کمیاکیا 📗 🦾 کہ بگڑا ہوایاں ہے آوے کا آوا

آوے کا آوا بگڑنالینی کسی کام کا بھی درست نہ ہونا۔اس شعر میں آوے کا آ<mark>وا</mark> بگڑنے سے مر اد ہے شاعر (متکلم) میں کسی بھی خوبی کانہ پایا جانا۔اس طرح یہاں موصوف کے لیےصفت کی نفی یائی جاتی ہے۔

کنایہ کی مندرجہ بالا تین اقسام کے علاوہ ایک اور قشم بھی ہے جسے "تعریض" کہاجا تا ہے۔جب کنایہ موصوف کے ذکر سے خالی ہو تواسے "تعریض" کہتے ہیں۔ درج ذیل شعر "تعریض" کی ایک اچھی مثال ہے

وہ حسن کی دنیاہے جل جائؤ کہ مر جاؤواں مستحس کوہے پر وائے بربادی پروانہ

یہاں ''حسن کی دنیا'' سے مراد محبوب ہے جس کاذکر نہیں کیا گیا۔ دوسرے مصرعے میں بھی ''کس کو'' سے مراد بھی محبوب ہے لیکن اس کاذکر نہیں۔اس طرح اس شعر میں '' تعریض'' یائی جاتی ہے۔

## 4.7 مجازم سل

1۔"(ع) اسم مذکر۔علم بیان میں اس مجازیاصنعت بیانیہ سے مراد ہے جس میں سبب سے مسبب، ظرف سے مظروف،کل سے جزو،لازم سے ملزوم،ذکر سے صاحب ذکر مراد لے سکتے ہیں۔" (فرہنگ آصفیہ، جلد سوم، 2047)

2۔" مجاز (ع) لغوی معنی راہ، 1۔ مذکر۔ حقیقت کے برعکس، جو حقیقت نہ ہو2۔ وہ کلمہ جو اپنے حقیقی معنی کے خلاف مستعمل ہو مگر اس کے حقیقی معنی متر وک نہ ہو گئے ہوں۔ مجاز مرسل (ف) مذکر علم بیان میں اس مجاز سے مراد ہے جس میں سبب سے مسبب، ظرف سے

مظروف، کل سے جزوو غیرہ مراد لے سکتے ہیں۔مجازی اور حقیقی معنی میں تشبیه کاعلاقہ ہے تواستعارہ کہیں گے اوراگر تشبیه کے سواکوئی اور علاقہ ہو تو مجاز مرسل۔" (نوراللغات، جلد چہارم، صفحہ 495)

مندرجہ بالا تعریفات کی روشنی میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ جب کسی لفظ کو حقیقی معنی کے علاوہ مجازی معنی میں استعال کیاجائے اور حقیقی و مجازی معنوں میں تشبیہ کے علاوہ کسی بھی لفظ کے حقیقی و مجازی معنوں میں و مجازی معنوں میں جو دوسرے علاقے ہو سکتے ہیں وہ درج ذیل ہیں:

## جزواور كل كاعلاقه:

اگر کسی ایک لفظ کوبطور جزوبول کر کل مر ادلیا جائے تو یہاں پر جزوو کل کاعلاقہ پایہ جائے گا۔ ایک مثال ملاحظہ ہو طول وعرض اتنانہ دے تو آشیاں کو عندلیب مشت پر کے واسطے کافی ہے مشت خاروخس اس شعر میں جزویعنی"مشت پر" سے مر اد کل یعنی عندلیب (بلبل)کاپورا جسم ہے۔اس طرح جزو کہہ کر کل مر ادلیا گیا ہے۔

4.6.2 سبب اور نتیجہ کا تعلق: جب سبب کاذکر کرکے مسبب یعنی نتیجہ مرادلیاجائے مثلاً یہ کہاجائے کہ فلاں کاکام میرے ہاتھ میں ہے۔ یہاں ہاتھ میں ہونے سے مراد اختیار میں ہوناہے کیونکہ اختیارہ قابو کو ظاہر کرنے والے اکثر افعال ہاتھ سے ہی انجام پاتے ہیں جیسے کسی کومار نایاکسی کے خلاف تحریری کارروائی کرناوغیرہ۔ سبب اور نتیجے کے تعلق کی ایک اور مثال ملاحظہ ہو۔

عاشق بے دل ترایاں تک توجی سے سیر تھا 💮 🥇 زندگی کااس کوجو دم تھادم شمشیر تھا

اس شعر میں سیر ہونے سے مر ادبیزار ہو جانا ہے۔ یعنی سیری یا آسودگی بیزاری کاسب ہے۔اس طرح سیری اور بیزاری میں سبب اور نتیجہ کا تعلق پایا جاتا ہے۔ سبب اور نتیجہ کا تعلق پایا جاتا ہے۔

#### ظرف اورمظروف كالگاؤ:

یعنی ظرف بول کرمظروف مرادلیا جائے مثلاً ہم یہ کہیں کہ مجھے بھی ایک گلاس دینا۔اب یہاں گلاس یعنی ظرف مطلوب نہیں ہے بلکہ اس گلاس میں جویانی (مظروف) ہے وہ مطلوب ہے۔ایک اور مثال دیکھیے

ہو شوق پر خلوص تومانع نہیں حدود دریارواں دواں ہے کناروں کے باوجود

دریا محض ظرف ہے اصلاً پانی (مظروف)رواں دواں ہے۔ یہی ظرف اور مظروف کا تعلق ہے۔

#### حال اور ماضي كاعلاقه:

اگر کسی موجودہ شئے کانام گذشتہ زمانے کے لحاظ سے لیاجائے توبہ تعلق ماضی وحال کاعلاقہ قرار پائے گا۔ جیسے یہ شعر دیکھیے: اطاعت اور خداوندی کی جب نسبت بہم تھہری تواس ناچیز مشت خاک کا پھر امتحال کیوں ہو

انسان مٹی کا پتلاہے یعنی اللہ نے اسے مٹی سے بنایا ہے اس طرح مشت خاک ہونااس کاماضی ہے لیکن "اس ناچیز" سے مر اوزمانہ کال میں وہ خود ہے۔اس طرح یہاں حال اور ماضی کاعلاقہ ہے۔

## حال اور مستقبل كا تعلق:

کسی موجودہ شئے کواس کی آئندہ یعنی آگے آنے والی صورت یاحالت کی رعایت سے پکارنامثال کے طور پر علم دین حاصل کرنے والے کسی طالب علم کو مولوی صاحب کہہ کر مخاطب کرناحالا نکہ اس نے ابھی مولوی کی سندحاصل نہیں کی ہے۔ مثلاً یہ شعر بیزار ہیں سب ایک بھی شفقت نہیں کرتا سے بچے ہے کوئی مردے سے محبت نہیں کرتا

متکلم سے کوئی بھی شفقت و محبت کامعاملہ نہیں رکھتا، چونکہ اسے اب اپنی زندگی سے کوئی امید نہیں ہے اس لیے وہ خود کو مردہ تصور کرتے ہوئے یہ شکوہ کر رہاہے کہ مردے سے بھلا کون محبت کرے گایاانسیت رکھے گا۔ ظاہر ہے کہ اس کامر جانامسقبل میں ہی متوقع ہوسکتا ہے۔

## اصل شئے اور آلہ کا تعلق:

جب کسی شئے کی جگہ اس آلہ کابیان ہو جس سے وہ شئے عملی صورت لے مثلاً "زبان "کاذکر کرکے" بات "مر ادلینا۔ ظاہر ہے کہ زبان بات کرنے کے آلے یاعضو کی حیثیت رکھتی ہے۔ مثال ملاحظہ ہو

رنق مل جائے گا ہے۔ سائل پہ بے جاہے سوال درتی مل جائے گا ہے۔ سائل پہ بے جاہے سوال ابیان نہیں ہے بلکہ ابھی وہ بات نہیں کر سکتا۔
اب یہاں بچے کے بے زباں ہونے سے مرادیہ نہیں ہے کہ اس کے منہ میں زبان نہیں ہے بلکہ ابھی وہ بات نہیں کر سکتا۔
4.6.7 مقید اور مطلق کالگاؤ: کسی خاص شئے کے لیے مقرریا مقید لفظ بول کر کوئی عام معنی مرادلینا مثال کے طور پر بی شعر دیکھیے نگاہ ناز میں رحم اور قتل دونوں شے شہید اس کا جیا گر نہیں مرا بھی نہیں۔ محبوب کی نگاہ ناز سے گھائل ہو کر مرنے والا مقتول ہو گالیکن شاعر نے اس کی جگہ لفظ" شہید" کو برتا ہے جو مقتول کی ایک خاص قسم ہے۔ یعنی مقتول عام قتل کیے جانے والے کو کہتے ہیں جب کہ شہید کسی خاص مقصد کے لیے جان دیتا ہے یا اس کی جان لی جاتی ہے۔

# 4.8 اكتساني نتائج

## اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- "علم بلاغت" کسی علم کا نام نہیں ہے، بلکہ بلاغت ایک تصور ہے۔ بلاغت اس صورت حال کی تصوراتی شکل کو کہا جا سکتا ہے جو زبان کو حسن اور خوبی کے ساتھ استعال کرنے سے ظہور میں آتی ہے۔
- "علم بیان" سے مراد وہ علم ہے جو ہم کویہ سکھا تا ہے کہ ہم ایک ہی مضمون اور مطلب کو مختلف اورزیادہ واضح طریقوں سے کس طرح اداکر سکیں۔
  - علم بیان سے ہم کسی بھی لفظ کے حقیقی یامجازی معنی سے واقف ہوتے ہیں اور انہیں فنکارانہ طور پر استعال کرنا سیکھتے ہیں۔
- لفظ کے مجازی معنی مرادلینے کا مطلب ہے کہ اگریہ کہا جائے کہ"شیر آرہاہے" تویہ کسی بہادر اور طاقت ور شخص کے آنے کی خبر ہو۔
  - مجازی نقطه نظر سے الفاظ کے استعمال کی جیار اہم صور تیں ہیں تشبیہ ، استعارہ ، کنایہ اور مجاز مرسل۔

- کسی ایک شئے یاشخص کوکسی دوسری شے یاشخص سے کسی مما ثلت کی بناء پر ہم پلہ یااسی کے مانند قرار دینا تشبیہ کہلا تاہے۔
  - تشبیه کے پانچ ارکان ہوتے ہیں۔مشبہ،مشبہ، وجہ شبہ، حرف تشبیہ اور غرض تشبیہ۔
    - جس شے یا شخص کو تشبیہ دی جاتی ہے اسے "مشبہ" کہتے ہیں۔
    - جسشے یا شخص سے تشبیہ دی جائے اسے "مشبہ بہ" کہتے ہیں۔
    - جس مما ثلت کی بناء پر تشبیه دی جائے اسے "وجه شبه" کہتے ہیں۔
- ارکان تشبیه میں حذف و اضافے کے لحاظ سے تشبیه کی درج ذیل اقسام قرار دی جاتی ہیں۔ تشبیه مرسل، تشبیه موکد، تشبیه مفصل، تشبیه مجمل، تشبیه بلیخ۔
- استعاره سے مراد وہ صورت ہے جب"مشبہ بہ" کوعین"مشبہ" قرار دیا جاتا ہے۔مثلاً اگر ہم یہ کہیں کہ"احد شیر ہے۔" توبیہ استعارہ ہے۔
  - استعارے کو درج ذیل سات حصول میں تقسیم کیاجاسکتا ہے: وفاقیہ ، عنادیہ ، مطلقہ ، مجر دہ، مرشحہ ، تصریحہ ، بالکنایہ و تخیلہ۔
  - کنایہ میں لفظ کے لغوی اور لازمی دونوں معنی مر او لیے جاسکتے ہیں۔ جیسے آنسو کو آنکھ کایانی کہیں۔ آنسو آنکھ کایانی ہی ہو تاہے۔
    - کنابیہ تین طرح کاہو تاہے۔ پہلامطلوب موصوف<mark>، د</mark>وسر امطلوب <mark>صفت</mark> اور تیسر امطلوب صفت وموصوف۔
- جب کنامیہ سے ذات موصوف مر ادہو تووہ کنامیہ مطلوب موصوف ہے۔اس کی دوقشمیں ہیں۔ایک کنامیہ قریب دوسری کنامیہ بعید۔
  - جب کنابیہ سے محض صفت مطلوب ہو تواس کو 'گنا<mark>بی</mark> مطلوب صف<mark>ت'' کہتے ہی</mark>ں۔
  - کنابیہ مطلوب صفت کی تین قشمیں ہیں۔ پہلی ایماواشارہ، دوسری رمز اور تیسری تلو تج۔
- کنایہ مطلوب صفت وموصوف میں تبھی موصوف کے لیے صفت کا اثبات کیاجاتا ہے اور تبھی موصوف سے صفت کی نفی بھی مقصود ہوتی ہے۔
- کنایہ کی ایک اور قسم بھی ہے جسے "تعریض" کہاجا تاہے۔جب کنایہ موصوف کے ذکر سے خالی ہو تواسے "تعریض" کہتے ہیں۔
- جب کسی لفظ کو حقیقی کے علاوہ مجازی معنی میں استعال کیا جائے اور حقیقی و مجازی معنوں مہیں تشبیہ کے علاوہ کو کی اور تعلق ہو تواسے "مجاز مرسل" کہتے ہیں۔
- مجاز مرسل کی اقسام: جزواور کل کاعلاقه ، سبب اور نتیجه کا تعلق ، ظرف اور مظروف کالگاؤ ، حال اور ماضی کاعلاقه ، حال اور مستقبل کا تعلق ، اصل شئے اور آله کا تعلق اور مقیدومطلق کا تعلق۔

## 4.9 كليدى الفاظ

الفاظ : معنى

امجد : بزرگ تر

موكد : تاكيد كرنے والا

شجيع : شجاعت كاحامل، بهادر

مفصل : تفصيل كاحامل

مجمل : مخضر،خلاصه

را عی : نگهبان، چرواها، مویثی چرانے والا

بليغ : بلاغت كاحامل

نرگس : انسانی آنکھ سے مشابہ ایک پھول

تعریفات : تعریف کی جمع

سوس : ایک پھول جس کی پتیوں کو زبان سے تشبیہ دی جاتی ہے۔

فصيح : فصاحت كاحامل

مبهم : جو داضح نه هو، گول مول، مشکوک

مریخ : نظام شمسی کاایک سیاره (Venus)

و منت . چیمیلاو

خورشيد : سورج

مجاز : حقیقت کے برعکس،جو حقیقی نہ ہو کار محال : مشکل کام

مما ثلت : شابت، یکسانیت

ظرف : برتن

مذ**ن** : دور کر دینا، نکال دینا،

مظروف : جوبرتن میں ہو

محذوف : جوحذف کردیا گیاہو، نکال دیا گیاہو

متكلم : بات كهنے والا، كلام كرنے والا

## 4.10 نمونه امتحاني سوالات

4.10.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1- تشبیه کس زبان کالفظہ؟

- 2۔ تشبیہ کے کتنے ارکان ہوتے ہیں؟
- 3- لفظ"كنايه "مذكر بے يامونث؟
- 4۔ استعارے کی کتنی اقسام بیان کی جاتی ہیں؟
- 5۔ الفاظ کے استعال کی کل کتنی صورتیں ہیں؟
  - 6۔ "خسروانجم سے کیام ادہے؟
  - 7۔ "جلاد فلک" کس سیارے کو کہاجاتاہے؟
  - 8- "احمد شیر ہے-" پیراستعارہ ہے یا تشبیہ؟
- 9۔ "تعریض" کا تعلق کنایہ سے ہے یامجاز مرسل ہے؟
  - 10- "آتش سال" سے کیام ادہے؟

### 4.10.2 مختصر جوابات کے حامل سوالات:

- - 2۔ استعارہ کی تعریف تیجیے اور مثالیں دیجی<mark>ے۔</mark>
  - - 4۔ مجاز مرسل کے بارے میں لکھیے۔
    - 5۔ "مستعار منہ"سے آپ کیا سمجھتے ہیں؟

#### 4.10.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- 1۔ تشبیہ کی تعریف بیان کرتے ہوئے اس کے ارکان پر روشنی ڈالیے۔
  - 2۔ استعارہ اور تشبیہ میں کیافرق ہے؟معہ امثال واضح سیجیے۔
  - 3- کنابہ کی مختلف صور تیں کیاہیں؟ تفصیل سے گفتگو بیجیے۔

## 4.11 تجويز كرده اكتسابي مواد

| مولانا محمد مبين    | حدائق البلاغت | -1         |
|---------------------|---------------|------------|
| سثمس الرحمٰن فاروقی | درس البلاغت   | <b>-</b> 2 |
| پروفیسر عبدالمجید   | علم البلاغت   | <b>-</b> 3 |
| مر زامچر عسکری      | آئينه بلاغت   | _4         |

## اكائى 5: علم بديع

|                                          |       | کے اجزا | أكائى |
|------------------------------------------|-------|---------|-------|
| يمهيد                                    |       | 5.0     |       |
| مقاصد                                    |       | 5.1     |       |
| علم بديع                                 |       | 5.2     |       |
| صنائع لفظى                               |       | 5.3     |       |
| صنعت تجنيس                               | 5.3.1 |         |       |
| صنعت تلمیح<br>سنائع معنوی<br>صنائع معنوی | 5.3.2 |         |       |
| صنائع معنوى                              |       | 5.4     |       |
| مر اعاة النظير                           | 5.4.1 |         |       |
| صنعت تضاد                                | 5.4.2 |         |       |
| क्राया जाताव नेजनम जं शनिकार             | 5.4.3 |         |       |
| اكتبابي نتائج                            |       | 5.5     |       |
| كليدى الفاظ                              |       | 5.6     |       |
| نمونه أمتحانى سوالات                     |       | 5.7     |       |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات             | 5.7.1 |         |       |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات               | 5.7.2 |         |       |
| طویل جوابات کے حامل سوالات               | 5.7.3 |         |       |
| تجويز كر ده اكتساني مواد                 |       | 5.8     |       |
|                                          |       | "       |       |

## 5.0 تمہیر

انسان اپنے جذبات واحساسات نیز افکار واحوال کاسب سے موٹز اور مر بوط اظہار زبان کے ذریعے سے ہی کر سکتا ہے۔ یہاں زبان سے مر ادوہ خاص عضو تکلم نہیں ہے جس کے ذریعے ہم مختلف قسم کی آوازیں نکالنے پر قادر ہیں بلکہ لفظوں اور جملوں پر مشتمل وہ بامعنی و مر بوط اظہار و مر بوط کلام ہے جو اظہار کی دوصور توں لینی تحریر و تقریر سے وجو د میں آتا ہے اور جسے ہم بات یا شخن بھی کہتے ہیں۔ یہ بامعنی و مر بوط اظہار

چاہے گفتگویا تقریر کی صورت میں ہویا تحریر میں اگر اس میں الفاظ یاجملوں کی ادائیگی کے دوران وزن وبحر اور ردیف و توافی کا خیال نہ رکھا جائے تواسے نثر کہا جائے گا اوراگر اس میں ردیف و قوافی اور اوزان و بحور کا التزام واہتمام کیا جائے تواسے نظم کہیں گے۔ نثر کی بھی طرزادا اور اسلوب اظہار کے لحاظ سے دوصور تیں ہیں ایک عام نثر اور دوسری ادبی نثر عام نثر میں تقریر و تحریر کا مقصد صرف یہ ہو تاہے کہ جوبات کہی یا لکھی جارہی ہے وہ اپنے تمام تر مفہوم کے ساتھ سننے یا پڑھنے والے تک پہنچ جائے۔ جب کہ ادبی نثر میں محض بات کو قاری یاسامع تک پہنچانا ہی مقصد نہیں ہو تا بلکہ ادبی محان کے ذریعے اسے کیف وانبساط بہم پہنچانا بھی ہو تاہے۔ یہی سبب ہے کہ ادبی نثر ، نظم یا شاعری کی ہی طرح تشبیہ واستعارہ ، صنائع لفظی و معنوی اور تاہمے و علائم جیسے عناصر کی حامل ہوتی ہے لیکن شاعری کے مقابلے میں نثری ادب پاروں میں ان کا التزام واہتمام کسی قدر کم ہو تا ہے۔ بہر حال صنائع لفظی و معنوی کی اہمیت فن شعر گوئی کے نقطہ نظر سے ہمیشہ رہے گی گو کہ آج کی شاعری کی سنجیدہ شعراء آج بھی ان ادبی و شعر کی عناصر کو حتی المقدور اپنی شعری تخلیقات میں بریخے کی کو شش کرتے ہیں۔

لیکن ہماری قدیم شاعری کا سب سے بڑا حسن ہی یہی ہے کہ وہ اعلیٰ ادبی وشعری عناصر سے مملوہ متصف ہے۔ جب ہم سودا، درد، میر، غالب، مومن، انشاء، مصحفی، ذوق، انیس، دبیر، ضمیر، آتش، اقبال وغیرہ کے کلام کو پڑھتے ہیں توان کے کلام کے ایک بڑے حصے کی تفہیم اوراس سے کیف وانبساط حاصل کرنے سے محروم رہ جاتے ہیں اور اس محرومی کا سبب تشبیہ واستعارے، صنائع لفظی و معنوی اور تلمیج وعلامت نگاری جیسے ادبی وشعری عناصر سے ہماری ناوا تفیت ہے۔ یہی وہ سب ہے جس کی بناء پر آپ کواس اکائی کے ذریعے چند اہم ادبی وشعری صنعتوں مثلًا تجنیس، تلمیح، مر اعاة النظیر، تضاد اور حسن تعلیل سے واقف کرایا جارہا ہے۔

#### 5.1 مقاصد

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- علم بدیع کی تعریف اور اس کی اہم اقسام کی وضاحت کر سکیں۔
- صنعت تجنيس كي تعريف اوراس كي انهم خصوصيات بيان كرسكيں۔
- صنعت تلمیح اور شاعری میں اس کی اہمیت وافادیت پر روشنی ڈال سکیں۔
- صنعت مراعاة النظير اور شعر وادب كى تزئين ميں اس كے كام كى وضاحت كر سكيں۔
  - صنعت تضاد کی تعریف اور شاعری میں کی معنوی کوواضح کر سکیں۔
    - صنعت حسن تعلیل اور اس کے استعمال پر روشنی ڈال سکیں۔

## 5.2 علم بديع

لفظ"بدیع" عربی زبان کالفظہ جس کے معنی ہیں انو کھا، نادر، نیا، نوا یجاد شئے وغیر ہدلفظ"علم" بھی عربی زبان کا ہی لفظہ جس کے معنی ہیں جاننا، آگاہی، واقفیت وغیر ہدان دونوں الفاظ کے مفہوم کو یکجا کرلیں تو ظاہر ہو تا ہے کہ کسی بھی کلام میں جولفظی اور معنوی خوبیاں پائی جاتی ہیں ان کی شاخت اور پہچان جس علم سے ہوتی ہے اسے "علم بدیع" کہتے ہیں۔"حد اکت البلاغت" کے مطابق "علم بدیع" کی تعریف درج ذیل ہے:

> "برلیج ایک علم ہے کہ اس سے چندامورایسے معلوم ہوتے ہیں کہ وہ کلام کی خوبی کے باعث ہیں۔اوران امور سے خوبی کلام کی جب ہے کہ پہلے علم معانی اور علم بیان کے قواعد سے مزین ہوچکاہو۔ " (حدائق البلاغت از میر شمس الدین فقیر، صفحہ نمبر 64)

> > سحر بدایونی کے مطابق:

"علم بدیع علم محسنات کلام کاہے جوالفاظ و معنی میں ہوتے ہیں، لیکن وہ محسنات بر سبیل استحسان ہوں نہ بر سبیل وجوب یعنی کلام کادرست ہونا حسب قواعد علم معانی و بیان کے ضرور ہے۔ اگر صنائع بھی ہوں تو مستحسن ہو گاور نہ کچھ مضائقہ نہیں۔"

(معيارالبلاغت ازسحر بدايوني، صفحه نمبر 43)

علم بدلیج کی ایک اور تعریف سجاد مر زانے ان الفاظ میں گئے ہے:
"اس علم کو جس سے تحسین و تزئین کلام کے طریقے معلوم ہوتے ہیں، علم بدلیع کہتے ہیں۔"
(تشہیل البلاغت از سحاد مر زا، صفحہ نمبر 167)

علم بدلیع کی ایک دوسر می تعریف علامه روحی کی تصن<mark>یف " دبیر" سے م</mark>لاحظه ہو: "علم بدلیع وہ علم ہے جس سے تزئین وآرائش کلام کے اسباب ووجوہ معلوم ہوتے ہیں۔ شرط بیہ ہے کہ کلام معانی وبیان کے معیار پر پورااتر چکا ہو۔اسباب وجوہ آرائش کواصطلاح میں صنعت (جمع صنائع) کہتے ہیں۔ اور ان صناعات کی دوقت میں ہیں: معنوی ولفظی۔"

(دبير از علامه روحی، صفحه نمبر 282)

مندرجہ بالا تعریفات کے نتیج میں درج ذیل نکات "علم بدیع" کے تعلق سے سامنے آتے ہیں۔

- 1. محاس کلام کاعلم "دعلم بدیع" کہلا تاہے۔
- 2. يه محاس "الفاظ" اور "معانى" دونول ميں پيدا كيے جاتے ہيں۔
- 3. ان لفظی ومعنوی محاسن کلام کے التزام واہتمام سے قبل کلام کامعانی وبیان کے لحاظ سے درست ہوناضر وری ہے۔
  - 4. تحسین وتزئین کلام کے طریقے لفظ ومعانی دونوں سطحوں پر اختیار کیے جاتے ہیں۔
    - 5. تزئین کلام کی ان صور توں پاان طریقوں کو ''صنائع'' کہاجا تاہے۔
  - 6. اگرلفظ کی سطح پر تزئین و تحسین کاطریقه اختیار کیاجائے تواس صورت کو "صنائع لفظی "کہتے ہیں۔
  - 7. اگر معنی کی سطح پر تزئین و تحسین کاطریقه اختیار کیاجائے تواس صورت کو "صنائع معنوی" کہاجا تاہے۔

"علم بدیع" سے متعلق ان اہم نکات کو ذہن میں رکھتے ہوئے اب اس کی دو اقسام یعنی "صنائع لفظی اور "صنائع معنوی" پر جنہیں عام طور پر "صنائع"اور" بدائع"کہاجا تاہے ،الگ الگ گفتگو کریں گے۔

## 5.3 صنائع لفظى

اگرلفظ کی سطح پر تزئین و تحسین کاطریقه اختیار کیا جائے تواس صورت کو "صنائع لفظی" کہتے ہیں۔وہ تمام صنعتیں یعنی تحسین وتزئین کلام کی وہ تمام صورتیں جو"لفظ" کی سطح پراختیار کی جائیں انہیں"صنائع لفظی" کہاجا تاہے۔صنائع لفظی میں جوصنعتیں شامل ہیں ان کی تعداد خاصی ہے۔صاحب حدا کُق البلاغت نے صنائع لفظی کی کل تعداد بارہ قرار دی ہے جواس طرح ہیں۔

> 1- صنعت تجنيس 2- صنعت ردالعجز على الصدر 3- صنعت لزوم مالا يلزم 4- صنعت منقوطه 5- صنعت مقطع 6- صنعت سجع 7- صنعت موازنه 8- صنعت ذو قافتين 9- صنعت متلون 10- صنعت تليخ 11- صنعت تنسيق الصفات 12- صنعت توشيح

> > صالُع لفظی میں سے اس اکا ئی میں ہم صرف صنعت تجنیس اور تلمیح پر گفتگو کریں گے۔

## 5.3.1: صنعت تجنيس:

صنعت تجنیس سے مراد وہ صنعت ہے جس میں دوالیے الفاظ کلام میں لائے جاتے ہیں جو تلفظ اور تحریر میں یکساں ہوتے ہوئے معنی کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں جیسے 'گان ''۔اس لفظ کے دومعانی پائے جاتے ہیں ایک عضو ساعت یعنی جس سے ہم سنتے ہیں، دوسرے زمین کے اندر کاوہ حصہ جہاں معد نیات جیسے کو کلہ، سونا، چاندی، تانبہ وغیرہ پائے جاتے ہیں اور جنہیں زمین کھود کر باہر نکالا جاتا ہے۔ صنعت تجنیس کی نوفشمیں ہیں:

1۔ تجنیس تام 2۔ تجنیس مرکب 3۔ تجنیس مرفو4۔ تجنیس خطی 5۔ تجنیس محرف6۔ تجنیس مزیل 7۔ تجنیس ناقص وزائد 8۔ تجنیس مطرف9۔ تجنیس مضارع

## (1) تجنيس تام:

تجنیس تام سے مراد دوایسے الفاظ کا استعال ہے جو نوع یافتہم میں،اعد ادمیں، ترتیب حروف میں اور حرکات و سکنات میں یکسال ہوں لیکن معنی کے لحاظ سے مختلف ہوں۔ صنعت تجنیس تام کی دوفتہ میں ہیں۔ 1۔ تجنیس تام مماثل، 2۔ تجنیس تام مستوفی۔

(الف) تجنیس تام مماثل: کوئی بھی دولفظ جو نوع،اعد اد، ترتیب حروف اور حرکات و سکنات میں یکسال ہوں اور وہ یاتو"اسم" کی حیثیت رکھتے ہوں یا" فعل" کی یا پھر"حرف" کی جیسے لفظ "گہنا"۔ اس لفظ کے ایک معنی ہیں زیور اور دوسرے معنی ہیں گر ہن لگنے کے اور بید لفظ "اسم" ہے۔ مثال ملاحظہ ہو

طلائی وہ بندہ پڑ اکان میں زرخالص ایسا کہاں کان میں

مندرجہ بالا شعر میں لفظ "کان" کے دو معنی ہیں ایک عضوساعت دوسرامعدن۔ ای طرح لفظ "کھلا" جو فعل ہے اور جس کا استعال درج ذیل مصرعوں میں اس طرح کیا گیاہے: 1۔ کعبہ امن واماں کا در کھلا 2۔ خسر وآفاق کے منہ پر کھلا یہلی "کھلا" کے معنی کھلنے کے ہیں اور دوسر ہے معنی زیب دینے کے ہیں۔ اسم اور فعل کے بعد اب ایک مثال" حرف" کی دیکھیے:

یوسف سے عزیز کو جہاں ممیں قسمت نے زلیخاسے چھڑایا اوپر درج شعر میں "معنی "مثل "اور دوسر ہے شعر میں جمعنی اوپر درج شعر میں "معنی کیا گیاہے، پہلے شعر میں جمعنی "اوپر درج شعر میں "معنی کیا گیا ہے، پہلے شعر میں جمعنی "متام مستوفی کہاجا تاہے جیسے:

(ب) شجنیس تام مستوفی: اگر دوالفاظ میں سے ایک اسم ہو ااور دوسر افعل یا حرف توالی صورت کو شجنیس مستوفی کہاجا تاہے جیسے:

کہادل نے مرے دیکھی جو وہ مانگ کہ ہے بیرات آدھی کچھ دعامانگ کیا ہے۔ اور دوسر ہے مصرعے میں فعل کی اس لیے یہاں صنعت شجنیس تام مستوفی ہے۔

(2) شجنیس مرکب:

اگر دوالیے الفاظ استعال ہوں جن میں ایک مفر د ہواور ایک مرکب توالی صورت کو تجنیس مرکب کہتے ہیں۔ تجنیس مرکب دو طرح کی ہوتی ہے۔ 1۔ تجنیس مرکب مثنابہ 2۔ تجنیس مرکب مفروق

(الف) تجنیس مرکب متثابہ: اگر دونوں لفظ بولنے میں کیسا<mark>ں ہوں اور ان میں</mark> ہے ایک مفر د اور دوسر امر کب ہو جیسے اس شعر میں ہے: قاتل نے لگایانہ کبھی زخم پہ <mark>مر</mark>ہم

پہلے مصرعے میں "مر ہم" ایک مفر دلفظ ہے جس کے معنی ایک دوا کے ہیں جوز خموں پرلگائی جاتی ہے جب کہ دوسرے مصرعے میں "مر ہم" لفظ مرکب ہے یعنی ہم مرگئے۔

(ب) جنیس مرکب مفروق: اگر مفرد اور مرکب ہم آواز الفاظ کھنے میں یکسال نہ ہوں جیسے درج ذیل شعر میں آئے الفاظ "جی نے" اور "جینے "۔

یہاں پہلے مصرعے میں "جی نے " سے مر اد " دل نے " اور دوسرے مصرعے میں " جینے " سے مر اد " زندہ رہنے " سے ہے۔ یہ دو مختلف الفاظ ہیں۔

## (3) تجنيس مر فو:

اگر کسی مفرد لفظ کے ایک یادواجزاء کسی دوسرے لفظ کے ساتھ مل کر معنی دیں تواسے تجنیس مر فوکھاجاتا ہے جیسے مفرد لفظ "پروانہ" اور مرکب لفظ"پروانہ" اور مرکب لفظ"پروانہ" مرکب لفظ"پروانہ بیں شامل ہو کر مشابہت پیدا کررہا ہے۔ یہ شعر دیکھیے: پروانہ بیں تمہارے رخ شمع سال پہ ہم پروانہ بیں ہے جان کے جانے کی بھی ہمیں

(4) تجنیس خطی: اگر دوایسے الفاظ طرفین تجنیس کے طور پر آئیں جن میں محض نقطوں کافرق ہو جیسے "عرق اور غرق" یا "خط اور خظ"۔ شعر دیکھیے: کہوتو کس سے میں پوچھوں نشان خانہ دوست کہ آشیانہ عنقاہے آستانہ دوست

(5) تجنیس محرف: اگر دوالفاظ میں محض حرکت یعنی زبر، زیریا پیش کا فرق ہو جیسے اس شعر کے مصرعه کثانی میں لفظ" رہا"اور" رہا" میہ بھی نہ پوچھا کبھی صیاد نے کون رہا کون رہا ہو گیا

(6) تجنیس مذیل: اگرایک لفظ کے آخر میں دوسرے لفظ سے دویادوسے زائد حروف ہوں تواسے تجنیس مذیل کہتے ہیں جیسے اس شعر میں " قلقل"اور " قل"کاستعال:

محفل میں شور قلقل میناؤمل ہوا لاسا قیاشر اب کہ توبہ کا قل ہوا

(7) تجنیس ناقص وزائد: اگر ایک لفظ میں کسی دوسرے لفظ سے محض ایک حرف زائد ہو جیسے اس شعر میں لفظ"لقب" اور"طلب:" اس نام کے اس لقب کے صدقے اس نامہ کے اس طلب کے صدقے

(8) تجنیس مطرف: اگر دوہم شکل الفاظ میں پہلے کے مقابلے میں دوسرے لفظ میں حرکت کے فرق کے ساتھ ایک حرف زائد ہو تواسے تجنیس مطرف کہتے ہیں جیسے اس شعر میں لفظ" بات" اور" نبات:

یونہ باتیں چیا چیا کے کرو

(9) تجنیس مضارع: اگر دوالفاظ میں محض ایک ہی حرف مختلف ہو تو اس صورت کو تجنیس مضارع کہتے ہیں جیسے درج ذیل شعر میں 'بہر" اور "بجر:" ہمر گہر طلسم اخلاص ہے بجر شخن میں خامہ غواص

5.3.2: صنعت تلميح: صنعت تلميح پر تفصيلی گفتگو کرنے سے قبل آیئے مختلف لغات میں درج اس کی تعریفات کا ایک جائزہ لیں: 1۔" تلمیح۔(ع)مونث (علم بیان کی اصطلاح) کلام میں کسی قصہ کی طرف اشارہ کرنا۔"

(نوراللغات، جلد دوم، صفحه نمبر 275)

2- " تلميح-ع، اسم مونث، علم بيان كي اصطلاح ميں كسى قصه وغير ه كا كلام ميں اشاره كرنا۔ "

(فرہنگ آصفیہ، جلداول، صفحہ نمبر 628)

3۔"صنعت تلہیج، بیراس طرح پرہے کہ کلام مشعر ہو کسی واقعہ مشہورہ پریاالیی چیز پراشارہ کیا جاوے کہ کتب مستعملہ میں مذکور ہو۔" (حدائق البلاغت از میرشمس الدین فقیر، صفحہ نمبر 102)

مندرجه بالا تعريفول پر غور كرنے سے دواہم نكات سامنے آتے ہيں:

1 - کسی بھی شعری کلام میں کسی واقعہ یاقصہ کی جانب اشارہ کرنا۔

2۔جس واقعہ یاقصہ کی جانب اشارہ کیا جائے وہ عام طور پر معروف ومشہور ہو۔

ان اہم نکات سے ہم دونتائج اخذ کر سکتے ہیں۔ پہلا توبیہ کہ تلمیح سے مراد کسی کلام منظوم میں کوئی واقعہ یاقصہ بیان کرنا نہیں ہے بلکہ محض چند الفاظ میں کسی واقعہ یاقصہ کی جانب اشارہ کر دینا ہے۔ دوسرا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ واقعہ صحیح بھی ہوسکتا ہے اور اس کی حیثیت ایک ایسے قصے کی بھی ہوسکتی ہے جو محض فرضی ہولیکن معروف ومشہور اور زبان زدعام وخاص ہو۔ یعنی واقعہ یاقصہ کا معروف ہوناضر وری ہے نہ کہ حقیقی

ہونا۔ تلیج کے تعلق سے ڈاکٹر شمیم انہونوی رقم طراز ہیں:

"اہل ادب کی اصطلاح میں تلمیح اس صنعت کانام ہے جس سے نظم یانٹر میں اشارے کے طور پر کسی افسانے، قصے، واقعے اور احادیث وآیات کا اجمالاً اس طرح ذکر کیاجائے کہ بغیراس کو جانے ہوئے کلام کالطف نہ حاصل ہو سکے۔کلام میں مختصراً دوایک لفظ کسی واقعے یاقصے کی طرف اشارے کے لیے رکھ دیے جاتے ہیں جس سے فوری طور پرکل یاجزو واقعہ کی طرف ذہن دوڑجاتا ہے اس لیے اس کانام تلمیح رکھاگیاجس کے معنی ہیں کسی چیز کی طرف اچٹتی ہوئی نگاہ ڈالنا۔"

(مقدمه تلميحات از محمود نيازي، صفحه 11)

مندر جہ بالا تحریر سے ایک اور اہم بات یہ سامنے آتی ہے کہ صنعت تکہتے صرف کلام منظوم کاہی وصف نہیں ہے بلکہ ادبی نثر میں بھی اس صنعت کااستعال کیاجا تاہے لیکن چونکہ اختصار شاعری کی روح ہے کہ وہاں بات تفصیل سے بیان کرنے کاموقع نہیں ہو تا اس لیے تکہتے کے اصل جو ہر توکلام منظوم میں ہی کھلتے ہیں۔ اسی لیے عام طور پر اس صنعت کا استعال شاعری میں ہی کیاجا تاہے۔

تلیج کے لیے کم سے کم دولفظ ضروری ہیں، مفر دالفاظ سے کوئی تلیج قائم نہیں کی جاسکتی ہے۔ دویادو سے زائد الفاظ کے ذریعے ہی کسی واقعے کی جانب اشارہ کیاجاسکتا ہے۔ ہم زیادہ تفصیل میں چلے جائیں گے توہ بیان واقعہ ہو جائے گانہ کہ تلہجے۔ اقبال کا یہ شعر دیکھئے اس میں کس قدر خوبصورتی کے ساتھ ایک مشہور واقعہ کی جانب اشارہ کیا گیاہے جس سے ایک عمدہ تلہجی صورت پیدا ہوگئ ہے:

کشتی مسکیں وجان پاک و دیواریتیم علم موسی بھی ہے تیرے سامنے حیرت فروش

مندرجہ بالاشعر میں تین تکھیجی تراکیب استعال کی گئی ہیں کشتی مسکیں،جان پاک اور دیواریتیم۔ان تین تراکیب کے استعال سے ایک مشہور ومعروف واقعہ قاری کی نظر کے سامنے آجاتا ہے اور یہی تلہیج کا کمال ہے۔

تلمیح کے سلسلے میں ایک سوال یہ بھی پیداہوتا ہے کہ کیا محاورات یاضرب الامثال کو بھی تلمیح کے زمرے میں رکھا جاسکتا ہے کیونکہ ان کا تعلق بھی کسی نہ کسی واقعہ سے ہی ہوتا ہے۔ کہاوتیں یاضرب الامثال تو عام طور پر کسی نہ کسی واقعہ سے ہی ماخوذ ہوتی ہیں مثلاً ''گھر کا بھیدی لنکاڈھائے''۔اب اس کہاوت کا تعلق بھی ایک اہم اور انتہائی معروف واقعے یاقصے سے ہے تو کیا ایسی صورت میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ کہاوتیں بھی تاہیج کے دائرے میں آتی ہیں۔ اس ضمن میں محمود نیازی کی رائے ملاحظہ ہو:

"وہ تمام لغت، محاورے، ضرب الامثال اور کہاوتیں تلمیح کے دائرے میں آتی ہیں جن سے کوئی قصہ یا کہانی وابستہ ہے اور عام طور پرلوگ ان قصوں سے واقف ہیں۔"

("کلمیحات غالب از محمود نیازی، صفحہ و)

(الف) تلمیحات کی اقسام:موضوعات کی بناء پر تلمیح کی درج ذیل اقسام قرار دی جاسکتی ہیں:

1- تاریخی تلمیحات: ان تلمیحات کا تعلق تاریخی حقائق وواقعات سے ہے۔ جیسے اس شعر میں "غزنوی" اور "ایاز" بطور لفظ تلمیح آئے ہیں:

نہ وہ عشق میں رہیں گرمیاں نہ وہ حسن میں رہیں شوخیاں نہ وہ غزنوی میں تڑپ رہی نہ وہ خم ہے زلف ایاز میں

2- مز ہی تلمیحات: مذہبی تلمیحات مذہبی نوعیت کے واقعات وعقائد کی جانب اشارہ کرتی ہیں۔ مثال دیکھیے:

قید میں یعقوب نے لی گونہ یوسف کی خبر لیکن آئکھیں روزن دیوارزنداں ہو گئیں

**3۔ فرضی و تخیلی تلمیحات:** جن تلمیحات کی بنیاد فرضی و تخیلی قصوں پر ہووہ اس زمرے میں آتی ہیں۔ شعر دیکھیے:

اور بازارسے لے آئے اگر ٹوٹ گیا ساغر جم سے مراجام سفال اچھا ہے

**4۔ علمی یااصطلاحی تلمیحات: مختلف علوم کی اصطلاحیں بھی اکثر بطور لفظ تلمیح کے استعال ہو تی ہیں جیسے اس بیت میں''انگشت عطار د''** 

انگشت عطار دسے قلم چھوٹ پڑاہے خورشیر کے پنج سے علم چھوٹ پڑاہے

علم نجوم یعنی ستارہ شناسی کے علم کے مطابق سیارہ عطار دقسمت کاحال ککھنے والا سیارہ ہے اور اسی رعایت سے اسے" منشی فلک" بھی کہتے ہیں۔ مذکورہ بیت میں دبیر نے اسی سبب سے" انگشت عطار د" کوبطور تلہیج استعال کیا ہے۔

5۔ ادبی تلمیحات: اس طرح کی تلمیحات ان اشعار میں پائی جاتی ہیں جہاں کسی حقیقی واقعے کوبنیاد بنا کر کلام میں ادبی وشعری رعایتوں سے کام لیا گیاہو۔ مثلاً بیر شعر

پیاسی تھی جو سپاہ خداتین رات کی ساحل پہ سر پیکتی تھیں موجیں فرات کی

میدان کربلامیں حضرت امام حسین علیہ السلام اور ان کے اہل خانہ ور فقاء پیاس سے بے حال تھے جب کہ دریائے فرات قریب ہی بہہ رہاتھالیکن فوج پزیدنے آل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر پانی بند کرر کھاتھا۔ شاعر نے دریامیں موجوں کے ساحل سے ٹکرانے کا سبب یہ بیان کیاہے کہ وہ صاحبان حق شناس کی پیاس نہیں بجھا سکتی تھیں۔ ظاہر ہے کہ یہ ایک شعری وادبی رعایت لفظی ہے جوایک حقیقی واقعے سے اخذکی گئی ہے۔

## (ب) تلميحات كى اہميت وافاديت:

تلمیخ کاسب سے بڑاوصف ہے ہے کہ یہ ایک دریا کو کوزے میں سمودیتی ہے۔ اس کے ذریعے کم سے کم الفاظ میں زیادہ مطالب ادا

کیے جاسکتے ہیں۔ حکایتوں اور قصوں ممیں بہت سے حکیمانہ افکارو نکتے پوشیدہ ہوتے ہیں جن کابیان طوالت کاباعث ہوتا ہے اس طوالت سے

بچنے اور ان حکیمانہ افکار سے فیض ولطف حاصل کرنے کاسب سے موثر ذریعہ تکمیخ کا استعال ہے۔ بعض وقت ایجاز واختصار تفصیل کے مقابلے
میں زیادہ سود مند ثابت ہوتا ہے یہی سبب ہے کہ بیان واقعہ سے زیادہ اس واقعہ یا قصے کی جانب محض ایک لطیف اشارہ تاثر و کیفیت

کو دوبالا کر دیتا ہے۔ ڈاکٹر مصاحب علی صدیقی اپنی تصنیف" ار دوادب میں تلمیجات" میں لکھتے ہیں:

"کمال توبیہ ہے کہ بات مخضر ہولیکن دردواٹرسے خالی نہ ہو۔ادھر شعر کی بجلی کوندے ادھر دردواٹر کی چیک آئکھوں کو چک آئکھوں کو چک آئکھوں کو چک آئکھوں کو چک مطلب کاسرچشمہ بن گئی ہے جوعارض حسن وخوبی انجام دیتی ہے۔ اسی وجہ سے ادائے مطلب کاسرچشمہ بن گئی ہے جوعارض

سخن پرایک ملکی سی نقاب ڈال دیتی ہے اور مشاقان جمال کی آتش شوق کواور بھی بھڑ کادیتی ہے۔" بھڑ کادیتی ہے۔"

(ار دوادب میں تلمیحات از ڈاکٹر مصاحب علی صدیقی، صفحہ 134)

تائیج کا استعال اس لحاظ سے بھی افادیت رکھتا ہے کہ اس سے قاری کے اندر جزوئیات پر غور کرنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ کسی بھی قصے یاواقعے کی اہم جزئیات بیان واقعہ میں اکثر و بیشتر نظر انداز ہو جایا کرتی ہیں لیکن جب قاری محض ایک تاہیجی اشارے سے قصے کی طرف متوجہ ہو تا ہے تو پھر وہ اس پہلے سے سنے یاپڑھے ہوئے قصے پر از سرنو غور کرتا ہے اور تب اہم جزئیات کی طرف اس کی توجہ ازخود مبذول ہوتی ہے اور اس طرح قاری کی بصیرت میں بھی اضافہ ہوتا ہے۔

تلمیحات کامطالعہ تہذیب و معاشرت اور رسوم ورواج کی بکھری ہوئی کڑیوں کو جوڑ سکتا ہے اوراس طرح تہذیب و معاشرت اور اس سے وابستہ اوہام واعتقادات کی تاریخ مرتب کی جاسکتی ہے۔ آج شاعری میں صنعت تلمیح کے التزام واہتمام کارواج نہیں رہا اسی لیے آج کی شاعری کا تہذیبی و معاشرتی پہلو بھی بڑی حد تک متاثر ہوا ہے۔

## 5.4 صنائع معنوى

اگر معنی کی سطح پر تزئین و تحسین کاطریقہ اختیار کیا جائے تواس صورت کو "صنائع معنوی" کہتے ہیں۔ وہ تمام صنعتیں یعنی تحسین وتزئین کلام کی وہ تمام صور تیں جو "معانی" کی سطح پر اختیار کی جائیں انہیں "صنائع معنوی' کہاجاتا ہے۔ صنائع معنوی میں جو صنعتیں شامل ہوں ان کی تعداد خاصی ہے۔ صاحب حدائق البلاغت نے صنائع لفظی کی کل تعداد بتیں (32) قرار دی ہے جو اس طرح ہیں۔
1۔ صنعت تفناد 2۔ صنعت مقابلہ 3۔ صنعت مر اعاۃ النظیر 4۔ صنعت مشاکلہ 5۔ صنعت مز اوجہ 6۔ صنعت ارصاد 7۔ صنعت عکس و تبدیل 8۔ صنعت رجوع 9۔ صنعت توریہ یا یہام 10۔ صنعت استخدام 11۔ صنعت لف و نشر 12۔ صنعت جمع و تفریق 14۔ صنعت توریہ ایک مقبولہ 20۔ صنعت جمع و تفریق 16۔ صنعت جمع و تقریق 16۔ صنعت جمع و تقریق 16۔ صنعت تاکید الذم بمایشہ بالمدح 24۔ صنعت صنائع مقبولہ 20۔ صنعت مذہب الکل می 21۔ صنعت تاکید المدح بمار الفدی براد ہو 28۔ صنعت تاکید الذم بمایشہ بالمدح 24۔ صنعت المبل العارف 29 صنعت المبل العارف 29 صنعت مراعاۃ القول بالموجب 30۔ صنعت اطراد یہ 31۔ صنعت تعجب 23۔ صنعت اعتراض یا حثو۔ ذیل میں جم ان میں سے تین صنعتوں صنعت مراعاۃ النظیر، صنعت تصاد ادار وصنعت حسن تعلیل پر گفتگو کریں گے۔

#### 5.4.1 مراعاة النظير:

"صنعت مراعاة النظيراس طرح پرہے كه كئى چيزيں اليى كلام ميں مندرج ہوں كه ان كوباہم مناسبت ہو جيسے باغ اور گلشن اور بلبل اور گل اور نرگس اور نسرين اور صبايا شمس اور قمر اور ستارہ اور فلک علیٰ ہذالقياس۔اس صنعت كو تناسب اور توفيق اور ابتلاف اور تنلفیق بھی كہتے ہیں۔"

#### (حدائق البلاغت ازمير تثمس الدين فقير، صفحه نمبر 70)

صنعت مراعاۃ النظیر کوصنعت تناسب بھی کہتے ہیں۔اگر کسی کلام میں ایک لفظ استعال کیاجائے اور پھر اس کی رعایت اور لحاظ سے دوسرے مناسب الفاظ جمع کر دیے جائیں تواہی صورت کوصنعت مراعاۃ النظیریاصنعت تناسب کہتے ہیں۔مثال دیکھییے:

رومیں ہے رخش کہاں دیکھے تھے نے ہاتھ باگ پر ہے نہ پاہے رکاب میں

اس شعر میں لفظ "رخش" لایا گیا پھراسی کی رعایت سے رو،باگ اور رکاب کاذکر کیا گیا ہے اس لیے یہ صنعت مراعاة النظیر ہے۔اس کی مزید دو قسمیں درج ذیل ہیں:

1-ايہام تناسب: جب دولفظ ایسے بیان کیے جائیں جن میں معنوی مناسبت پائی جاتی ہولیکن اس کے ساتھ ہی ایک ایسالفظ بھی بیان کیا جائے جسے پہلے بیان کیے گئے لفظ کے «مفہوم مرادی" یعنی جو مفہوم عام طور پر اس لفظ سے نکاتا ہو اس سے کوئی مناسبت نہ ہو جیسے یہ شعر:

مير کا هجر میں وصال ہوا چلو جھگڑا ہی انفصال ہوا

یہاں ہجر اور وصال میں معنوی مناسبت موجود ہے لیکن اس شعر میں وصال کالفظ مرنے کے معنوں میں استعال ہوا ہے اور ظاہر ہے کہ لفظ وصال کے اس مفہوم کو ہجر سے کوئی معنوی مناسبت نہیں ہے۔

2۔ نشابہ اطراف: اگر ابتدامیں دولفظ لائے جائیں تو پھر انہی کی مناسبت سے آخر میں بھی دولفظ لائے جائیں جیسے میر کایہ شعر: یاں کے سفیدوسیہ میں ہم کو دخل جوہے سواتنا ہے

یہاں سفید کی مناسبت سے صبح اور دن اور سیاہ کی مناسبت سے شام اوررات کا<mark>ستعمال کیا گیاہے اس لیے یہ ''نشابہ اطراف'' ہے۔</mark>

5.4.2 صنعت تضاد:

"تضاد۔(ع) مذکر۔باہم ضدہونا، آپس میں مخالف ہونا۔ایک صنعت کا نام، نظم یانٹر میں ایسے الفاظ جمع کرنا جوایک دوسرے کے ضدیا مقابل ہوں۔"

(نوراللغات، جلد دوم، صفحه نمبر 255)

صنعت تضاد کو صنعت طباق بھی کہاجا تا ہے اور اسے درج ذیل میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

(1) صنعت تضاد ایجابی: جب کسی بھی کلام نظم یانثر میں اسم، فعل یاحرف میں سے کچھ بھی ایک دوسرے سے متضاد جمع کیاجائے تواسے

صنعت تضاد ایجابی کہتے ہیں۔اس اسم، فعل اور حرف تینوں کے حوالے سے صنعت تضاد ایجابی کی ایک ایک مثال ملاحظہ ہو:

(الف)اسم کی مثال: ابتداوانتهاموج ازل ہے اور ابد کیابتاؤں میں نشان ساحل دریائے دل

اس شعر میں دومتضادات ابتدااور انتہاایک ساتھ آئے ہیں اس لیے بیہ اسم کی مثال ہے یعنی دومتضاد اسم ایک جگہ جمع کیے گئے ہیں۔

(ب) فعل کی مثال: کیا ہنسے اور خاک کوئی روسکے جم کھانے ہو توسب کچھ ہوسکے

جب دومتضاد فعل ایک ساتھ جمع ہوں تواسے فعل بافعل تضاد ایجابی کہاجا تاہے۔ مندرجہ بالاشعر میں یہی صورت یائی جاتی ہے۔

(ج) حرف کی مثال: وه میوه بائ تازه وشیری که واه واه واه

مذ كوره بالا شعر مين "واه واه" اور "ہائے ہائے" حرف باحرف تضاد ایجابی كی مثال ہیں۔

(2) صنعت تضاد سلبی: اگر کوئی دولفظ جوایک ہی مصدر سے لیے گئے ہوں اور ایک مثبت یاامر ہو اور دوسر امنفی یانہی ہو توالی صورت کو صنعت تضاد سلبی کہاجا تاہے۔ایک مثال" مثبت و منفی" اور ایک"امر و نہی" کی دیکھیے:

(3) صنعت ایہام تضاد: اگر کلام میں ایسے دوالفاظ جمع کیے جائیں جن کے معانی میں باہم تضادنہ ہولیکن ان سے جو مفہوم مر ادلیاجائے اگر اس میں تضاد ہو توالی صورت کو صنعت ایہام تضاد کہا جاتا ہے۔ مثال کے طور پریہ شعر:

لکھ کرزمیں پہ نام ہمارامٹادیا ان کاتو کھیل،خاک میں ہم کوملادیا

زمین پر نام لکھ کر مٹادینااور خاک میں ملادینابظاہر توایک چیز ہے،لیکن حقیقت میں دونوں کے معنی بالکل مختلف ہیں۔اس لیے یہ صورت صنعت ایہام تضاد کی ہے۔

(4) صنعت تدنیج: اگر کلام میں دومتضادر نگوں کاذ کرایک ساتھ کیا گیاہوتواسے صنعت تدنیج کہاجاتا ہے۔ایک مثال ملاحظہ ہو:

دیکھنامنہ لال ہو جائیں گے کس کس کے انجمی اس سامنے میرے جوبرگ سبزیاں تونے دیا

یہاں"لال" اور"سبز" دومتضادر نگ ہیں اس <mark>لیے ب</mark>یہ صنعت تدن<mark>یج قرار دی جائے گ</mark>۔

(5) صنعت مقابلہ: جب کسی شعر میں دویادوسے زیادہ معنی جوایک دوسرے کے الٹے نہ ہوں یکجابیان کیے جائیں اور بعد میں دوایسے معنی بیان کیے جائیں جو علی التر تیب ایک پہلے کی اور ایک دوسرے کی ضد ہوں تو اس کوصنعت مقابلہ کہتے ہیں۔ بعض ماہرین بلاغت اسے صنعت تضاد (طباق) کی ایک قشم سمجھتے ہیں اور بعض اس کوایک علاحدہ صنعت خیال کرتے ہیں:

مثال: چېره مهروش ہے ایک سنبل فام دو حسن بیاں کے دور میں ایک سحر ہے شام دو

یہاں''شہرہ'' اور ''سنبل'' میں کوئی معنوی تضاد نہیں لیکن''سحر'' کے مقابلے''شام'' کے استعمال سے صنعت مقابلہ کی صورت

پیداہو گئے۔

## 5.4.3 حسن تعليل:

"صنعت حسن تعلیل اس کو کہتے ہیں کہ کسی وصف کے واسطے کسی شئے کو علت کھہر اویں اور وہ شئے حقیقت میں اس کی علت نہ ہو معلوم کیاچاہئے کہ وہ وصف کہ جس کے واسطے کسی شئے کو علت کھہر ایا ہے یا فی نفسہ ثابت ہے یا نہیں۔ اگر وہ وصف فی نفسہ ثابت ہے تو وہ ال اس وصف کے واسطے فقط علت کا ثابت کرنا مقصود ہو تا ہے اور اگر وہ وصف فی نفسہ ثابت نہیں تو وہاں علت کے بیان سے اس وصف کا ثابت کرنا مقصود ہو تا ہے۔ "

#### (حداكق البلاغت ازمير سمّس الدين فقير، صفحه نمبر 81)

متذكرہ بالا تعریف سے معلوم ہوتا ہے كہ كسى واقعے یاوصف كی ایسی علت بیان كرنا جودراصل اس كی علت نہ ہو صنعت حسن تعلیل كہلا تاہے۔اس كی تین صور تیں ہوتی ہیں:

1 - کسی امر کی الیم علت بیان کرناجو اصلاً اس کی علت نه ہو جیسے بیہ شعر:

پیاسی جو تھی سپاہ خدا تین رات کی ساحل پیر سر پیکتی تھیں موجیں فرات کی

دریامیں لہریں یاموجیں ہوائے دباؤکے سبب اچھل کرساحل سے ٹکراتی ہیں لیکن شاعر نے جوعلت بیان کی ہے وہ دوسری ہے۔ شاعر کے مطابق چونکہ حضرت امام حسین اور ان کے اعزاء ور فقاء تین دن سے بیاسے تھے اس لیے رنج وغم کے باعث نہر فرات کی موجیس ساحل پر سریٹک رہی تھیں۔

2۔اگر کسی واقعی امر کے لیے شاعر کی فرض کر دہ علت کے سوااور کوئی علت نہ پائی جاتی ہو جیسے یہ شعر:

قارول نے راتے میں لٹایاخزانہ کیا

زیرزمیں سے آتا ہے جو گل سو زربہ کف

پھول کے اندر جوزیرہ ہوتا ہے شاعر نے اس کا سبب یہ بیان کیا ہے کہ چونکہ قارون معہ اپنے خزانے کے زمین میں سا گیاتھا اس لیے ہر پھول جوزیرہ لے کر پیدا ہوتا ہے یہ اس سونے چاندی کے ذرات ہیں جو قارون کے خزانے میں موجود تھے۔ ظاہر ہے کہ یہ علت محض شاعر کے ذہن کی اختراع ہے۔

3۔اگر کوئی امر واقعی نہ ہولیکن پھر بھی شاعر اس کے لیے کوئ<mark>ی علت بیان کر ہے</mark> جو اس امر کاسب ہو جیسے اس شعر میں دیکھیے:

گل آتے ہیں ہستی میں عدم سے ہمہ تن گوش ملبل کایہ نالہ نہیں افسانہ ہے اس کا

پیول کوبہ شکل کان قرار دے کریہ علت قائم کی ہے کہ وہ عدم سے عالم وجود میں محض بلبل کا نغمہ سننے نہیں آتے بلکہ بلبل جو گا رہی ہے وہ دراصل نغمہ خداوندی ہے۔ یہاں پیول کاکان کی شکل میں ہونا ہی کوئی امر واقعی نہیں ہے پھراس علت کے کیا معنی۔اس طرح یہ ساری صور تیں صنعت ایہام تناسب کی ہیں۔

## 5.5 اكتماني نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- کسی بھی کلام میں جو لفظی اور معنوی خوبیاں پائی جاتی ہیں ان کی شاخت اور پہچان جس علم سے ہوتی ہے اسے "علم بدلع" کہتے ہیں۔
  - "بدیع" عربی زبان کالفظہ جس کے معنی ہیں انو کھا، نادر، نیا، نوا یجاد شئے وغیرہ۔
  - اگر لفظ کی سطح پرتزئین و تحسین کاطریقه اختیار کیاجائے تواس صورت کو"صنائع لفظی" کہتے ہیں۔
  - - صنائع لفظی کی کل تعداد بارہ ہے جن میں تجنیس تام اور تلمیح اہم ہیں۔

- اگر دوایسے الفاظ لائے جائیں جو تلفظ اور تحریر میں کیساں اور معنی کے لحاظ سے مختلف ہوں تواسے تجنیس تام کہتے ہیں۔
  - تلمیح سے مر اد کسی بھی شعر ی یانثر ی کلام میں کسی واقعہ یاقصہ کی جانب اشارہ کرناہے۔
    - جس واقعه یا قصه کی جانب اشاره کیاجائے وہ عام طور پر معروف ومشہور ہو۔
  - صنائع معنوی کی کل تعد ادبتیس ہے۔ان میں صنعت مراعاۃ انظیر، صنعت تضاد اور صنعت حسن تعلیل اہم ہیں۔
- اگر کلام میں ایک لفظ استعال کیاجائے اور پھراس کی رعایت سے مناسب الفاظ جمع کر دیے جائیں تواسے صنعت مراعاۃ النظیر کہیں گے۔
  - نظم یانثر میں ایسے الفاظ جمع کر ناجو ایک دوسرے کے ضدیامقابل ہوں تواسے صنعت تضاد کہتے ہیں۔
  - کسی واقعے یاوصف کی الیی علت بیان کرناجو دراصل اس کی علت نه ہو صنعت حسن تعلیل کہلا تاہے۔

## 5.6 كليدى الفاظ

الفاظ

جس میں ربط ہو جس میں ربط ہو مر بوط تعريف شحسين

جسم کاایک جزو

طلائی : سونے کا تكلم : بات کرنا

لازم ہونایا کرنا التزام

: چھیڑنا،اعتراض کرنا تعريض

ہم شکل ہونا،موافق ہونا مشابهت

> شامل،ملاہوا مملو

غوطه لگانے والا غواص

صفت كاحامل متصف

مخضر طورير اجمالاً

آرائش،سحاوٹ تزئين

اختصار، مختصر ہونا ايجاز

مزین : سجابوا

انفصال : جدا ہونا

محسنات : خوبيال

متضاد : مختلف

## 5.7 نمونهُ امتحانی سوالات

## 5.7.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1. عضو تکلم کے کہتے ہیں؟

2. معیار البلاغت کامصنف کون ہے؟

3. صنائع کی دوقشمیں کیاہیں؟

4. صنعت تجنيس کی کتنی قشمیں ہیں؟ ریزار الانظر الدولا غیر کے

5. محمود نیازی کی تصنیف کا کیانام ہے؟

6. دبیرنے ضیغم کسے کہاہے؟

7. علم نجوم کی اصطلاح میں "عطار د" کو کیا کہتے ہیں؟

8. "اردوادب میں تلمیحات" کامصنف کون ہے؟

9. تلميح کس زبان کالفظہے؟

10. حسن تعليل كى كتنى قسمين بين؟

## 5.7.2 مخضر جوابات کے حامل سوالات:

1. علم بديع كى تعريف بيان سيجير ـ

2. صنائع لفظی سے کیام ادہے؟

3. تجنيس تام كى تعريف بيان تيجيئه

4. تلہیج کی کوئی مثال دیجئے۔

5. صنعت تضاد کی مختلف اقسام کے نام بتائے۔

## 5.7.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

1. علم کی تعریف بیان کرتے ہوئے اس کی اہم خصوصیات پرروشنی ڈالیے۔

- 2. صنعت تلميح کی اہميت پر ایک نوٹ لکھئے۔
- 2. صنائع معنوی کی تعریف بیان کرتے ہوئے اس کی اہم اقسام کاذ کر سیجئے۔ 3.

5.8 تبجويز كرده اكتسا في مواد 1. حدائل البلاغت مير شمس الدين فقير 2. حدائل البلاغت مولانا محمد مبين

3. تلمیحات محمود نیازی 4. اردوادب میں تلمیحات ڈاکٹر مصاحب علی صدیقی



# بلاک III: تنقیری دبستان اکائی6:مغرب میں تنقید کی روایت

|                                          |       | اکائی کے اجزا |
|------------------------------------------|-------|---------------|
| تمهيد                                    |       | 6.0           |
| مقاصد                                    |       | 6.1           |
| مغرب میں تنقید کی روایت                  |       | 6.2           |
| قدیم عهد یونان وروم کی تنقید<br>ث        | 6.2.1 |               |
| عهد نشاة الثانية ميں ادبی تنقید          | 6.2.2 |               |
| نو کلاسیکی عهد میں تنقید                 | 6.2.3 |               |
| رومانی عہد کی تنقید                      | 6.2.4 |               |
| عهد و کثوریه میں تنقید میں میں           | 6.2.5 |               |
| بیسویں صدی میں مغ <mark>ربی تنقید</mark> | 6.2.6 |               |
| روسی ہیئت پینندی                         | 6.2.7 |               |
| نئ تنقيد(New Criticism)                  | 6.2.8 |               |
| ا کشابی نتائج                            |       | 3.6           |
| كليدى الفاظ                              |       | 6.4           |
| نمونه امتحاني سوالات                     |       | 6.5           |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات             | 6.5.1 |               |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات               | 6.5.2 |               |
| طویل جوابات کے حامل سوالات               | 6.5.3 |               |
| تجويز كردها كتسابي مواد                  |       | 6.6           |

#### 6.0 تمهيد

تنقید کی اصطلاح، انگریزی لفظ Criticism کا ترجمہ ہے۔ انیسویں صدی کی اواخر دہائیوں میں جن نئی اصناف ادب سے ہمارا تعارف ہوا تھا،ان میں نظم،سوانح، ناول اور تنقید کی خاص اہمیت ہے۔ان اصناف کی جڑیں کسی نہ کسی سطح پر ہمارے ادب میں پہلے سے موجود ضرور تھیں، کیکن ان کی معیار بندی نہیں ہوئی تھی۔ اس کی ایک خاص وجہ یہ تھی کہ ہمارے نظام بلاغت میں ان کے بارے میں کوئی توجہ نہیں کی گئی تھی۔ قصیدے، مثنوی اور مرثیہ میں نظم کے ابتدائی آثار ضرور ملتے ہیں لیکن ہیت اور موضوع کی تخصیص کے باعث بیراصناف نئی نظم کے تصور پر پوری نہیں اترتی تھیں۔ تذکروں میں سوانحی خاکوں کا ایک د ھندلا ساتصور ضرور تھا،لیکن سوانح کا فن جس معروضیت اور غیر شخصیت کامتقاضی ہے،اس کی زبر دست کمی تھی۔ناول سے قبل داستان میں ناول کے ابتدائی نقوش کی نشاند ہی کی جاسکتی ہے، لیکن صنعتی نظام کی آمد آمدنے جس طور پر ہماری تہذیبی زندگی کو متاثر کیاہے اور ہم میں عقلیت کے حوالے سے زندگی کو سمجھنے کی اہلیت پیدا ہوئی ہے، داستان میں اس کی گنجائش کم سے کم تھی۔ اسی طور پر تذکروں میں تاریخ کا تصور بہت د ھندلا تھا، تذکروں کی تنقید میں معروضیت اور اس استدلال اور اس ضبط ار تکاز کا فقدان تھا جو تنقید کو ایک علم کا درجہ مہیا کرنے کے ضمن میں معاون آلات کا حکم رکھتے ہیں۔ انیسویں صدی کے اواخر میں عقلیت کی تحریک اکثر ہماری تقریباً تمام اصناف ادب پریڑا۔ بالخصوص تنقید نے اس جوہر کو کام میں لے کر، قدر شاسی کو ایک نئی راہ د کھائی۔ 1893ء میں حاتی نے اپنے مجموعہ کلام پر <mark>جو مقدمہ لکھاتھا اس کی حیثیت ایک دیاہے کی تھی۔ حالی نے اپنی شاعری کے</mark> جواز کے طور پر اسے قلم بند کیا تھااور یہ جواز مجموعاً اُردوشاعر<mark>ی</mark> کاجواز کہلایا<mark>۔ ا</mark>گر چہ حالی کا بہ مقصد نہ تھا، لیکن حالیؔ نے خصوصیت کے ساتھ جن مسائل کو موضوع بنایا تھا، اور جن اہم اموریر تفصیل کے <mark>ساتھ رائے زنی ک</mark>ی تھی،ان کی نوعیت عمومی تھی۔اسی بنایر حالی کامقدمہ ایک لحاظ سے ہماری شاعری کا مقدمہ بن گیا۔ جو شعبہ تنقید کا حرف<mark> اول</mark> کہلایا اور جس نے شعر فہمی کا ایک ایسا تصور فراہم کیا جو آج بھی ہماری گفتگو کا ایک خاص موضوع ہے۔ ہماری تنقید نے کئی ادوار طے کر لیے ہیں، اس کی علمی سطح پہلے سے کہیں زیادہ بلند اور وسیع بساط کی حامل ہے، تاہم حالی کا اندازِ نقد اور ان کا طریق کار موجودہ زمانوں میں بھی بڑی معنویت رکھتا ہے۔ حالی کی تنقید نے ہمیں معروضیت کا درس دیا ہے، بےلوثی کی تاکید کی، تجزیے کا عرفان بخشاہے، استدلال کی اہمیت جتائی ہے۔ دیکھاجائے تو تنقید کے طریق کارمیں یہ امور وہ ہیں جن کی اہمیت ہمیشہ بر قرار رہے گی۔

#### 6.1 مقاصد

اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- مغرب میں تنقید کا ارتقااور روایت کامطالعہ کر سکیں۔
- مغربی تنقید کے ذیل میں ادب یا تخلیقی ادب کیاہے؟ سے واقف ہو سکیں۔
- قدیم عہد یونان وروم کی تنقید کے بارے میں معلومات حاصل کر سکیں۔
- عہد نشاۃ الثانیہ اور نو کلا سکی عہد میں تنقید کی سمت ور فتار سے آشاہو سکیں۔

- رومانی عہد میں تنقید کے تصورات سے واقف ہو سکیں۔
- عہد وکٹوریہ وبیسویں صدی میں مغربی تنقید کا جائزہ لے سکیں۔

## 6.2 مغرب میں تنقید کی روایت

زندگی فہمی اور دنیا فہمی یا جے کا نئات فہمی ہا جائے، ایک دانش ورانہ عمل ہے۔ انسان کسی چیز کی ہیئت و ماہیت یا اس کے خوب و رخت کا پیۃ لگانے کے لیے حواس اور جذبے سے کام لیتا ہے یا پھر اپنی عقل اور اپنے شعور کورہ نما بنا تا ہے۔ حیات و کا نئات اور اس کے حقا کُلّ جعنے واضح اور نمایاں دکھائی دیتے ہیں، اسنے ہی وہ پیچیدہ اور مہم بھی ہیں۔ فلسفیوں کے نزدیک، اسی لیے، تمام موجوداتِ عالم ایک سربستہ راز کا حکم رکھتے ہیں۔ ہر فلسفی اپنے علم، اپنے تجربے اور اپنے ذوق کے مطابق ان کی گرہ کشائی کر تارہا ہے۔ تقید کو بھی فلسفہ ادب کانام دیا گیا ہے۔ زندگی کی طرح تخلیق ادب بھی ایک بیچیدہ شعبہ ہے۔ تخلیقی ادب کے تعلق سے یہ کہنا مشکل ہے کہ وہ کتنا شعوری عمل کا نتیجہ ہو تا ہے اور کتنالا شعوری عمل کا نتیجہ ہو تا ہے اور کتنالا شعوری عمل کا ' یعنی اس کی ترتیب و تفکیل میں ہمارے ارادے کو کتناد خل ہو تا ہے۔ تاہم اس امر سے کسی کو انکار نہیں ہے کہ تخلیقی ادب کی ادب کی دوجہ انی اظہار ہے، اس لیے ابہام اس کا مقدر ہے۔ علاوہ اس کے تخلیقی ادب کی زبان بھی عام مر وجہ زبان کے بر خلاف مجازی اور تخلیقی ہوتی ہے، اس لحاظ سے اس کی معنوی پیچید گیاں اور بڑھ جاتی ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ تغلیقی ادب کی تفتیم و تعبیر کے مسلے نے ادبی دانشوروں اور جمالیاتی مفکرین یا فلسفیوں کو ہمیشہ اپنی طرف متوجہ رکھا ہے۔ تفہیم ادب میں درجہ ذبل سوالات کو بنادی حیشیت حاصل رہی ہے:

الف: ادب یا تخلیقی ادب کیاہے؟

ب: تخلیقی ادب، دوسری تحریروں سے کیوں کر مختلف ہو تاہے؟

ج: تخلیقی ادب کی تشکیل کے پس پشت وہ کون سی قوتیں ہیں جو بروئے کار آتی ہیں؟

د: شعوری اور لاشعوری محرکات کے علاوہ خارجی عوامل کی کیا حیثیت ہے؟

ہ: ہیئت اور موضوع کے تعلق کی کیااہمیت ہے؟ یہ دونوں علاحدہ در جات رکھتے ہیں یاان میں کوئی نامیاتی ربط بھی ہو تا ہے جو انہیں ایک وحدت میں ماندھ دیتا ہے۔

و: ادب میں اظہار کی منطق یا اظہار کی نفسیات، ہیئت، موضوع اور منشائے مصنف (Intention) کو کس کس طور پر متاثر کرتی یا کرسکتی ہے؟

ز: تخلیقی ادب میں روایت اور انفر ادیت کی کیا ہمیت ہے؟

ح: تخلیقی ادب کی زبان اور رواجی زبان میں کس نوعیت کا فرق ہو تاہے؟

اس طرح کے اور بھی کئی سوالات ہیں، جن سے ایک نقاد کو واسطہ پڑتا ہے۔ یہی وہ سوالات ہیں، جنہیں سب سے پہلے یونان اور پھر روم کے جمالیاتی مفکرین نے اٹھایااور ان کے جواب بھی فراہم کرنے کی سعی کی۔

## 6.2.1 قديم عهد يونان وروم كي تنقيد:

حیات و کائنات یا ادب سے متعلق سقر اط، افلا طون اور پھر ارسطونے سوالات قائم کیے تھے۔ انہوں نے تنقید کی بنیادیں بھی وضع کیں۔ سقر اط کارویہ ساجیاتی اور اخلاقی تھاجس کے نزدیک مادی زندگی میں افادیت اور اخلاقی زندگی میں نیکی کی خاص اہمیت تھی۔ اسی طور پر اس کا نظریہ 'جمال بھی افادیت ہی کے ساتھ مربوط تھا۔ اس نے مختلف شعبہ ہائے زندگی کے جو درجات متعین کیے تھے، ان میں شعر اکو چھٹے درجے پررکھا تھا۔ گویا ساجی زندگی میں افادی نقطہ 'نظر سے ان کی اہمیت اور دیگر افر ادسے کم تر تھی۔

اس کے نزدیک تمام اشائے موجودات خود مکتفی حقائق نہیں ہیں بلکہ یہ محض عینی جو ہروں ( Ideal Essences ) کے عکس ہیں اور یہ جو ہر غیر مبدل اور مطلق ہیں۔ جب کہ مادی کا نئات ہمیشہ بدلتی رہتی ہے، اس میں استقلال ہے نہ استقامت۔ افلا طون کے نزدیک شاعر محض اس عکس اور اس التباس (Illusion) کی نقل کرتا ہے۔ اس لیے شاعر کی تخلیق نقل در نقل کا حکم رکھتی ہے اور اسی بنا پر وہ ناقص اور نامکمل ہوتی ہے۔ اس کے نزدیک شاعر اصل حقیقت اور صدافت کی نما ئندگی کرہی نہیں سکتا کیوں کہ اس کے حواس کا تجربہ محض ناقص اور نامکمل ہوتی ہے۔ اس کے نزدیک شاعر اصل حقیقت اور صدافت کی نما ئندگی کرہی نہیں سکتا کیوں کہ اس کے حواس کا تجربہ محض ان کے عکس ہی تک محدود ہو تا ہے۔ اس طرح شاعر جھوٹا ہو تا ہے اور جھوٹ کی تبلیغ کرتا ہے اور جو سماج کو کوئی فائدہ پہنچانے کے بجائے الٹا اس کے اخلاق کو بگاڑنے میں معاون ہو تا ہے۔ انہیں بنیادوں پر وہ کامیڈی اور ٹر پیچٹری پر بھی سخت قسم کی تنقید کرتا ہے۔ شعر اکو اپنی مثالی ریاست سے جلاو طن کرنے کے پیچپے اس کا یہی اخلاقی نظریہ کام کرتا ہے۔

افلاطون کے برخلاف ارسطو،جو اس کا شاگر دھا، نسبتاً ایک غیر ا<mark>فا</mark>دی نقطہ نظر پیش کر تا ہے۔ ارسطونے درج ذیل چار بنیادی خصوصیات افلاطون ہی سے اخذ کی ہیں:

الف: شاعری نقالی کا ایک عمل ہے۔

ب: شاعری جذبات کوبرانگیجت کرتی ہے۔

ج: شاعری جذبات کو ابھارتی بھی ہے اور انبساط و کیف بھی بخشتی ہے۔

د: شاعری سے جو جذبات حرکت میں آتے ہیں، وہ شاعری کے قاری پاسامع کی پوری شخصیت اور روز مرہ کی حقیقی زندگی میں اس کے جذباتی کر داریر اثر انداز ہوتے ہیں۔

ار سطونے افلاطون کے نظریہ نقل کو قبول ضرور کیاہے لیکن وہ جامد اشیاو حقائق کی نقالی کو شاعری نہیں کہتا بلکہ اس کے نزدیک شاعر تخیلی نما ئندگی کر تاہے۔اس کا تخلیقی عمل شے کی نقل سے نہیں بلکہ شے کے عمل کی نقل و نما ئندگی سے عبارت ہو تاہے۔

ار سطو، افلاطون کے اس خیال سے متفق ہے کہ شاعری انسانی جذبوں کو متحرک کرنے کی قوت رکھتی ہے۔ لیکن وہ یہ نہیں مانتا کہ اس صورت میں انسان کے اخلاق میں کوئی بگاڑ پیدا ہوتا ہے جو آگے چل کر انسانی ساج میں انتشار کا باعث بھی بن سکتا ہے۔ اس کے برعکس اس صورت میں انسان کے اخلاق میں کوئی بگاڑ پیدا ہوتا ہے کہ شاعری یاٹر پیٹر کی سے جو جذبے ابھرتے ہیں، ان کے اخراج کے بعد انسان ارسطونز کیہ و تظہیر (Catharsis) کا نظریہ پیش کرتا ہے کہ شاعری یاٹر پیٹر کی سے جو جذبے ابھرتے ہیں، ان کے اخراج کے بعد انسان ساج کا اہل زیادہ ہوجاتا ہے۔ ٹر پیٹری خوف کے ساتھ ساتھ رحم کے جذبات بھی ابھارتی ہے جو انسانوں میں باہمی انس اور ہمدردی کے جذبات بھی کوراہ دینے والی قدریں ہیں۔

ارسطونے پہلی مرتبہ صنف اور ہیئت کے تصور پر بڑی فیصلہ کن نظر ڈالی ہے۔ ہیئتی اور اصنافی تنقید ہی نہیں عملی تنقید اور ساختیاتی تنقید کا بھی وہ پہلا علم بر دار ہے۔ ادب و تنقید کی تاریخ میں وہ پہلا تھیوری ساز ہے، جو ادب کے جانچنے کے اصول ادب ہی سے اخذ کرتا ہے۔ اس طرح اطلاقی تنقید کے تمام سلسلے ارسطوہی سے جاکر ملتے ہیں۔ کھارسس کا تصور اس کی نفسیاتی بصیرت کا مظہر ہے۔ نقل و نما کندگی کے ساتھ تخیل کا تصور قائم کرکے وہ ان رومانو یوں کا پیش رو کہلا تاہے جنہوں نے (بشمول کالرج) تخیل اور تخلیق کے بنیادی رشتے کو اپنی بحث کا خاص موضوع بنایا تھا۔ ارسطونے ہر سطح پر فن اور ادب کو ان کے اپنے حدود میں جانے اور سیجھنے کی سعی کی 'کہ تخلیقی اظہار کے اپنے تقاضے خاص موضوع بنایا تھا۔ ارسطونے ہر سطح پر فن اور ادب کو ان کے اپنے حدود میں جانے اور سیجھنے کی سعی کی 'کہ تخلیقی اظہار کے اپنے تقاضے ہوتے ہیں۔ شاعری کے تعلق سے اس کے نظریات میں ایک ایسے انجیئر کا تصور ابھر تا ہے جو ساختی پیکیل کو سب سے مقدم رکھتا ہے۔ یعنی فن پارہ اپنی ظاہری اور باطنی ساخت میں جزبہ جزایک منظم کل کی تشکیل کرے۔ ارسطوکے پلاٹ اور وحدت کے تصور میں شظیم و تعمیر کا یہ پہلو خاص ابھیت کاحامل ہے۔

یونان کے علاوہ روم میں جن نقادوں کے تصورات و نظریات کو خاص و قعت کی نظر سے دیکھا جاتا ہے ان میں ہوریس اور لانجائنس کا در جہ اہم ہے۔ ہوریس بنیادی طور پر ایک شاعر تھا۔ اور شاعری میں اس کا مقام ایک نقاد کی حیثیت سے زیادہ بلند ہے۔ ہوریس کے خیالات پر یونانی تنقید کا گہر ااثر تھا۔ وہ خو د ایک فلسفی تھا اور اسی بناپر شاعری کی مابعد الطبیعیات سے زیادہ اسے اس کی جمالیات سے نسبت تھی۔ اس کی تصنیف Ars Poetica تھیوری پر گفتگو نہیں کرتی بلکہ اس کا خاص موضوع شاعری کا فن ہے۔

ٹریجڈی کے تعلق سے ہوریس کے جن تصورا<mark>ت</mark> سے ہمارا سابقہ پڑتا ہے وہ ارسطو ہی کے تصورات پر مبنی ہیں۔ وہ ایک پر تکلف، نفیس اور مہذب سماج کا نما ئندہ تھا، جس کے باعث اسے اپنی قومی روایات بے حد عزیز تھیں۔ وہ بھی ہیئت اور ساخت میں تیمیل پر زیادہ زور دیتا ہے۔اس کا خیال تھا کہ:

الف: شاعری میں وحدت واجمال کی خصوصیات ہونی چاہئیں۔اس میں جن خیالات کو پیش کیا جائے شاعر کو ان میں ایک نفیس قشم کی تربیت و تنظیم کاخیال رکھناچاہیے۔

ب: شاعر کوان اصولوں کا لحاظ رکھنا چاہیے جن کے تحت شاعری توازن، تناسب، اعتدال اور ضبط وار تکاز جیسی خصوصیات کی حامل ہوتی ہے جو شاعری میں نفاست ( Decorum ) کو قائم رکھنے میں کام آتی ہیں۔

- ج: شاعری میں ہیئت کی اپنی ایک اہمیت ہے لیکن جو چیز ہمیں حظ بخشتی ہے وہ شاعری کامواد ہو تاہے۔
- د: اعلیٰ شاعری کے نمونے وہی ہیں جو شاعر کے اندر کی آواز کی نما ئندگی کرتے ہیں اور جوالوہی، فیضان کا نتیجہ ہوتے ہیں۔
  - ہ: شاعری میں اخلاق آموزی کے ساتھ حظ بخشنے کے جو ہر کووحدت کے طور پر نمو پانا چاہیے۔
- و: قدما کے اعلیٰ فنی نمونے ہمارے بہترین رہ نما ہیں۔ بالخصوص یونانی فن پاروں کی پیروی کرنی چاہیے جن میں اعلیٰ در جے کی نفاست اور وحدت پائی جاتی ہے۔وہ فن پارہ لائی مذمت ہے جس کی تشکیل میں مختلف اصناف کو بروئے کار لایا گیا ہو۔ یہ چیز تخلیقی تناسب کے خلاف ہے۔
- ز: قدیم اصناف اور قدیم جیئتیں ہی اظہار کے لیے کافی ہیں۔ شاعر کو نئی ہیئتوں اور نئی اصناف کی اختر اع سے گریز کرناچاہیے

کیوں کہ جو پچھ کہ قدماکے وسلے سے ہمیں ملاہے ، اس کے بعد کسی اختراع کی گنجائش ہی نہیں ہے۔ اب صرف ان کا اتباع ہی ممکن ہے۔
ہوریس کے علاوہ لا نجائنس بھی ایک اہم روی نقاد تھا، جو اپنے خیالات و تصورات میں بڑا اور یجنل تھا۔ ہوریس، ارسطو کا پیرو کار
تھا جبکہ لا نجائنس افلاطون کے نظریات سے متاثر تھا۔ اس کے نزدیک شاعر فیضان ربی کے تحت ہی ایک مثالی حسن یا جمکیل کا جوہر خلق
کرسکتا ہے۔ وہ لا نجائنس ہی تھا جس نے ارسطوسے زیادہ واضح انداز میں تخیل کی تخلیقی اہمیت کا احساس دلایا، رومانوی عہد میں کالرج نے لین
تھیوری میں جے ایک خاص جگہ دی ہے۔ لا نجائنس نے جہاں فیضان (Inspiration) کو ایک خداداد صلاحت اور خدا کی بخش ہوئی ایک
بڑی نعمت قرار دیا ہے، وہیں وہ یہ بھی کہتا ہے کہ شاعر اس قوت کے حصول کے بعد اپنے قاریوں کی روح کے اندر بھی سرایت کرنے ک
تابل ہو جاتا ہے۔ گویا وجد آفرینی یاروحانی حظ کی وہ کیفیت جو فیضان کے ذریعے شاعر کو میسر آئی ہے، ایک ایسی قوت ہے جو قاری کو عظمت و
رفعت (Sublimity) کی بلندیوں سے آشنا کر اسکتی ہے۔ اس عظمت کے وہ یا پخی سرچشے بتاتا ہے:

- 1. ارفع تخيلات كى تشكيل جنهيں تخليقي مهيج (Urge) كانام ديا جاسكتا ہے۔
- 2. فیضان کے حامل اور شدید جذبات، جنہیں اظہاری مہیج سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔
- فن تقریر سے متعلق فی وسائل کی قوت، جس میں قائل ومائل کرنے کی زبر دست صلاحت ہوتی ہے۔
  - 4. رفيع ونفيس زبان وبيان
  - یر شوکت تنظیم و ترکیب جو (3) فن تقریر اور (4) نفیس زبان و بیان کام کب ہو۔

رومانوی عہد کے شعر امیں سے ورڈ سورتھ، کالرج اور شیل نے اپنے طور پر تخیل اور فیضان کی اہمیت پر اصر ار کیا۔ بقول لا نجائنس" فن کمال یافتہ اور پختہ اسی وقت ہو تاہے جب وہ عین فطرت کا احساس دلائے" گویالا نجائنس فن کے رسمی اصولوں اور نقل کے بجائے اس جذبے کے عمل کو اہمیت تفویض کرتاہے جس کے باعث فن حد کمال تک پہنچتاہے۔ شاعر کے جذبے اور تواجد (Ecstasy) کی کیفیت ایک ایسے اسلوب، زبان، الفاظ اور فنی بدائع کو راہ دیتی ہے جس میں فطری طور پر ایک بے اختیار انہ پن ہو تاہے۔ لا نجائنس اسی کو روحانی توت سے بھی تعبیر کرتاہے۔

#### 6.2.2 عهد نشاة الثانيه مين ادبي تنقيد:

یونان وروم کاعہدِ قدیم،ادب و فن کے اعتبار سے بڑاتر قی یافتہ تھا۔ ان ادوار میں مختلف اصنافِ سخن اور ان کی ہمئیتوں کا ہمہ پہلو تجزیہ و محا کمہ کیا گیا۔ تجزیہ و محا کمہ کیا گیا۔ فن تقریر (خطابت) کے علاوہ شاعری کی زبان اور اسے پرتا ثیر اور پر قوت بنانے والی فنی تدابیر کی اہمیت کو واضح کیا گیا۔ جذبہ اور تخیل کے اس تعلق پر بحث کی گئی جو فن کو سر فرازی بخشاہے۔ فلسفے اور تاریخ کے مقابلے میں شاعری کو ایک اعلیٰ اور مختلف درجہ عطاکیا گیا۔

یوروپ میں نشاۃ الثانیہ کی تحریک نے لوگوں کو یونان وروم کے فلسفہ و فکر کے علاوہ ادب و فن کے اہم اور تاریخ ساز کارناموں کی طرف متوجہ کیا۔ قدما کے عظیم فن پارول کے تراجم ہوئے۔ ان کے تصورات کی اہمیت کو سمجھا گیا۔ ارسطوک مقابلے میں رومی مصنفین میں ہوریس کے خیالات کو سمجھنازیادہ آسان تھا، ارسطوکی فن شاعری (Poetics) کی زبان بڑی ادق تھی، اس لیے ارسطوکا

براہ راست مطالعہ بہت بعد میں ممکن ہوسکا۔ یہ بھی ایک ستم ظریفی تھی کہ رومی نقادوں کے خیالات کو ایک مدت تک ارسطو کے خیالات کے طور پر سمجھا جاتارہا۔

انگستان میں با قاعدہ تنقید کا آغاز سر فلپ سٹرنی کی تنقید کی تصنیف" ڈیفنس آف پوئٹری" سے ہو تاہے جو اس نے گوسن کے ان حملوں کے جو اب میں لکھی تھی جو اس نے شاعری کے خلاف کیے تھے۔ گوسن ایک پیورٹین تھا، جس کے نزدیک شاعری اور تھیٹر فضولیات میں تھے، جن سے عمومی اخلاق کی نفی ہوتی ہے۔ سٹرنی نے یونانی اور لاطینی شعر ااور فلسفیوں کو استناد کا در جہ دیا۔ اس نے شاعری کو تمام علوم کی مال کانام دیا جو انسان کو جہالت اور بے خبری کے دائر ہے سے زکال کر علم وعرفان کی دولت سے مالا مال کرتی ہے۔ سٹرنی، رومیوں کے خیال کے مطابق شاعر کو ایک غیب دان اور ایک پنجبر کا درجہ عطا کرتا ہے جس پر غیب کے سارے پر دے واہیں۔ یہ چیز شاعر کی غیر معمولی بھیرت اور وِژن کی دلیل ہے۔

سڈنی 'شاعر کا مرتبہ فلسفی اور مورخ سے ممتاز بتا تا ہے۔ شاعر انسان کو مثالیانے (Idealise) کی جو قوت رکھتا ہے ' اس جیسی عظمت سے دوسرے محروم ہیں۔سڈنی کے خیال کے مطابق:

- شاعری کاکام اخلاق آموزی کے پہلوبہ پہلوحظ رسانی بھی ہے۔
  - 2. شاعر كذاب نہيں ہو تابلكہ فرض كر دہ حقائق بيان ك<mark>ر</mark> تاہے۔
- 3. شاعری نه توسفلی جذبات کوبرانگیخت کرتی ہے نه انسان کوبزول اور کمزور بناتی ہے۔ جبیبا که گوسن کاالزام ہے۔
  - 4. شاعری کے لیے محنت، نقل اور تجربہ ضروری ہے۔
  - 5. طربیہ اور حزنیہ کو بھونڈے طریقے سے ملاکر پیش کرنے سے تنافر پیدا ہوتا ہے۔

## 6.2.3 نو كلاسيكي عهد مين تنقيد:

سٹرنی کے بعد وہ ڈرائٹن ہی ہے جس نے تنقید کو ایک بلند پاید درجہ دیا۔وہ قدما اور ان کے فن اور ان کے معیارات کی قدر کرتا تھا، لیکن ہر زمانے میں ان کی سخت پابندی کے وہ خلاف بھی تھا۔ اسی لیے اس نے اکثر مقامات پر قدیم یونانی تصورات سے انحراف بھی کیا ہے۔وہ کہتاہے کہ "اگر ار سطونے ہمارے زمانے کی ٹریجٹریاں پڑھی ہو تیں تواس کی آرامختلف ہو تیں "اس کاخیال تھا کہ:

- 1. ہر قوم کی پیندوناپیند کااپنامعیار ہو تاہے، جواس کے ذوق اور اس کی تہذیب کی نمائند گی کرتاہے۔
- 2. تنقید کے اصول اضافی ہوتے ہیں، انہیں آفاقی نہیں کہا جاسکتا، نہ تو ان کا اطلاق ہر دور پر کیا جاسکتا ہے اور نہ ایک زبان کی ادبی اقد ارکی روشن میں دوسری زبان کے ادب کا مطالعہ صحیح نتیج تک پہنچا سکتا ہے۔
  - 3. ادب کو فطرت کی نقل کرنی چاہیے۔
- 4. تقید کے اصول کو جانچنے کا پیانہ بنانے کے بجائے اس تاثر کو کسوٹی بنانا چاہیے جس سے قاری مطالعے کے دوران گزر تا ہے۔ ڈراکڈن کے بعد ڈاکٹر سیموئل جانس کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ وہ شاعری کے اخلاق آموز کر دار کا قائل تھا۔ اسی بنیاد پر وہ شکسیپئر کے بعض ڈراموں کی مذمت بھی کرتا ہے۔ اس کے نزدیک بھی تنقید کے اصول جامد نہیں ہوتے بلکہ ایک بڑی تخلیق جیسے شکسیپئر کے

ڈرامے ،مروجہ تنقیدی اصولوں کی نفی کرتی ہے۔ جانس کے نزدیک روز مرہ زندگی کے مشاہدات اور عقل کی خاص اہمیت تھی،انہیں کووہ پیانے کانام دیتاہے۔ جانس زبان کے تین زمر بے بتا تاہے:

> . 1 خواص کی زبان . 2 عوام کی زبان . 3 وہ زبان جو خواص وعوام کی زبان کے عناصر کے امتز اج کی حامل ہو۔ جانس زبان کی تیسری شکل کو شاعری کے لیے سب سے زیادہ مرج اور مناسب قرار دیتا ہے۔

> > 6.2.4رومانی عهد کی تنقید:

رومانویت، اصلاً نو کلاسیکیت کار دعمل تھی۔رومانوی نقادوں میں سبسے اہم نام کالرج کا تھا۔ کالرج کے علاوہ ورڈ سورتھ اور شیلی نے بھی تنقید لکھی ہے۔لیکن کالرج کا درجہ ان دونوں سے نہایت بلند ہے۔

رومانوی تنقید نے جن امور پر بالخصوص اصرار کیا تھا۔ ان کی ایک واضح صورت ورڈسورتھ کے مجموعہ کلام ( Lyrical ) مقدمے میں ملتی ہے۔لیکن ورڈسورتھ کے بعض خیالات نوکلا بیکی تصورات کی یادلاتے ہیں۔ جیسے اس کا یہ کہنا کہ:
"اس کی ہر نظم ایک قابل قدر مقصد رکھتی ہے یا یہ کہ شعر کا مقصد نقل ہے۔ ان خیالات کے علاوہ ورڈسورتھ نے درج ذیل امور پر زور دیا ہے:

- 1. شاعری کی زبان روز مرہ کی زبان کے مطابق ہونی چاہیے۔ ظاہر ہے اس خیال سے خود ورڈ سور تھ کے ۔ خاہر ہے اس خیال سے خود ورڈ سور تھ کی ایک دو نظموں کو چھوڑ کر باقی تمام نظمیں عمومی اور مروجہ زبان سے مخلف ہیں۔
- 2. شاعری کو عین فطرت کے مطابق ہونا چاہیے یعنی تصنع اور بناوٹ سے پاک،اسی لیے شاعری جذبات کے باختیار اظہار کانام ہے۔
- 3. تخیل محض ایک دانشورانہ قوت کانام نہیں ہے جس کاکام تشکیل و تنظیم کرناہے بلکہ اس وجدان کا نام ہے جواشیا کی اندرونی زندگی میں کار فرماہو تاہے۔

کالرج نے تخیل کو ایک تشکیل کرنے والی ذہنی قوت سے تعبیر کیا ہے،جو احتساسی (Sensuous) دنیا پر عمل آور ہوتی ہے اور
اسے از سر نو خلق بھی کرتی ہے۔کالرج نے تخیل کو دو حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ ایک حصہ کو وہ مقدم تخیل کہتا ہے۔ دوسرے کو ثانوی تخیل۔مقدم تخیل، انسانی ذہن کو اسپنے اندر اپنے تخلیق کے دوامی عمل کا ادراک کر اتا ہے اور ثانوی تخیل شاعری میں تخلیقی طور پر عمل آور ہو تا ہے۔ورڈسور تھ اور کالرج دونوں کے نزدیک تخیل ایک روحانی قوت کانام ہے جس کی ایک مابعد الطبیعیاتی اور نفسیاتی بنیادہے اور جو بے حد خاموشی سے عمل آور ہو تا ہے۔

6.2.5 عهد وكوريه مين تنقيد:

رومانوی عہد کی تنقید کا اثر انیسویں صدی پر غالب رہا، لیکن اواخر دہائیوں میں رسکن اور کارلائل نے اخلاقی اقدار پر زور دے کر

رومانوی تاثر کو دھندلا کرنے کی ضرور کوشش کی، تاہم جمالیاتیت کے علم بر دار والٹر پیٹر اور آسکر وائلڈ کے تصوراتِ جمال میں رومانویت کی قدر ہی کام کر رہی تھی۔اس دور کی شاخت آرنلڈ ہی سے عبارت میں بڑی علوئیت اور گہری سنجیدگی تھی۔اس دور کی شاخت آرنلڈ ہی سے عبارت ہے۔سب سے پہلے ہم جمالیاتیت (Aestheticism)کے تصورات پر بحث کریں گے۔

## جمالياتيت كى تحريك:

اس تحریک کااصرار اس امر پر ہے کہ تخلیق سے ماخو ذمسرت تاثر کا حکم رکھتی ہے اور چوں کہ یہ تاثر فوری اور بے میل ہو تا ہے اس لیے اسے اخلاقی تحفظ سے کوئی مطلب نہیں ہو تا۔ فن زندگی کی نقل پیش نہیں کر تابلکہ زندگی خود فن کی نقل ہے۔ ادبی تجربہ مقصود بالذات ہو تا ہے۔والٹر پیٹر کا کہناتھا کہ:

"عظیم فن اغلب طور پر ہم میں ایک دوسرے کے لیے ہمدردی کے جذبات پیدا کر تاہے۔"

والٹرپیٹر لفظوں کی اسر ار آگیں قوت کا قائل تھا، اس کے نزدیک اسلوب کا اعلیٰ ہو ناضروری ہے۔ آسکروا کلڈ کاخیال تھا کہ: فن کا مقصد نہیں ہوتا' فن نہ تو کارآ مد ہوتا ہے اور نہ انسانی ضرور توں کی تکمیل کرتا ہے۔ اور نہ ہی وہ عام انسانوں کے لیے ہوتا ہے۔ آسکر وا کلڈ کے یہاں ہیئت صناعی سے مماثل ہے تاہم اس کا اصر ار مواد اور ہیئت کی یگا نگت پر ہے۔

میتھو آرنلڈ:رومانیت اور کلاسیکیت کے امتز اج کی مثال

آرنلڈ، ورڈرسورتھ کی شاعری اور اس کے نصورات فن کابڑا قائل تھا، لیکن روایت اور کلاسیکیت کا گہر اشعور بھی رکھتا تھا۔ اس کے نصورات نقد میں ان دونوں اقد ارکی رسہ کشی کو بخو بی محسوس کیا جاسکتا ہے۔ آرنلڈ چاہتا تھا کہ شاعری کو جانچنے کے ایسے اصول ہونے چاہئیں جو ذاتی تعصبات سے پاک ہوں۔ اس لیے اس کا اصر ارتنقید میں معروضیت پر تھا۔ آرنلڈ نے اپنی شاعری کے مجموعے کے مقدے میں جن خیالات کا اظہار کیا تھا، ان کی حیثیت ایک مینی فیسٹوسے کم نہیں تھی۔ اس مقدم میں اس نے شاعری میں موضوع و مواد کی اہمیت کی طرف متوجہ کیا تھا۔ وہ کلا سیکی معروضیت پر بھی زور دیتا ہے۔ اس کے نزدیک سچی شاعری بیانیہ (ایپک) اور ڈرامے ہی سے متعلق ہوتی ہے۔ شاعری بیانیہ (ایپک) اور ڈرامے ہی سے متعلق ہوتی ہے۔ شاعری میں انسان کو برانگیخت کرنے کی زبر دست قوت ہونی چاہیے۔ ادب میں یہ صلاحیت صرف اور صرف شاعری ہی کے حصے میں آئی ہے۔ اس کا واضح لفظوں میں یہ کہنا تھا کہ:

- 1. شاعرى كى زبان ساده، راست اور فورى يعنى بے ساختہ ہونى چاہيے۔
- 2. مواد وموضوع میں بھی گہری سنجیدگی ہونی چاہیے۔ زبان کی سادگی اور موضوع کی سنجیدگی مل کر، فن پارے کے اسلوب کو پُر شوکت بنادیتے ہیں۔
- 3. شاعری کے مواد کو لازماً معروضی ہونا چاہیے لیکن اس کو برتنے کے طریقے کا انحصار شاعر کے اُس ذاتی رویے پر مبنی ہے جویا تو سادگی پیند ہوتا ہے یامتشدّ د۔
  - 4. شاعری کے مواد کا انحصار شاعر کے ماحول اور اپنی شخصیت پر ہو تاہے۔

5. فن پارے میں بھیل کاجو ہر ہوناچاہیے۔ یہ چیز اس وقت ممکن ہے جب فن پارے کے دیگر اجزاگل کے ماتحت ہوں۔ ہر جزایک دوسرے کے ساتھ ہی نہیں بلکہ وہ گل کے ساتھ بھی مر بوط ہو۔

اس طرح آرنلڈ کاسارااصر ارسادگی، تنظیم، کلیت اور معروضیت جیسی اقد ار پر ہے۔ یہی وہ چیزیں ہیں جن کامطالبہ ہر بڑی شاعری کرتی ہے۔

#### 6.2.6 بيبوين صدى مين مغربي تنقيد:

ادب و تقید کی تاریخ میں بیسویں صدی سب سے فعال صدی کہلاتی ہے۔اس صدی میں کئی ادبی رجانات اور تحریکات رونما ہوئیں اور دیکھتے ہی دیکھتے وہ وقت کی گہری دھند میں ڈوب گئیں یاکسی دوسرے تحریک یار جان کی وہ خود محرک بن گئیں۔ بعض تحریکات خالص ادبی تھیں جیسے جدیدیت کی پیش روی کی تھی جیسے علامتی رجان ۔ علاوہ اس خالص ادبی تھیں جیسے جدیدیت کی پیش روی کی تھی جیسے علامتی رجان علاوہ اس کے وہ رجانات جن کا تعلق دیگر علوم سے تھا جیسے نفسیات کا علم ۔ بیسویں صدی کی تنقید کا ایک بڑا حصہ نفسیاتی تقید یا تحلیل نفسی سے وابستہ ہے۔نفسیاتی تنقید سے بھی زیادہ جس رجان / تحریک نے عالمی سطح پر ایک بڑے عہد کا اعاطہ کیا تھاوہ مار کس اور این گلز کے افکار و خیالات پر مبنی سے مہاں ترقی پیند تنقید کے نظام فکر میں مار کسیت کے نضورات بھی ابھر کر سامنے آئے جس نے مار کسیت کے جامد ، رسمی اور روایتی نضور کے برخلاف مار کسی فکر کوایک نیا تناظر مہیا کیا۔

مارکسی رجحان یا حقیقت نگاری کے تصور کے پہلو ہیئت پیندی کے اس تصوریا اُن تصورات کا اثر بھی گہر اٹھا جن کا سارازور لفظ، اسلوب اور ہیئت پر تھا۔ روسی ہیئت پیندی، ساختیات، اینگلوامریکن تنقیر یابر طانوی ہیئت پیندی یاپس ساختیا تیئن تھیوری میں مواد کے مقابلے میں ہیئت اور لفظ یااس کے متنوع استعال یا معنی کی کثرت اور معنی کی تعلیق پر زیادہ زورہے۔

#### 6.2.7 روسی ہیئت پیندی:

اس تھیوری کا ارتقا1920ء کے ارد گرد روس میں عمل میں آیا اور اسٹالن کے پیرو کاروں اور سوشلسٹ تحریک کے سخت گیر رویوں کے باعث1930ء میں بیہ تحریک اپنے اختتام کو پہنچی۔ اس کے علم بر داروں میں رومن جیکب سن، وکٹر شکلووسکی، بورس تامیشوسکی اور تنیانوف کے نام سرفہرست ہیں۔اس تھیوری نے جن بنیادی امور پر اصر ارکیا تھاوہ یہ ہیں:

- 1. ادب کے مطالعے میں سائنسی معروضیت اور طریق کارلاز می ہے۔
- 2. ادبی متن میں انسانی جذبات،افکار،اعمال اور حقائق وغیرہ جیسے مواد کارول اتنا اہم نہیں ہو تا جتنا متن اور اس کی ادبیت کا ہو تا ہے۔
  - 3. ادبی تخلیق میں مواد اور ہیئت میں یگانگت ہوتی ہے۔
- 4. ہر ادبی متن گزشتہ کئی متنوں کی بنیاد پر قائم ہو تاہے کیوں کہ فن کار کو ادبی رسومیات (Conventions) اور فنی تدابیر کا سرمایہ پہلے سے مہیا ہو تاہے جن کی بنیاد پر وہ ایک نئے متن کی تشکیل کر تاہے۔

- 5. مصنف غيرا ہم ہو تاہے۔ اہم ہوتی ہے شاعری اور ادب۔
- 6. "ادب ان تمام اسلوبیاتی تدابیر کاحاصل جمع ہوتاہے جنہیں اس میں بروئے کارلایا گیاہے" (وکٹر شکلووسکی)
- 7. فن کارچیزوں کو یازبان کو ہو بہوپیش نہیں کر تابکہ اسے نامانوس بناکرپیش کر تاہے یااسے پیش کرناچاہیے۔

#### 6.2.8 نئ تنقير (New Criticism)

ایک تحریک کے طور پر اس کا آغاز بھی1920ء کے ارد گر دہوا۔ بنیادی طور پر اسے امریکی نقادوں نے قائم کیا تھا۔ اس کے اہم علم بر داروں میں ایلن ٹیسٹ، آر۔ پی بلیک مُر' کینیتھ برک، کلینتھ بُرو کس، ڈبلیو۔ کے ومزٹ اور رابرٹ پین وارن کے نام اہم ہیں۔ ان نقادوں نے ادب یااد بی متن کے غایر مطالع (Close Reading) پر زور دیا۔ ان کا اصر ارتھا کہ:

- ادبی تخلیق کامعروضی اور بر اه راست مطالعه ہوناچاہیے۔
  - 2. تفصیلی متنی تجزیہ کے بغیر صحیح قدر شاسی ممکن نہیں۔
- 3. ادب کا مطالعہ ادب کے طور پر ہونا چاہیے نہ کہ دیگر غیر ادبی متعلقات جیسے تاریخ' فلسفہ ' مذہب، اقتصادیات یاسوانح وغیرہ کی روشنی میں۔

اس تحریک کا ایک اہم کام یہ بھی تھا کہ اس نے تنقید کے عمل میں معنیات (Semantics) کے اطلاق کی اہمیت پر زور دیا۔ متنی تجویے پر زور دینے کے باوجود یہ تمام نقاد کسی ایک تنقیدی اصولوں کے مجموعے یا طریق کار پر متفق نہیں تھے۔ تاہم ان نقادوں نے اپنے مطالعات میں شاعری کی لسانیاتی تنظیم ہی کو مطمح نظر رکھا۔ بعض نقادوں نے نفسیات اور علم الانسانیات سے بھی روشنی اخذ کی لیکن ایسی مثالیس بے حد کم ہیں۔

ارونگ ببٹ، ٹی۔ایس۔ ایلیٹ، آئی۔اے۔رچرڈز اور ولیم ایمپیسن وغیرہ کا شار نیو کرٹسزم کے تحت نہیں ہو تالیکن ان نقادوں کے بعض خیالات میں بڑی حد تک اتفاق پایا جاتا ہے۔ ارونگ ببٹ قدامت پیند اور نو کلاسکی رجانات کا بڑااحترام کر تا تھا۔ اسے رومانویوں کی آزاد پیندی' ادبی تجربات میں بے راہ روی قطعی پیند نہ تھی۔اگر چہ وجدان کی تخلیقی استعداد کی اہمیت سے اُسے انکار نہیں تھالیکن ایسے ہر ادبی تجربے کے وہ خلاف تھاجو انتشار، بد نظمی، عدم مرکزیت اور عدم تناسب کی کیفیت کامظہر ہو۔ یہی وہ تصور ہے جو اس کے کلاسکی ذہن پر دلالت کرتا ہے۔ ٹی۔ایس۔ایلیٹ اس کاشاگر د تھا۔

ایلیٹ، خود بھی رومانوی جذباتیت اور داخلیت کا قائل نہ تھا۔ اسے بھی کلا سیکی روایات واقد ارعزیز تھیں۔ شاعری اس کے نزدیک جذبات سے فرار اور داخلیت سے گریز کا نام ہے۔ اس کا زور تقابلی مطالع پر زیادہ تھا۔ کسی بھی فن پارے کا مطالعہ، دوسرے فن پاروں سے علاصدہ کر کے نہیں کیا جاسکتا۔ گویاماضی کی ادبی روایات اور اس کی تاریخ کے پس منظر کی فہم بھی ایک تنقید نگار کے لیے ضروری ہے۔ کیوں کہ حال کی تشکیل میں ماضی کا بہت بڑا حصہ ہو تا ہے۔ ایلیٹ ایک اخلاقی اور مذہبی نقطہ نظر بھی رکھتا تھا جو اس کی کلاسی اقد ارسے ایک خصوصی دلچیسی کی دلیل تھی۔

الميث كے علاوہ آئى۔اے رچر ڈز كاسارازور ادبی متن كے براہ راست اور غاير مطالعے پر تھا۔وہ زبان كے دو تفاعل بتاتا ہے:

#### 1. عوالجاتي (Referential) .1

حوالہ جاتی زبان کووہ علمی تجزیے کی زبان قرار دیتاہے اور جذباتی زبان وہ زبان ہے جوادب کی تخلیقی زبان کہلاتی ہے۔ اس کے نزدیک شاعری کی کائنات، باقی دوسری دنیاسے مختلف حقیقت کے احساس کی حامل نہیں ہوتی اور نہ ہی اس کے علاحدہ سے کوئی خاص قوانین ہوتے ہیں اور نہ ہی کوئی دوسری دُنیاوی خصوصیات۔ اس کی تغمیر میں وہی تجربات کام آتے ہیں جن سے ہم سب مختلف طریقوں سے دوچار ہوتے رہتے ہیں۔ لیکن تجربات کے اظہار کی زبان مختلف ہوتی ہے، شاعر ان تجربات کو انتہائی نفاست کے ساتھ ایک تنظیم بخشاہے۔ عمومی تجرب میں بھی جمالیاتی تجربہ مشمل ہوتاہے شعری تجربے ہم میں بھی جمالیاتی تجربہ مشمل ہوتاہے شعری تجربے کا متقاضی ہوتاہے۔ لیکن تجربہ مشمل ہوتاہے شعری تجربے کیا تعلق سوانے یا تاریخ وغیرہ سے ہے۔ لیکن تجزیہ صرف زیر نظر فن یارے کا ہوناچا ہے نہ کہ ان مفروضہ محرکات کی بنیاد پر جن کا تعلق سوانے یا تاریخ وغیرہ سے ہے۔

رچرڈز اپنی تصنیف Science and Poetry میں قاری کے ردّہائے عمل کو بھی خاص اہمیت دیتا ہے۔ اس طرح رچرڈز کی ادبی تقید میں تاثر اتی نفسیات کارنگ بھی شامل ہو جاتا ہے۔ رچرڈز ان تاثرات کو بھی اہم گر دانتا ہے جو ادبی تخلیق کی قر اُت کے دوران قاری کے ذہن پر مرتسم ہوتے ہیں۔ لیکن وہ شاعر کے ذہن عمل کی سراغ رسانی کو غیر ضروری خیال کرتا ہے۔

رچرڈزنے جہاں قاری کے تا ترات کوبڑی اہمیت دی ہے، وہیں وہ اس معروضی تجربے پر بھی خاصازور دیتا ہے جو شاعر اور قاری سے لا تعلقی کی بنیاد پر کیا جائے۔ اس کے بزدیک فن پارہ ایک معروضی فنی نمونہ ہو تاہے وہ کسی صدافت کی توثیق ہو تاہے نہ سائنسی سطح پر اس کے بناوٹی بیانات کے بچ کی تصدیق کی جاسکتی ہے۔ شاعر کی ایک خاص قسم کا علم مہیا کرتی ہے، جے ادبی تنقید کودریافت کرناہو تاہے۔ رچرڈز کے علاوہ اس کے شاگر دولیم ایمیس نے شعر کی ابہام اور ادبی تخلیق میں زبان اور معنی کی نوعیت پر خصوصی بحث کی ہے۔ اس نے ابہام کی ان سات قسموں کی تفصیل کے ساتھ وضاحت کی ہے، جن سے ادب کے قاری کو اکثر دوچار ہونا پڑتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ابہام اس وقت واقع ہو تاہے، جب کوئی لفظ یانحوی ساخت، اظہار کے دوران مختلف النوع تاثر خلق کرتی ہے رجب مصنف کے واحد معنی میں دویادوسے زیادہ معنی مجتمع ہوتے ہیں۔ جب ذو معنی لفظ کے ذریعے دو مختلف خیالات ادا کیے جاتے ہوں رجب کسی بیان کے دویادوسے زیادہ معنی ہور باہمی سطح پر متضاد ہوں اور مشتر کہ طور پر مصنف کی ذہنی پیچیدگی کے مظہر ہوں ر دو خیالات کے در میان کوئی ایک انتج یا خیال معلق ہور باہمی سطح پر متضاد بیانات جو قاری کو بھی گو مگو کی کیفیت میں مبتلا کرتے ہوں ر دو معنی ایک دوسرے سے متضاد ہو سکتے ہیں اور خیالا معلق ہور باہمی سطح پر متضاد بیانات جو قاری کو بھی گو مگو کی کیفیت میں مبتلا کرتے ہوں ر دو معنی ایک دوسرے سے متضاد ہو سکتے ہیں اور جب وہ مصنف کے ذہن میں بنیادی تفریق کے مظہر ہوں۔ دوم مصنف کے ذہن میں بنیادی تفریق کے مظہر ہوں۔ دوم مصنف کے ذہن میں بنیادی تفریق کے مظہر ہوں۔

## 3.6 اكتسابي نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیمیں:

- مغربی تنقید کی تاریخ کابا قاعده آغازار سطو کی معرکة الآراتصنیف فن شاعری سے ہو تاہے۔
- ارسطوسے لے کرعہد جدید تک کی پورو پی تنقید کی تاریخ دوہز اربرسسے زیادہ عرصے پر محیطہ۔
  - مغرب میں روایت کو بار بار سوال زد کیاجا تار ہاہے۔
- انکار وہاں کی روایت کا سب سے نمایاں نشان ہے جب کہ مشرقی تنقید پر ایک عرصے تک قدیم شعریات کے تصور ات ہی حاوی رہے۔

- حیات و کائنات یاادب سے متعلق سقر اط، افلا طون اور پھر ارسطونے سوالات قائم کیے تھے۔
  - انہوں نے ہی تنقید کی بنیادیں بھی رکھیں۔
- رومانویت، اصلاً نو کلاسیکیت کارد عمل تھی۔رومانوی نقادوں میں سب سے اہم نام کالرج کا تھا۔ کالرج کے علاوہ ورڈسورتھ اور شلی نے بھی تنقید ککھی ہے۔لیکن کالرج کا درجہ ان دونوں سے کافی بلند ہے۔
  - رومانوی عہد کے شعر امیں سے ورڈ سورتھ ، کالرج اور شیلی نے اپنے اپنے طور پر تخیل اور فیضان کی اہمیت پر اصر ار کیا۔
    - انگلستان میں با قاعدہ طور پر تنقید کا آغاز سر فلپ سڈنی کی تنقیدی تصنیف "ڈیفنس آف پوئٹری" سے ہو تاہے۔
      - سڈنی کے خیال کے مطابق "شاعری کاکام اخلاق آموزی کے پہلوبہ پہلوحظ رسانی بھی ہے۔
  - آرنلڈ، ورڈر سورتھ کی شاعری اور اس کے تصوراتِ فن کابڑا قائل تھا، لیکن روایت اور کلاسیکیت کا گہر اشعور بھی رکھتا تھا۔
    - ادبو تنقید کی تاریخ میں بیسویں صدی سب سے فعال صدی کہلاتی ہے۔
      - اس صدی میں کئی ادبی رجحانات اور تحریکات رونماہوئیں۔
    - بیسویں صدی کی تنقید کا ایک بڑا حصہ نفساتی تنقیدیا تحلیل نفسی سے وابستہ ہے۔
      - نئی تنقید کا آغاز بھی ایک تحریک کے طور پر 1920ء کے ارد گر دہوا۔
        - نئی تنقید کو بنیادی طور پر امر یکی نقادوں نے قائم کیا تھا۔
- ۔ کی تعبید و بیادی توریر اسری تعادوں نے ہاتھا۔
  اس کے اہم علم بر دارول میں ایلن ٹیسٹ، پی بلیک مُر، کینیتھ برک، کلینیتھ بروکس،ڈبلیو۔کے ومزٹ اور رابرٹ پین وارن کے نام اہم ہیں۔
- روسی ہیئتی تنقید کی تھیوری کاار تقا1920ء کے ارد گر دروس میں عمل میں آیااور اسٹالن کے پیرو کاروں اور سوشلسٹ تحریک کے سخت گیر رویوں کے باعث1930ء میں بیہ تحریک اپنے اختتام کو پہنچی۔
- ایلیٹ، رومانوی جذباتیت اور داخلیت کا قائل نہ تھا۔ اسے بھی کلاسیکی روایات واقد ارعزیز تھیں۔ شاعری اس کے نزدیک جذبات سے فر ار اور داخلیت سے گریز کا نام ہے۔
  - رچے ڈزاپنی تصنیف Science and Poetry میں قاری کے ردّہائے عمل کو بھی خاص اہمیت دیتاہے۔
- رچرڈز کے علاوہ اس کے شاگر دولیم ایمپسن نے شعری ابہام اور ادبی تخلیق میں زبان اور معنی کی نوعیت پر خصوصی بحث کی ہے۔ اس نے ابہام کی ان سات قسموں کی تفصیل کے ساتھ وضاحت کی ہے

## 6.4 كليدى الفاظ

الفاظ : معنى

منشائے مصنف : مصنف کاوہ خیال جسے وہ بیان کر تاہے یا بیان کر ناچا ہتا ہے۔

محركات : تحريك پيداكرنے والے اسباب

الوہی فیضان : خداکی طرف سے تحریک یافیض ربی

افادیت : فایده مندی

راجع ہونا : پلٹنا

تفاعل : عمل

خود کار : آپ ہی آپ خلق ہونا

اختظاظ/حظ : لذت

انانيت : خوديرستى

خوديافت : خود بخود اجا گر هونا

## 6.5 نمونه امتحانی سوالات

6.5.1 :معروضی جوابات کے حامل سوالات: آ

1. "ارسطوسے ایلیٹ تک"کس کی تصنیف ہے؟

2. افلاطون کے استاد کانام کیاتھا؟

3. "کھارسس" سے کیامرادہے؟

4. سرفلپ سدنی کی تنقیدی تصنیف کا کیانام ہے

5. جانس زبان کے کتنے زمرے بتاتاہے؟

6. رومانویت کس کار دعمل تھی؟

? Science and Poetry صَى تَصنيف ہے؟

8. ارونگ ببٹ کے شاگر د کانام کیاتھا؟

9. آرنلڈ کن اقداریر اصرار کرتاتھا؟

10. ورڈسور تھ کے مجموعہ کلام کانام بتائيے؟

6.5.2 مختصر جوامات کے حامل سوالات:

1. نو کلاسکی عہد کی چند تنقیدی خصوصیات بتایئے؟

2. کن مغربی مفکرین کو جمالیات کاعلمبر دار کہاجا تاہے۔ مخضر اًان کے نظریات بیان سیجیے۔

- 3. روسی ہیئت پیندی پر ایک نوٹ لکھیے۔
- 4. سرفلپ سٹرنی اور ڈرائٹان کے تصور نفذ کا محا کمہ سیجیے۔
  - 5. افلاطون کے نظریہ نقدسے بحث سیجیے۔
  - 6.5.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:
- 1. رومانوی تنقید کی بنیادی خصوصیات بیان کرتے ہوئے کالرج اور ورڈ سورتھ کے مقام کا تعین کیجیے۔
  - 2. بیسویں صدی میں مغربی تنقید کے ارتقا کا جائزہ لیجیے۔
  - 3. عہدوکٹوریہ میں تنقید کے ارتقایر مضمون قلم بند تیجیے۔

## 6.6 تجويز كرده اكتسابي مواد

1. تقیدی نظریات (حصه دوم) احتثام حسین علیم اختر 2. تقید کے دبستان علیم اختر 3. ترقی پیند ادب ملید کے دبستان علی سر دار جعفری 4. ارسطوسے ایلیٹ تک جمیل جالبی 5. معاصر تنقید 6. شعر غیر شعر اور نثر مشرقی شعریات گوپی چند نارنگ 3. تعصبات عتیق الله 9. کمان اور زخم (جدید اردو تنقید پر ایک مکالمه) فضیل جعفری 9. کمان اور زخم (جدید اردو تنقید پر ایک مکالمه) فضیل جعفری

## ا کائی 7: اہم مغربی نقاد (افلاطون،ار سطو،، میتھیو آرنلڈ،ٹی۔ایس۔ایلیٹ)

|                                                                                              |       | اکائی کے اجزا |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------|
| تمهيد                                                                                        |       | 7.0           |
| مقاصد                                                                                        |       | 7.1           |
| افلاطون                                                                                      |       | 7.2           |
| نظریه" نقل کی نقل"                                                                           | 7.2.1 |               |
| افلاطون اور شاعري                                                                            | 7.2.2 |               |
| افلاطون اور ڈراما 🧧 🧼                                                                        | 7.3.3 |               |
| ا فلاطون کے ادبی <mark>و ت</mark> نقیدی تصورا <mark>ت</mark>                                 | 7.3.4 |               |
| ارسطو                                                                                        |       | 7.3           |
| ار سطو کی تصنیفات 📑 مستقل میں اور سطو کی تصنیفات 💮 🕶 میں | 7.3.1 |               |
| ار سطواور فلسفه تقل                                                                          | 7.3.2 |               |
| ار سطواور شاعری                                                                              | 7.3.3 |               |
| ار سطواور الميه /رزميه                                                                       | 7.3.4 |               |
| تزكيه نفس                                                                                    | 7.3.5 |               |
| ڈرامہ اور وحد تول کا تصور                                                                    | 7.3.6 |               |
| ار سطو کی تنقیدی اہمیت                                                                       | 7.3.7 |               |
| منیتھیو آر نلڈکے تنقیدی تصورات                                                               |       | 7.4           |
| ميتهيو آر نلڙ بحيثيت ايک نقاد                                                                | 7.4.1 |               |
| ٹی۔ایس۔ایلیٹ                                                                                 |       | 7.5           |
| ایلیٹ کی اد بی اور <sup>تعلی</sup> می زندگی                                                  | 7.5.1 |               |
| تنقيد اور تخليق                                                                              | 7.5.2 |               |

| تنقيد كامنصب                 | 7.5.3 |           |
|------------------------------|-------|-----------|
| شاعری کاساجی منصب            | 7.5.4 |           |
| شاعری کی تین آوازیں          | 7.5.5 |           |
| <b>مذ</b> هېب اور ادب        | 7.5.6 |           |
| اكتسابي نتائج                |       | 7.6       |
| کلیدی الفاظ                  |       | 7.7       |
| نمونه امتحاني سوالات         |       | 7.8       |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات | 7.8.1 |           |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات   | 7.8.2 |           |
| طویل جوابات کے حامل سوالات   | 7.8.3 |           |
| تجويز كر دهاكتسابي مواد      |       | 7.9       |
|                              |       | 7.0 تمهيد |

یونان کا شار دنیا کی قدیم ترین تہذیبوں میں ہو تاہے، جس کی علم و آگھی سے دنیا کے بیشتر ممالک خاص طور پر بورپ نے اپنے چراغ روشن کیے ۔ یونان کے اہم فلسفیوں میں افلا طون اور ارسطواہم ہیں۔ افلا طون کے زمانے تک ادب اور فنونِ لطیفہ پر اخلاقی اور مذہبی رنگ غالب تھا۔ افلا طون کا استاد سقر اط افادی نقطہ نظر کا قائل تھا اور افلا طون نے اپنے استاد کی بیشتر باتوں کوہو بہو قبول کر لیا تھا۔

افلاطون کے بعد یونانی فلسفہ ،ادب اور تاریخ کاسب سے اہم نام ارسطوکا ہے۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگا یا جاسکتا ہے کہ آج تک اس کے علمی ،اد بی اور فلسفیانہ نکات کی تشر سے و تعبیر میں دنیا مصروف ہے۔ اگر دیکھا جائے تو محسوس ہو گا کہ مغرب کی ساری فکر ارسطوکے افکار سے صدیوں تک متاثر ہی نہیں رہی بلکہ فیض حاصل کرتی رہی ہے۔

انگریزی ادب کی تاریخ میں انیسویں صدی کا ابتدائی دور رومانوی تحریک کی وجہ سے بڑی اہمیت رکھتا ہے ، جس کا اثر کم و بیش 1850ء تک بر قرار رہا۔ 1850ء کے ارد گرد کا زمانہ سائنسی و صنعتی اعتبار ہی سے نہیں بلکہ ادبی اعتبار سے بھی ہوش رہا تبدیلیوں کا زمانہ کہلا تا ہے۔ یہی دور میتھیو آرنلڈ (88۔1822) کی جوان العمری کا دور بھی ہے۔

مغربی نقادوں میں ٹی۔ایس۔ایلیٹ کانام بھی اہمیت کا حامل ہے۔ایلیٹ سے پہلے روسو کی رامانیت کا چرچاتھا۔ آخر اس رومانیت کے خلاف رد عمل ہوا۔ امریکہ میں ارونگ بیبٹ نے ، انگلتان میں ایذرا پاونڈ اور جیوم نے روسو کی رومانیت و انفرادیت کورد کیا۔انہوں نے معروضی اور مثبت اقدار کی اشاعت کی۔اس ماحول میں ایلیٹ کی ذہنی نشوو نماہوئی۔

اس اکائی میں میں افلاطون، ارسطو، میتھو آرنلڈ اور ٹی۔ایس۔ایلیٹ کے حالات زندگی کے ساتھ ان کے تنقیدی تصورات کا جائزہ لیا جائے گا اور مغربی تنقید کی روایت اور ارتقامیں ان کے مقام ومرتبہ کی حیثیت متعین کی جائے گا۔

#### 7.1 مقاصد

### اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- مغرب کے اہم نقادوں کے حالات زندگی سے واقف ہو سکیں۔
  - ان کے تنقیدی نظریات سے استفادہ کر سکیں۔
- افلاطون کے حالات زندگی، نظریہ" نقل کی نقل"افلاطون اور شاعری،ڈرامہ،مکالمات افلاطون اور ادبی و تنقیدی تصورات سے واقف ہو سکیں۔
  - ارسطو کی تصنیفات، فلسفه نقل،ارسطواور شاعری، فلسفه المپیه ورز میپه، تزکیبه نفس وغیر ه کوسمجھ سکیں۔
    - میتھو آرنلڈ کی ادبی خدمات، معاصر تنقید، تنقید کی تصورات، بحیثیت ایک نقاد کے آشاہو سکیں۔
- ٹی۔ایس۔ایلیٹ کے حالات زندگی، تنقید اور تخلیق کارشتہ،معروضی تلازمات، شاعری کاساجی منصب،مذہب اور ادب،ادب اور عصر جدید وغیرہ سے واقفیت حاصل کر سکیں۔

#### 7.2 افلاطون

افلاطون نے ادب و تنقید پر تفصیل سے اظہارِ خیال نہیں کیا ہے۔ سیاست اور خاص طور پر اس کی کتاب "ریاست یا جمہور ہیہ"
(Republic) کے بعض مباحث میں یا مکالمات میں شاعری کا ذکر آگیا ہے۔ یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ اس وقت شاعری اور خاص طور پر ڈراماہی ادب تھا۔ اس کا خیال تھا کہ شاعری اکتساب سے نہیں حاصل کی جاسکتی۔ یہ ایک الہامی جذبہ اور خدا کی دین ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ شاعر خود شعر نہیں کہتا بکہ شاعری کی دیوی اس کے اندر بیر طاقت پیدا کر دیتی ہے اور اسی طاقت سے سر شار ہو کروہ شعر کہتا ہے۔

"ریاست" (Republic) میں اس نے جن خیالات کا اظہار کیا ہے، انہوں نے ساری دنیا میں ایک انقلاب برپا کر دیا۔ اس نے ا اپنے زمانے کی روایات سے بغاوت کی اور راستوں اور حقیقت کی تلاش میں ایک نئے نظام کی ابتدا کی۔ اس نے فنونِ لطیفہ کو "ریاست" میں کوئی اہمیت نہیں دی۔ اس لیے کہ اس کی نگاہ میں فنونِ لطیفہ، نقل کی نقل، ہیں۔

## 7.2.1 نظريه "نقل كي نقل":

افلاطون کے نظریات میں نظریہے'، نقل کی نقل، کو بنیادی حیثیت حاصل ہے۔اس کی بنیاد پر اس نے شاعروں اور ڈراہا نگاروں کو اپنی مثالی ریاست سے نکال دیا تھا۔

افلاطون کے نظریہ نقل کاماحصل یہ ہے کہ وہ ایک عالم مثال کو اصل عالم مانتا ہے۔ اور اس کے خیال میں تمام چیزوں کی اصل اس عالم حقیقی یاعالم مثال میں موجود ہیں۔ ونیا اس کے خیال میں عالم سفلی ہے۔ اس کی نگاہ میں فنکار ظاہری شکل کو الفاظ کے سہارے پیش کرتا ہے۔ یعنی اس کا تجربہ یا مشاہدہ اشیا کی حقیقت سے نابلد ہے۔ وہ صرف ان کی نقل کو دیکھ سکتا ہے اور انہیں کی اثر پذیری کو اپنے الفاظ میں بیان کرتا ہے۔ اس کے الفاظ ہر لمحہ تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔ وہ بھی کسی چیز کو کسی طرح بیان کرتا ہے اور بھی کسی طرح۔ جب کہ حقیقت ایک

ہے اور وہ کبھی نہیں بدلتی۔ حسن کا اظہار ہز ارول طریقوں سے ہو تا ہے لیکن حسن حقیقی (Absolute Beauty) ایک ہے اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ ہم جس حسن کو دیکھتے ہیں وہ حسن حقیقی نہیں اس کے مظاہر ہیں۔ اس لیے فنکار صرف ظاہری چیزوں کی نقل کر تا ہے حقیقت کی نہیں۔

ایک فنکار جو کچھ بھی تخلیق کرتا ہے خواہ وہ مجسمہ ہویاخوبصورت تصویر وہ حقیقت نہیں ہے، کیوں کہ حقیقت ایک سے زائد نہیں ہوسکتی۔اس لیے مصوریامجسمہ ساز حقیقت کی نقل کے علاوہ کچھ نہیں بناسکتا اور وہ نقل بھی تیسرے درجے پر ہوتی ہے بعنی اس کی اصل عالم مثال ، میں ہے۔ دنیا میں صرف اس کے مظاہر (نقل) ہیں اور جب اس نقل کو فنکار اپنے فن پارے میں پیش کرتا ہے تو وہ نقل کی نقل کرتا ہے افلاطون کی نگاہ میں شاعری بیکار محض ہے۔ اس میں سچائی کا پر تو نہیں ہوتا اور شاعر صرف انسانی جذبات سے کھیلتا ہے اور خیر و شرکو ایک ہی طرح پیش کرتا ہے۔ اس طرح وہ خراب جذبات کوبرا پیختہ کرتا ہے اس لیے وہ ایک ماہر اخلاقیات کی حیثیت سے شاعری کو غیر اخلاقی سمجھتا ہے کیوں کہ اس کی بنیاد جھوٹ پر ہے۔

#### 7.2.2 افلاطون اور شاعرى:

افلاطون نے صرف نظریہ ُ نقل پیش کر کے لوگوں کو نہیں چو نکایا بلکہ اس نے نہ صرف یونان بلکہ اپ عہد کے مروجہ ادبی نظریات سے بغاوت کی۔افلاطون کے عہد تک ایک عام نقط 'نظریات سے بغاوت کی۔افلاطون کے عہد تک ایک عام نقط 'نظریات سے بغاوت کی جائے تو اس میں عظیم صداقتیں ملیں گی۔ لیکن افلاطون نے اس نظریے کورد کر دیا۔ اس کا خیال تھا کہ شاعری ہمیں صحیح علم نہیں دیتی اور وہ انسانی اخلاق کو درجہ کمال تک نہیں چہنچے دیتی۔ اس تصور کے پیچھے بھی اس کا اپنا نظریہ عالم مثال کار فرما ہے۔افلاطون ایک اخلاقی معلم ہو کسی معاطے میں کسی طرح کا سمجھو تا نہیں کر تا اور ہر بات کو بے حد سختی سے بیان کر دیتا ہے۔سجاد با قررضوی نظر میہ نظریہ نظریہ کی نظر یہ نشاعری کے بارے میں لکھا ہے کہ:

"شاعری کے بارے میں افلاطون کا یہ بھی خیال تھا کہ وہ کسی الہامی قوت کا نتیجہ ہوتی ہے۔اس
لیے شاعر کا فن شعور فن نہیں ہو تا۔ دوسرے ہنر مندوں کے برعکس جو خاص تکنیکی اصولوں اور
فنی صلاحیتوں کی مدد سے کام کرتے ہیں ، شاعر اپنے فن اور ہنر سے کام نہیں لیتا بلکہ فطری
صلاحیتوں اور غیر جذباتی ہجان کے تحت شعر کہتا ہے۔ وہ لاشعوری طور پر وہی کچھ کہتا ہے،جو
شاعری کی دیوی اس سے کہلواتی ہے۔ لہذا شاعری اس علم کی حامل نہیں ہوسکتی، جس کی بنیاد
عقل پر ہوتی ہے۔ شاعر جذبات کے آلہ کار ہوتے ہیں۔ ان میں اخلاقی تنظیم کی کی ہوتی ہے اور
اسی باعث وہ سنجیدہ انسانوں کے رہبر نہیں ہوسکتے۔"

#### (سجاد با قررضوی، مغرب کے تنقیدی اصول، صفحہ 16)

افلاطون نے شاعری کو تین حصوں میں تقشیم کیا ہے۔ بیانیہ شاعری، ڈرامائی شاعری اوررزمیہ شاعری۔ بیانیہ شاعری یا داستان گوئی کو وہ نقالی قرار دیتا ہے۔ لیکن جہاں شاعر اپنی داستان نظم کر تاہے اسے وہ غنائیہ شاعری کہتاہے۔اس طرح بیانیہ شاعری غنائیہ کاایک حصہ ہے۔ داستان گوئی میں چوں کہ خیال آرائی کا عضر زیادہ ہو تا ہے اس لیے اس کی نگاہ میں وہ قطعی ، نقالی ، ہے۔ لیکن رزمیہ شاعری میں نقل اور بیان دونوں کا امتز اج ہو تا ہے۔ افلا طون ، جمہوریہ ، میں کہتا ہے:

"ہمارا فرض ہیہ ہے کہ ہم اس بات کو متعین کریں کہ شاعروں کو ان تینوں طریقوں میں سے کن طریقوں کے استعال کی اجازت ملنی چاہیے وہ محض بیانیہ شاعری اپنائیں یا غنائیہ کے راگ الاپیں یا نقالی اور بیانیہ دونوں سے کام لیں ..... ہم انہیں قطعی طور پر نقالی کو ترک کرنے کا مشورہ دیں ...... ہمارے مشاہیر کو نقالی سے احتراز کرناچاہیے اس لیے کہ اس سے ریاست کے شہریوں کے دل ود ماغ پر بُر ااثر پڑے گا۔ "

(ڈاکٹر محمدیلیین، کلاسیکی مغربی تنقید، صفحہ، 31-32)

افلاطون کی نگاہ میں شاعری چوں کہ نقالی ہے اور نقالی مخربِ اخلاق ہے اس لیے اس کی ریاست میں شاعر کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ دلچسپ بات میہ ہے کہ وہ شعر اکوا پنی ریاست میں قیام کی اجازت نہیں دیتا۔ اس کا کہنا ہے عطر و گلاب، سے شاعر کی عزت افزائی کریں گے لیکن اس سے گزارش کریں گے کہ وہ کسی اور ریاست میں چلاجائے۔ اس لیے کہ ہمارے قوانین ایسے لوگوں کے قیام کی اجازت نہیں دیتے۔ اس نے، جمہوریہ، میں بہت صاف لفظوں میں لکھاہے:

"ہم محاکاتی شاعروں کو شہر بدر کرتے ہیں .....ہو مر ہمارے ان محبوب شاعروں میں ہے جن کی ہم نے بچپین ہی سے تعظیم کی ہے مگر اس کی شاعرانہ عظمت اس بات میں مانع نہیں ہوسکتی کہ ہم صداقت کا دامن چھوڑ دیں اور اپنی بات نہ کہہ سکیں ..... محاکات اور نقالی کا بہت دور کا واسطہ ہے کیوں کہ اس میں اشیاء کا عکس ایک زاویے سے پیش کیا جاتا ہے ..... مگر (ہم) المید، طربید، مزاحیہ اور زمیہ شاعروں کو جمہوریہ سے خارج کرنے کا ہی مشورہ دیں گے۔ "

(ڈاکٹر محمدیلیین، کلاسکی مغربی تنقید، صفحہ، 31۔ 32)

#### 7.2.3 افلاطون اور ڈراما:

اس عہدتک شاعری سے بالعموم مر ادڈراما ہی تھا۔ اس لیے جہاں کہیں شاعری کا ذکر آیا وہاں اس کی اقسام میں المیہ، طربیہ اور رزمیہ کا بھی ذکر آیا۔ شاعری کے سلسلے میں ڈرامے کا ذکر آچکاہے لیکن افلاطون کے ڈرامے کور دکرنے کا ایک سبب ڈرامے میں ایکٹنگ ہے لین "سوانگ بھرنا" جو آپ نہیں ہیں ان کی شکل بنانا۔ چوں کہ افلاطون کی ریاست حقیقت اور اخلاقی قدروں پر مبنی ہے اور ، سوانگ یا ایکٹنگ، اخلاق کے خلاف ہے۔ اس لیے وہ کسی بھی صورت میں اس کی اجازت نہیں دے سکتا۔ ڈاکٹر ذاکر حسین نے، ریاست یا تحقیق عدل، کے مقدمے میں لکھا ہے:

"۔۔۔اس ضمن میں ڈراما کی سخت مخالفت کی گئی ہے اس لیے کہ اس صنف ادب کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ ایک ہی شخص متعدد بہر وپ بھر تا ہے اور یہ بات الیی ریاست میں کیسے روار کھی جاسکتی ہے جس کی قدر اساسی عدل ہو یعنی میہ کہ ایک شخص بس ایک کام کرے اور اپنے مفوضہ وظیفے کی کماحقّہ، بچا آوری کوغایت حیات جانے۔ ،،

(رياست يا تحقيق عدل، افلاطون، صفحه 21، پېلاايديش 1932)

افلاطون کا خیال ہے کہ بجپن سے جو جس کام کو کرتا ہے اس کا عادی ہوجاتا ہے۔ اس کے علاوہ تمثیل، ڈرامامیں کر دار کو دوسر ب کی زبان میں بولنا پڑتا ہے۔ وہ خو د جو نہیں ہے اس کی شکل اختیار کرکے طرح طرح کے کام کرتا ہے۔ جو معاشر ہے کے لیے نقصان دہ ہے۔ اگر اس طرح کی حرکتیں ہوتی رہیں تو ایک صاف ستھرے معاشر ہے کا تصور کرنا بھی مشکل ہوگا۔ ڈاکٹر محمد لیسین نے اس کی کتاب (Republic) کے بعض حصول کے ترجے کے ہیں یہاں پر اس کے بارے میں افلاطون کے الفاظ ملاحظہ کیجیے:

"اس صورت میں ہم بھی ان لوگوں کو جنھیں ہم عزیز رکھتے ہیں اس بات کی اجازت نہیں دیں گے کہ وہ جوان یا بوڑھی عور توں کا سوانگ بھریں۔ یا تمثیل کے پر دے میں اپنے خاوند کو گالیاں دیں یا دیو تاؤں کو کوسیں۔ اس سے بڑھ کریے کہ ہم انہیں ہر گز ان افراد کی نقالی کا حکم نہ دیں جو بیار ہیں، عشق میں گر فتار ہیں یا در دزہ میں مبتلا ہیں۔ ہم اس کی بھی اجازت نہیں دیں گے کہ وہ مر دیا عورت یا غلاموں اور ان کے حرکات و سکنات کی نقل کریں۔ "

(افلاطون، جمهورية، بحواله ك<mark>لاس</mark>كي مغربي تنقي<mark>د،</mark> ڈاکٹر محمدیلیین، صفحه 32)

ڈرامے کے سلسلے میں افلاطون نے بہت اہم ہاتیں کی ہیں۔اس نے ڈرامے کو کئی قسموں میں تقسیم کیا ہے۔اس سے پہلے اس طرح
کی تقسیم کاذکر نہیں ملتا۔اس نے ڈرامے کو رزمیہ ،المیہ اور طربیہ میں تقسیم کیا ہے۔وہ بنیادی طور پر ڈرامے کو پیند نہیں کرتا ، لیکن اس کی تقسیم کاذکر نہیں ملتا۔اس نے ڈرامادوسری اقسام کے مقابلے میں بہتر ہے اس لیے کہ وہ معاشرے کی اصلاح کاکام کرتا ہے۔اس نے بعض جگہوں پر رزمیہ کو المیہ پر فوقیت دی ہے لیکن عام طور پر وہ المیہ کو بہتر تصور کرتا ہے۔

افلاطون کی نگاہ میں، خیر ،اور، سچائی، ہی اصل حقیقت ہے اور وہی چیز نیک اور حسین ہے جس میں سچائی اور خیر ہو۔اسی لیے وہ سچے آرٹ کو ہی اچھا آرٹ کہتا ہے۔ وہ زندگی اور کا ئنات دونوں میں، خیر ، کی کار فرمائی دیکھنا چاہتا ہے۔ وہ ادب اور شاعری سے بھی حقیقی مقصد کو پورا کرنے کامطالبہ کرتا ہے۔ وہ غیر اخلاقی باتوں کو تمثیلاً یا استعارة کھی سننا بر داشت نہیں کرتا۔ وہ اسی لیے شاعروں کے خلاف ہے نیز وہ ایسے واقعات بھی نظم کرتے ہیں جن سے اخلاق پر بُڑا اثر پڑتا ہے یا، دیو تاؤں، کی ہتک ہوتی ہے۔

## 7.2.4 افلاطون کے ادبی و تنقیدی تصورات:

افلاطون کے نظریات سے بعض لو گوں کو اختلاف ہو سکتا ہے اور یہاں تک کہ اس کے عہد میں ار سطونے بھی، جو اس کاعزیز ترین شاگر د تھا، اس کے نظریات سے اختلاف کیا، لیکن اس سے نہ تو افلاطون کی اہمیت کم ہوتی ہے اور نہ اس کی اولیت پر حرف آتا ہے۔ شاعری میں وہ مقصدیت کا قائل ہے۔ عام طور پر اس وقت تک یا اس کے بعد بھی شاعری کو محض مسرت بخش سمجھا جاتا تھالیکن افلاطون نے اس سے انکار کیا اور مسرت کے ساتھ زندگی کے لیے شاعری کا فائد ہے مند ہونا ضروری قرار دیا ہے۔ وہ شاعری کے انبساطی

پہلو کا قائل ضرور ہے لیکن اس کے صرف مسرت بخش ہونے کا منکر ہے۔اس کا خیال ہے کہ شاعری کا اصل مقصد انسانی زندگی اور
انسان کے کر دار پر اثر انداز ہونا ہے۔اس طرح وہ شاعری کا مقصد انسان کی روح کی اعلیٰ اور ار فع صلاحیتوں کو بیدار کرنا اور انسان کو بہتر
بنانے کی کوشش کرنا بتاتا ہے۔وہ شاعری سے اعلیٰ زندگی کی تعمیر کا کام لینا چاہتا ہے۔ اس کے علاوہ وہ شاعری میں تنظیم و تناسب کو بھی
اہمیت دیتا ہے جس پر بعد میں کلاسکی نظریات کی بنیاد رکھی گئی۔ بعد کے ناقدین نے اس کے اس اصول کو بار بار دہر ایا ہے اور اُس صداقت اور مقصدیت سے ایک پورا نظام فکر ترتیب دیا ہے، جس کی طرف افلا طون نے اشارے کیے ہیں۔افلا طون اسلوب اور آ ہنگ
میں عدم تناسب کو بُرا سمجھتا ہے۔

ادب و تقید پر با قاعدہ اظہارِ خیال نہ کرنے کے باوجود تقید میں افلاطون کی حیثیت ایک تاریخ سازی ہے۔اس نے تقید کے جو رہنما اصول متعین کیے بھے ، انہیں پر آگے چل کر تقید کی عمارت قائم ہوئی۔افلاطون پہلا شخص تھا جس نے ادب و زندگی کے تعلق پر زور دیا۔ اس نے فن اور افادیت میں حقیقت پسندی اور افادیت کے نظر یہ کوراہ دی۔ اس کے نظر یات میں آج ہمیں کو تاہیاں نظر آسکتی ہیں لیکن افلاطون کو اس کے عہد میں دیکھنے کی ضر ورت ہے۔ اس نے ادب اور تنقید کے سلسلے میں جو انقلاب آفریں قدم اٹھایا اس سے آنے والے ناقدین کی تنقیدی بصیرت میں اضافہ ہو ااور ادب کی تفہیم کے بہتر اصولوں کو بنانے میں مدد ملی۔افلاطون نے تنقید میں فاسفیانہ فکر کو راہ دی اور ادبی مسائل کو نفسیاتی طور پر پر کھنے کی کو شش کی۔ اس نے پہلی بار اس بات پر زور دیا کہ علم و فن کو سیجھنے کے لیے انسانی فطرت کا مطالعہ ضروری ہے۔

#### 7.3 ارسطو

ارسطوکی پیدائش 384 ق ۔ م میں ہوئی۔ 17 سال کی عمر میں اسے افلاطون کی اکاد می میں داخل کرادیا گیا۔ پچھ ہی عرصے میں وہ اپنی لیادت اور علم سے افلاطون کا عزیز ترین شاگر دبن گیا۔ ارسطو، افلاطون کا بے حداحترام کرتا تھااس کے باوجوداس کوافلاطون کے بحض نظریات سے اختلاف تھا۔ سب سے پہلے اس نے افلاطون کے ، عالم مثال، ہی کو قبول نہیں کیا، جس پر افلاطون کے فلنفے کے ایک جھے کادارو نظریات سے اختلاف تھا۔ سب سے پہلے اس نے افلاطون کے ، عالم مثال، ہی کو قبول نہیں کیا، جس پر افلاطون کے فلنفے کے ایک جھے کادارو مدار ہے۔ جس کے تحت وہ فنونِ لطیفہ اور ریاست کے تعلق سے بحث کرتا ہے۔ دراصل دونوں کے نقطہ کنظر میں بنیادی فرق طرز رسائی (Approach) کا ہے۔ افلاطون ایک فلنفی کی حیثیت سے چیزوں کو دیکھتا ہے جب کہ ارسطوایک فلنفی کے ساتھ ایک سائنس دال کی نظر بھی رکھتا ہے اور خارجی اشیا کے بارے میں فیصلہ کرتے وقت وہ تجزیے ، تجربے اور اس کے رد عمل پر نگاہ رکھتا ہے۔ وہ افلاطون کی نظر بھی رکھتا ہے۔ ارسطوکو افلاطون کا مخالف یا اس کی نظر بیات سے استفادہ بھی کرتا ہے اور اپنے نظریات کی تفکیل میں انہیں سامنے بھی رکھتا ہے۔ ارسطوکو افلاطون کا مخالف یا اس کی ضد سمجھنا در ست نہیں ہوگا۔ علمی اختلافات کے باوجود وہ اسی درخت کی ایسی شاخ ہے جس کے پھولوں کارنگ زیادہ دکش اور خوشبو نیادہ لیسے اور الیہ ہے۔

#### 7.3.1 ارسطوكي تصنيفات:

ار سطو کی بیشتر تصنیفات نایاب ہیں۔ صرف ان کے حوالوں کے ذریعے یہ معلوم ہو تاہے کہ اس نے ناموں کے رسالے لکھے تھے۔

اس کی اصل شہرت کا سبب اس کی دو کتابیں بوطیقا (Poetics) اور علم البیان و فن خطابت (Rhetorics) ہیں۔ یہ دونوں کتابیں ادب اور تنقید کے سلسلے میں بے حداہم ہیں۔ اس لیے کہ اس سے پہلے کسی نے اس طرح ادب اور تنقید کے مسائل پر گفتگو نہیں کی تھی۔ پہلی بات تو یہ کہ افلاطون نے جو پچھ لکھا وہ اس کے مخصوص نظریات کے مطابق تھا اور دوسری بات یہ کہ اس نے اس بارے میں نہیں لکھا کہ اصنافِ شعر میں کس صنف کے کیا مطالبات ہیں۔ جب کہ ارسطونے اصنافِ شعر کی خصوصیات کے ساتھ ساتھ یہ بھی بتایا کہ انہیں کیساہونا چاہیے اور کیا چیز شعری سُقم یا عیب ہے۔

اس بات کاذکر آچکاہے کہ ارسطواد بی نظریات کے سلسے میں اپنے استاد افلاطون سے متاثر تھالیکن اس نے افلاطون کے نظریات کو اس طرح قبول نہیں کیا۔ یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس نے افلاطون کے نظریات پر اضافہ کیا اور بعض جگہ پر ان سے انحر اف کیا۔ اس لیے افلاطون سے متاثر ہونے کے باوجو دسیاسیات، شاعری، خطابات یا المیہ کے بارے میں جہال کہیں اس نے اظہار خیال کیا ہے وہ اس کا اپنا نقطہ نظر ہے اور ایک ایسانقطہ نظر جو تمام مغربی تقید کا منتی رہا ہے۔ بوطیقا کے بارے میں یہ بھی کہاجاتا ہے کہ اس کا اصل متن کہیں موجود نہیں نظر ہے دو نسخہ بوطیقا کا اب ہمارے سامنے ہے وہ ایک یونانی نسخے پر بنی ہے۔ اس کی سب سے بڑی اہمیت یہ ہے کہ اس میں شاعری، المیہ اور رزمیہ میں کیا ہونا چا ہے اور کیا نہیں ہونا چا ہے۔ اس کی ساتھ یہ بات بھی کہی گئی ہے کہ المیہ اور رزمیہ میں کیا ہونا چا ہے اور کیا نہیں ہونا چا ہے۔ اس کتاب کے پائچ ابتدائی ابواب میں فن کے بارے میں عام تصورات اور نفیاتی محرکات کو پیش کیا ہونا چا ہے۔ انہیں ابواب میں شاعری کی ابتدا اور مختلف اصناف ابتدائی ابواب میں فن کے بارے میں عام تصورات اور نفیاتی محرکات کو پیش کیا گیا ہے۔ انہیں ابواب میں شاعری کی ابتدا اور مختلف اصناف کا ذکر ہے۔ اس کے بعد تین ابواب میں شعری زبان سے بحث کی گئی ہوں وہ تو میں در میں شاعری کی خصوصیات اور المیہ سے اس کے نقابل کو پیش کیا گیا ہے۔ اس وقت تک دنیا میں کوئی ایک کتاب نہیں تھی جو دو کو کی سائنفک نظر یہ دے سکے۔ ارسطونے جس انداز میں ان در نفید میں منگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔

7.3.2 ارسطواور فلسفه نقل:

ار سطونے بھی اپنی بحث کی بنیاد ، نقل ، پر رکھی ہے (بوطیقا کے بعض متر جمین نے ، نقل ، کے بجائے ، تقلید ، یا ، نما کندگی ، کا لفظ استعال کیا ہے چوں کہ عام طور پر اس کے لیے ، نقل ، ہی رائج ہے اس لیے Imitation کے لیے ، نقل ، ہی کو ترجیح دی گئی ہے ) ۔ اور نقل کا یہ فلسفہ اس نے افلا طون کے یہاں سے لیا ہے۔ لیکن وہ ، نقل کی نقل ، ، ماتلامان کا قائل نہیں ہے ۔ اس کا کہنا ہے کہ شاعری الفاظ کے ذریعے عالم انسانی اور انسان کے جذبات و تا ثرات کی ، نقل ، پیش کرتی ہے ۔ لیکن وہ کسی عالم مثال کو نہیں مانتا۔ اس لیے نقل کو بُرا نہیں سمجھتا۔ افلا طون کے نقطہ نظر کے بر خلاف وہ شاعری کو عام چیزوں یا حالات کی نقل نہیں سمجھتا۔ ارسطو کے یہاں نقل کے چیچے تخلیق کا تصور ہے یعنی شاعر یا فزکار نقل تو کرتا ہے لیکن وہ اسے بعینہ ، اس طرح نہیں پیش کرتا بلکہ اس طرح پیش کرتا ہے حس طرح وہ انہیں بہتر سمجھتا ہے۔ اس طرح فزکار کی اختر اع یا تخلیقیت اسے زیادہ بہتر ، زیادہ پُر اثر اور زیادہ د کش بنادیتی ہے۔

ار سطوکا کہناہے کہ نقل کرناانسانی جبلت ہے۔اس کا بیہ جذبہ بالکل فطری ہے لیکن نقل کی کئی قشمیں ہیں۔ایک وہ جس میں کسی چیز کو اسی طرح پیش کر دیا جاتاہے جیسی کہ وہ نظر آتی ہے دوسری قشم وہ جس میں ہم کسی چیز کو جیسی دیکھنا چاہتے ہیں اور تیسری قشم وہ جس میں حقیقت میں کوئی چیز موجود نہ ہولیکن فنکار کاذبن کسی چیز کے بارے میں جس طرح سوچتا ہے اسے پیش کرتا ہے۔ نقل میں تخلیق کے اس پہلو کا تصور ارسطوسے پہلے نہیں تھا۔ افلا طون کا، نقل، کا تصور ایک بے جان تصور تھا۔ لیکن ارسطونے اسے انسانی جبلت اور تخلیقی عمل سے وابستہ کرکے ایک زندہ اور بے انتہا وسیع تصور بنا دیا ہے۔ یہیں پر ارسطواور افلا طون کے فلسفے کے در میان ایک گہر ااختلافی خط حاکل ہو جاتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ:

" نقل کرنا بجین سے انسان کی جبلت ہے۔ اسی باعث وہ دوسرے تمام جانوروں سے ممتاز ہے کہ وہ سب سے پہلی تعلیم پاتا ہے۔ اسی طرح تمام وہ سب سے نیادہ نقال، اور اسی جبلت کے ذریعے اپنی سب سے پہلی تعلیم پاتا ہے۔ اسی طرح تمام آدمی قدرتی طور پر نقل سے حظ حاصل کرتے ہیں۔ "

(عزیز احمد۔ بوطبقا۔ صفحہ 39)

#### 7.3.3 ار سطواور شاعرى:

ارسطوکی نگاہ میں شاعری محض نقل نہیں بلکہ ایک آزاد اور ہمہ گیر عمل ہے، جو دوسر نے فنون سے منفر دو ممتاز ہے۔ارسطونے پہلی بار جذباتیت یا تعصب کے بغیر شاعری کو صرف شاعری کی حیثیت سے دیکھا۔ اس کی مختلف قسموں کا فرق ظاہر کیا۔ اونی اوراعلی شاعری کی حیثیت سے دیکھا۔ اس کی مختلف قسموں کا فرق ظاہر کیا۔ اونی اوراعلی شاعری کی حیثیت سے ملا کر جو امجھن پیدا کر دی تھی اس کو ارسطونے دور کیا۔ اس کی نگاہ میں شاعر ایک آزاد جگہ دیتا ہے۔ افلا طون نے فنونِ لطیفہ کو اخلا قیات سے ملا کر جو امجھن پیدا کر دی تھی اس کو ارسطونے دور کیا۔ اس کی نگاہ میں شاعر روز مرہ کی زندگی ، اس کی شکست وریخت اور احساسات و تجربات کو ایک مخصوص انداز میں پیش کر تا ہے۔ اس میں اس کی رنگ آمیز ی بھی ہوتی ہے اور آفاقی صداقتوں کی تصویر بھی۔ وہ شاعری کو زبان و مکال سے بلند تصور کر تا ہے۔ اس طرح وہ شاعر اور اس کی تخلیق دونوں کو ایک بند مقام عطاکر تا ہے۔ وہ شاعری کے دوسیب بیان کر تا ہے ایک تو مقال ما دور دوسرے ، نغمہ یا موزونیت ، ۔ ارسطونے بوطیقا میں اس بات پر بھی اظہارِ خیال کیا ہے کہ شاعری سے ایک قسم کی جمالیاتی مسرت فراہم ہوتی ہے۔ وہ شاعری کو اخلاقی قداضوں بیں فرق کر تا ہے اور جمالیاتی تقاضوں کو اخلاقی تواجوں کو کو اخلاقی قور جمالیاتی تقاضوں پر فوقیت دیتا ہے۔ اس طرح وہ شاعری کو تاریخ سے بلند اور بہتر قرار دیتا ہے۔ تاریخ واقعات کو عمومی طور پر پیش کرتی ہے۔ کہ شاعر اسے آفاقی بناکر پیش کرتا ہے۔ اس طرح وہ شاعری کو تاریخ سے بلند اور بہتر قرار دیتا ہے۔ تاریخ واقعات کو عمومی طور پر پیش کرتی ہے۔ کہ شاعر اسے آفاقی بناکر پیش کرتا ہے۔ اس طور تجھی یابڑی شاعری کی تین بنیادی صفقتیں بیان کرتا ہے۔ اس طرح وہ تا ہے۔ اس طور تجھی یابڑی شاعری کی تین بنیادی صفقتیں بیان کرتا ہے۔ اس طرح وہ تا ہور کو تاریخ سے اس طرح وہ شاعری کی تین بنیادی صفقتیں بیان کرتا ہے۔ اس طور تجھی یابڑی شاعری کی تین بنیادی صفقتیں بیان کرتا ہے۔ اس طرح وہ تا تو کو تاریخ سے اس طرح وہ تا تور کی تین بنیادی صفحتیں بیان کرتا ہے۔ اس طور تجھی یابڑی شاعری کی تین بنیادی صفحتیں بیان کرتا ہے۔ اس طور تجھی یابڑی شاعر می کی تین بنیادی صفحتیں بیاب

1. بڑی شاعری ہمہ گیر، آفاقی اور کا ئناتی صداقتوں کی حامل ہوتی ہے۔

2. اسی لحاظ سے شاعری کی اپیل بھی آفاقی و کا ئناتی ہوتی ہے اور وہ زماں و مکاں کی اسیر نہیں ہوتی۔

3. چوں کہ شاعری اور فلسفہ دونوں آفاقی و کا ئناتی صداقتوں کی تلاش کرتے ہیں اس لیے ان میں کوئی بنیادی تضاد موجو د نہیں ہے۔" (آغابا قررضوی، مغرب کے تنقیدی اصول، صفحہ 51)

ار سطوشاعری کے لیے موزونیت یا وزن کو لازمی قرار دیتا ہے۔ اس لیے کہ بوطیقا میں جہاں اس نے شاعری کا ذکر کیا ہے موزونیت کولازمی قرار دیا ہے اور یہ نکتہ درج ذیل اقتباس سے واضح ہو تاہے۔

"رزمیہ شاعری میں موزوں اور متوازن اسلوب کے لیے الفاظ کا مناسب انتخاب بہت ضروری

سمجھا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اگر ایک لفظ اِدھر سے اُدھر کر دیا جائے تو شعر کا لطف جاتا رہتا ہے۔" (ڈاکٹر محمدیلیین، کلاسیکی مغربی تنقید، ترجمہ بوطیقا۔صفحہ 71)

اس طرح ارسطوبنیادی شعری خصوصیات پر زور دیتا ہے اور شعری تخلیق کو فکر اور اظہار دونوں سطح پر ایک پُر اثر اور خوبصورت فن پارہ دیکھنا چاہتا ہے۔

#### 7.3.4 ارسطواور الميه/رزميه:

ار سطونے یوں توشاعری کورز میہ ، المیہ ، طربیہ ، اور غنائیہ قسموں میں تقسیم کیا ہے لیکن وہ سب سے زیادہ اہمیت المیہ کو دیتا ہے۔
اور اپنی پوری کتاب میں سب سے زیادہ بحث اس نے المیہ ، اور اس کی اقسام سے کی ہے۔ المیہ کے بارے میں اس نے لکھا ہے:
"المیہ ایک ایسے عمل کی تقلید ہو تا ہے جو سنجیدہ اور مکمل ہو اور ایک خاص طوالت اور ضخامت کا حامل ہو۔ اس کے مختلف جھے زبان و بیان کے مختلف و سائل سے مزّین ہوں۔ اس کی ہیئت بیانیہ ہونے کے بجائے ڈرامائی ہو اور وہ ترقم اور خوف کے مناظر کے باعث ان جذبات کے تزکیہ کا موجب ہو۔ " (ار سطو، بوطیقا، بحوالہ مغرب کے تنقیدی اصول، ص 59)

ار سطونے ان چند سطر وں میں صرف المیے ہی کی تعریف نہیں گی ہے بلکہ ڈرامے کے اصول ان کی طوالت ان کی زبان و بیان ماظہار اور المیے کے نتیج میں پیدا ہونے والے ترحم اور خوف ، جن کے لیے ارسطونے کھارسس (Katharsis) کا لفظ استعال کیا ہے ، کی طرف اشارے کیے ہیں۔ ارسطو طربیہ (Comedy) کو اس لیے پیند نہیں کرتا کہ اس میں پر لے درجے کے کر داروں کا چربہ پیش کیا جاتا ہے ، جو اپنی کمزوری کی بنا پر مز اح کا سامان بنتے ہیں۔ لیکن ان کا کوئی اثر باقی نہیں رہتا۔ ارسطونے طربیہ شاعری کے بارے میں بہت کم کھھا ہے۔ ایسامحسوس ہوتا ہے کہ وہ ادبی حیثیت سے اسے بالکل اہمیت نہیں ویتا۔

اسی طرح رزمیہ شاعری کامعاملہ ہے۔ رزمیہ شاعری کووہ طربیہ کی طرح نظر انداز نہیں کر تااور اپنی کتاب کے تیسرے جھے میں رزمیہ شاعری کی خصوصیات اور اہمیت سے بحث کر تاہے لیکن المیہ کے مقابلے میں کم اہمیت دیتا ہے۔ اس کی نگاہ میں رزمیہ ایک بیانیہ ہے جب کہ المیہ میں ڈرامائیت پائی جاتی ہے۔ حالا نکہ دونوں اصناف میں یہ بات مشترک ہے کہ دونوں اعلیٰ کر داروں اور بڑے کارناموں کو پیش کرتے ہیں۔ اس کا کہنا ہے کہ رزمیہ شاعری کی تمام خوبیاں المیہ میں پائی جاتی ہیں مگر رزمیہ میں المیہ کی تمام خصوصیات نہیں ماتیں۔ اس کا مطلب یہی ہے کہ المیہ میں موضوع ، بیان اور کر داروں کی جو وسعت ہے وہ رزمیہ میں نہیں یا جاتی۔

ار سطونے بوطیقا میں رزمیہ اور المیہ کے بارے میں اختصار کے ساتھ ہی لکھا ہے لیکن اس نے دونوں اصناف کے فرق اور خصوصیات کابڑی کامیابی کے ساتھ احاطہ کیاہے۔ اس نے لکھا ہے کہ رزمیہ نظم المیہ کے مقابلے میں زیادہ طویل ہوتی ہے اور اس کی بحر بھی مختلف ہوتی ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ رزمیہ شاعری کے اندر اتنی وسعت ہوتی ہے کہ وہ بیک وقت کئی واقعات کو پیش کر سکتی ہے۔ جب کہ ڈرامے میں ایک ہی واقعہ پیش کریا جاسکتا ہے۔" رزمیہ کے لیے "رزمیہ بحر (Heroic Metre) مناسب خیال کی جاتی ہے اور اگر کسی شاعر نے اس اصول سے انحر اف کیا تو اس کا کلام ناموزوں سمجھا جائے گا۔"

(ڈاکٹر محمدیلیین۔ کلاسکی مغربی تنقید، ترجمہ بوطیقا، صفحہ 74 )

ارسطونے المیہ کے سلسلے میں معمولی جزئیات سے بھی بحث کی ہے۔ اس کے خیال میں المیہ انسانی عمل کی ترجمانی کرتا ہے۔ اس طرح وہ وسیع، جذباتی اور ثقافتی صورتِ حال کا احاطہ کرلیتا ہے۔ ارسطونے المیہ کے پس پر دہ مجموعی حیثیت سے ڈرامہ (شاعری) کے تنقیدی اصول مرتب کیے اور اس طرح در جہ بدر جہ انہیں بیان کیا ہے کہ ان سے اختلاف کی گنجائش نظر نہیں آتی۔ آج ڈرامہ بہت ترقی کرچکا ہے، پھر بھی ارسطوکے قائم کر دہ تنقیدی اصول صدیوں بعد بھی از کار رفتہ نہیں ہوئے۔ ارسطونے المیہ کے جھے عناصرِ ترکیبی متعین کے ہیں۔

(1) يلاك (2) كردار (3) تاثرات (عمل) (4)زبان واسلوب (5) آراكش (6) نغمه

اس کاخیال ہے کہ ایک اچھے المیے اور کامیاب ڈرامے کے لیے ان تمام اجزا کا ہوناضر وری ہے اور ان میں پلاٹ سب سے زیادہ اہم ہے۔ اس لیے کہ باقی تمام اجزا اس کے تحت آتے ہیں۔ اگر پلاٹ کمزور ہے توالمیہ بھی کمزور ہو گااور چوں کہ ڈرامہ کر داروں کے ذریعے پیش کیاجا تا ہے اس لیے ڈرامے کی پیش کش کے لیے کر دار ضروری ہیں۔ یہاں پر ار سطونے عام کر داروں اور المیہ کے کر داروں کے فرق کو ظاہر کیا ہے اور یہ بتایا ہے کہ المیہ کے کر دار کیسے ہونے چاہئیں، چوں کہ انہیں کر داروں کے ذریعے دہشت اور درد مندی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں اس لیے ایسے کر داروں کو نیک، اعلیٰ خاندان کا فرد اور شہرت کا مالک تو ہونا ہی چاہیے تا کہ تزکیہ کنفس (Katharsis) کا عمل نمایاں ہوسکے لیکن مثالی کر دار نہیں ہونے چاہئیں۔

تیسری قشم تاثرات ہے، جس کا اظہار دوطرح سے ہوسکتا ہے۔ ایک اچھی زبان اور مکالمات کے ذریعے ، دوسرے کر داروں کے عمل (Action) کے ذریعے۔ اگر عمل میں کی ہے تو ڈرامے کی پیش کش کمزور ہو جائے گی۔اسی طرح اگر مناسب زبان استعال نہیں ہوئی ہے تو جذبات و تاثرات کی صحیح طور پر عکاسی نہیں ہوسکے گی۔

زبان واسلوب کو اس نے چوتھا جزو قرار دیا ہے۔ جس کے ذریعے جذبات نگاری اور کردار نگاری کاعمل پورا کیا جاتا ہے۔ نغے اور آرائش کو وہ المیہ کو دلچسپ بنانے اور سامعین کو متاثر کرنے کے لیے استعال کرتا ہے۔اس کا تعلق المیہ سے براہ راست نہیں بلکہ اس کی اثر ا نگیزی سے ہے۔

### 7.3.5 تزكيه نفس:

ارسطوکے تنقیدی نقطہ نظر میں تزکیہ نفس (Katharsis) کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ اس لیے کہ اسی پر اس نے المیہ کی بنیاد رکھی ہے۔ اس اصطلاح کا اردو میں ترجمہ مختلف انداز سے کیا گیا ہے۔ کوئی اسے تزکیہ کہتا ہے کوئی تطہیر اور کوئی ترحم۔ یہ اصطلاح طب سے تعلق رکھتی ہے جسے پہلی بار ارسطونے ادبی تنقید میں استعال کیا۔ المیہ میں ارسطواس کے ذریعے ذہن یاروح کی تطہیر کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ یعنی المیہ کے ذریعے ہمارے اندر چھپے ہوئے خراب جذبات باہر نکل جاتے ہیں۔ اور اس طرح المیہ ایک طرح کے سکون کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ سجاد باقر رضوی نے کھار سس کے مفہوم کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے:

"ارسطوکے فنی نظریات کے سلسلے میں اس اصطلاح کے مختلف مفاہیم متعین کرنے کی کوششیں کی گئی ہیں۔ بسااو قات اسے ایک ایسی اخلاقی کیفیت بتایا گیاہے جو جذبات کی تطہیر سے پیدا ہوتی ہے یہ بھی کہا گیاہے کہ یہ کیفیت اخلاقی سے زیادہ نفسیاتی ہے بہر صورت ارسطو کامفہوم یہ معلوم ہو تاہے کہ المیہ انسان روح پر اسی قسم کا اثر ڈالتاہے جیساعلاج کا جسم پر ہو تاہے۔ اس کے باعث جذباتی توازن کی ایک ایسی صورت پیداہوتی ہے جو سکون بخش ہوتی ہے۔" (سجاد با قررضوی، مغرب کے تنقیدی اصول، صفحہ 60)

ارسطوالمیہ میں ایسے عمل کی عکاسی چاہتا ہے جس سے دہشت اور دردمندی کے جذبات پیدا ہوسکیں اور ان کے ذریعے کتھارسس کا عمل پوراہو سکے۔اس کے خیال سے دہشت اور دردمندی کے جذبات سے لازمی طور پر منطقی نتیجے کی شکل میں سامنے آئیں۔ اگراتفا قاَ َ یانا گہانی کوئی بات ہوتی ہے تووہ جیرت کاعضر پیدا کرے گی ترحم کانہیں۔

#### 7.3.6 ڈرامہ اور وحد توں کا تصور:

ڈرامہ کی تنقید میں ارسطونے وحد توں (Unities) کو بھی بہت اہمیت دی ہے ۔ ارسطوسے پہلے ڈرامے میں وحد توں (Unities) کا کوئی حوالہ نہیں ملتا۔ ارسطونے پہلی بار بوطیقا میں المیہ اور رزمیہ شاعری سے بحث کرتے ہوئے ڈرامے میں وحد توں کی اہمیت پر زور دیاہے۔اس نے کہاہے کہ ،،المیہ میں ساراعمل طلوع وغروب آفتاب تک محدود ہے۔،،

### (ڈاکٹر محمدیلیین - کلاسکی مغربی تنقید (ترجمہ بوطیقا)صفحہ 51 )

ارسطوکے اس جملے سے وحدت ِزمال (Unity of Time) او<mark>ر</mark>وحدت ِمکال (Unity of Place) دونوں مراد لیے گئے ہیں۔ان وحد توں سے کیامر ادہے۔اس سلسلے میں مختلف نقا<mark>دو</mark>ں اور ڈراما نگا<mark>رو</mark>ں کی الگ الگ رائیں ہیں۔ وحدت زماں کے بارے میں بعض نقاد کہتے ہیں کہ جو ڈراما کی شکل میں اسٹیج پر پیش کیا جائے۔اس کی مدت چو بیس گھنٹے ہونی چاہیے۔ بعض کا خیال ہے کہ تیس گھنٹے ہو سکتی ہے۔ وحدت مکاں سے یہ مطلب ہے کہ اسٹیجیرییش کیاجانے والا واقعہ مکمل طریقے سے ایک ہی مقام پرپیش آیا ہو۔اس کے علاوہ تیسری وحدت Unity of Actionیعنی و حدت عمل ہے۔ جس سے مر ادبیہ ہے کہ پلاٹ میں وحدت ہو یعنی پلاٹ میں ربط اور ہم آ ہنگی آخر تک یکساں طور پر باقی رہے۔اور اس کاربط کہیں پر ٹوٹے نہ یائے۔ تنقید اور خاص طور پر ڈرامے کی تنقید میں صدیوں ان وحد توں پر زور دیا جا تارہاہے۔

## 7.3.7 ارسطوكي تنقيدي ابمت:

عالمی تنقید میں ارسطوکی حیثیت معلم اول کی ہے۔اس نے پہلی بار ادبی مسائل پر تفصیل سے گفتگو کی اور ادبی مطالعے کے معیار مقرر کے۔ وہ پہلا شخص ہے جس نے المیہ اور دوسری اصناف کے لیے ہدایات دیں کہ انہیں کیساہوناچا ہیے اور کون سی باتیں ان کے معیار کو گراسکتی ہیں۔اس نے پہلی باریلاٹ میں ترتیب وربط پر زور دے کر بیانیہ اور ڈراما،المیہ اور رز میہ کے اصول متعین کیے۔ار سطونے روز مرہ کی صداقتوں کے ساتھ شعری صداقت کو بھی صحیح قرار دیابشر طیکہ وہ مطابق فطرت ہوں۔ارسطو کے زمانے تک تنقید اخلاق اور روز مر ہ کی صداقت پر مبنی تھی۔ار سطونے اس کے دامن کو اتناوسیع کر دیا کہ جمالیات، تجزیاتی مطالعے اور محاکمے سب اس کے احاطے میں آگئے۔ عالمی تنقید میں ارسطو کی کتاب، بوطیقا، کی اہمیت نقش اول کی ہے اور ایسانقش اول جو آج بھی فن شاعری اور نظری تنقید میں اپنی نمایاں حیثیت رکھتاہے۔ار سطویراعتراضات بھی ہوئے۔ان اعتراضات میں بعض کا سبب خود ار سطوکے یہاں بعض باتوں کاواضح نہ ہوناہے

اور بعض جگہوں پر معترضین نے صرف حاشیہ آرائی اور غلط بیانی سے کام لیا ہے۔ آج بوطیقا کو پڑھ کر تعجب ہو تاہے کہ ہز اروں سال پہلے کوئی شعریات کے بارے میں اس حد تک سوچ سکتا تھا۔ ارسطوکا یہ بھی ایک کارنامہ ہے کہ اس نے اپنے عہد کے مروجہ اور افلاطون کے مقبول نظریات سے اختلاف کیا۔ ارسطوکے سائنسی استدلال کی بناپر لوگوں کو اس کے نقطہ نظر کو قبول کرناہی پڑا۔

## 7.4 میتھیو آرنلڈ کے تنقیدی تصورات:

میتھیو آرنلڈ بنیادی طور پر ایک شاع تھاجو شاع می کے رموز اور شاعری کی غیر معمولی تا ثیر اور تاثیر کی وجوہ سے بڑی حد تک آگاہ تھا۔ اپنے عہد کے سیاسی اور ساجی نشیب و فراز اور و کٹورین عہد کے انسان کی زرپر ستی اور ہوس ناکی کے مضمر ات سے بھی وہ پوری طرح واقف تھا۔ اس نے اوبی تقید کے علاوہ اپنے عصر کے مختلف طبقات اور ان کی رغبتوں کا تہذیبی سطح پرجو مطالعہ کیا تھا اُسے غیر معمولی و قعت کے ساتھ دیکھا جاتا ہے۔ اس معنی میں وہ ایک ایسے دانشور کے طور پر نمایاں ہو تا ہے، جس کے لیے اوب، انسان اور اس کا عصر ایک مستقل سوال کی حیثیت رکھتے ہیں۔ کارلایل آور رسکن آیا والز آپیٹر اور آسکر وائلا کے معروضات کا دائرہ میتھیو آرنلڈ کے مقابلہ میں بے حد نگ ہے۔ کارلایل آور رسکن کلایکی اولد رسکن آیا والز آپیٹر اور آسکر وائلا کے معروضات کا دائرہ میتھیو آرنلڈ اور ان کے تصورات میں اختلاف ہے۔ کارلایل آور رسکن کلایکی اقد ارکے گرویدہ تھے اور اغلاق کا ایک بلند تصور رکھتے تھے۔ میتھیو آرنلڈ اور ان کے تصورات میں اختلاف کی گئوائش کم ہے کہ جہاں اختلاف کے پہلو بھی لگتے ہیں ، ان کی نوعیت بھی بنیادی نہیں ہے۔ بس یہ کہا جاسکتا ہے کہ میتھیو آرنلڈ کے موضوعات کے حدود خاصے وسیع ہیں۔ آرنلڈ کا مسئلہ محض اوب اور فن ہی نہیں تھا بلکہ عصری تہذیب سے متعلق وہ مسائل بھی بحث کے موضوعات کے حدود خاصے وسیع ہیں۔ آرنلڈ کا مسئلہ محض اوب اور فن ہی نہیں تھا بلکہ عصری تہذیب سے متعلق وہ مسائل بھی کی عبد کے صنعتی اور صرفی نظام نے پیدا کیا تھا۔ والڑ پیٹر آور آسکر واکلا کا شار خالص اسلوب کے پرستاروں میں ہو تا ہے۔ فن ، ان کی فروغ دیے اور اعلیٰ قدروں کے تحفظ کا کام بھی انجام دیتا ہے۔

آرنلڈ کا سیکیت کو ایک سوٹی (Touch Stone) کے طور پر دیکھتا ہے۔ ہر عہد اور ہر عصر کی اپنی چند منفر د خصوصیات ہوتی ہیں، جو دو سرے زمانوں سے مختلف بھی ہوتی ہیں اور ممتاز بھی۔ آرنلڈ کو اپنے وطن عزیز لیخی انگلتان کا تہذیبی انتشار، اخلاقی پستی اور روحانی دیوالیہ پن وغیر ہ اس کے سامنے بڑے بڑے سوالات قائم کر دیے تھے۔ وہ اپنے عصر سے شاکی بھی تھا اور کسی حد تک مایوس بھی۔ اسی لیے وہ اس بیار تہذیب کے لیے مختلف نسخے بھی تجویز کرتا ہے۔ وہ ادب اور اخلاقیات میں ایک خوش تر تیبی اور ہم آئی کی دیکھنا چاہتا تھا، جو کلا سیکی خصوصیات تھیں۔ اہل انگلتان کی نگلہ نظری کے باعث ان کے نقطہ نظر میں وہ آفاقیت پیدا نہیں ہو سکتی تھی، جس سے وسیع المشربیت اور بین الا قوامیت کا تصور مستقام ہو تا ہے۔ وہ اپنی ارب وطن کو خود احتسانی کا درس دیتا ہے تا کہ وہ اپنی محد وہ عصبیت سے بلند ہو سکیں۔ ان تعصبات کے باعث انگلتان کے باشندوں کا مذاق اور ان کے تہذیبی اعمال ناپخت دیتا ہے۔ ان میں اس شاکتنگی، نفاست اور اطافت کی بڑی کی واقع ہوگئی ہے، جن سے کسی قوم کے اعلیٰ تہذیبی نشانات کا تصور وابستہ کیا جا تا ہے۔ ہیں ، ان میں اس بٹاکٹنگی، نفاست اور اطافت کی بڑی کی واقع ہوگئی ہے، جن سے کسی قوم کے اعلیٰ تہذیبی رکھتے بلکہ ایسے تصورات کے بیچے وہ اس بات کا بھی دکھ تھا کہ اس کے ہم وطن تجریدی تصورات سے بھی غاطر خواہ رغبت نہیں رکھتے بلکہ ایسے تصورات کے بیچے وہ اس بات کا بھی دکھ تھا کہ اس کے ہم وطن تجریدی وائش اور نہ عبد وسطی کی تعلیمات، ان کے لیے مناسب ہیں۔ بجائے اس کے ایک اس

کے لیے یونانی کلچر اور یونانی دانش ایک بہتر رہنما ثابت ہوسکتی ہے، جے عصر جدید کے فرانس نے اپنے لیے مشعل راہ بنالیا ہے۔

انگریزی ادب کی تاریخ میں عہدِ ایلز بیتے اور رومانوی تحریک کامر تبہ بے حد بلند ہے۔ عہد ایلز بیتے کازمانہ وہی ہے، جے نشاۃ الثانیہ سے تعبیر کیاجا تاہے۔ کلا سیکی عہد کے بعد یہی وہ دور ہے، جسے ادب کی تاریخ میں عہد زلایں سے بھی موسوم کیاجا تاہے۔ اسی طرح رومانوی تحریک نے نوکلا سیکی تعقل پیندی اور تقلید کی روش کے خلاف آ واز بلندگی۔ خار جیت کے بر خلاف داخلیت اور پابندی کے بجائے ذہن وضمیر کی آزادی کو ترجیح دے کر جر اُت اور بے باکی کا درس دیا۔ لیکن آر نلڈگی نظر مقامیت سے دور فاصلے کے اس نشان پر تھی، جسے یونان کہاجا تا ہے۔ اس کی ترزی کی ناموس کو بحال کرنے اور اُسے سر فراز کرنے کے لیے کلا سیکی روح کی تبلیغ اور اشاعت کونا گزیر خیال کر تاہے۔ اس کی تقریباً ساری نثری تصفیفات کا محور اسی نوعیت کے مسائل ہیں:

ON TRANSLATING HOME (1861)
THE STUDY OF CELTIC LITERATURE (1867)
ESSAY IN CRITICSM (1865-1888)

المدلانا آناد اوراد ديونيوري

#### CULTURE AND ANARCHY (1869)

ان تصنیفات میں ادب اور اس کی تنقید کا ایک مھوس تناظر ضرور موجود ہے ، لیکن معاصر زندگی میں نفاق ، عمو می مذاق میں گراوٹ ، نو دولیتوں کی اخلاقی پستی ، پسماندہ طبقہ اور اس کی عدم تربیت سے پیداہونے والے مسائل نے معاشرے میں جس تہذیبی انتشار اور بے اصولے پن پر مہمیز کی ہے ، آرنلڈ اس سے صرفِ نظر نہیں کر سکتا تھا۔وہ صاف لفظوں میں کہتا ہے کہ:
"کلچر ہی سے حلاوت اور روشنی ممکن ہے اور یہی وہ چیزیں ہیں جو کامل کر دارکی تشکیل کرتی ہیں۔"

آر نلڈ ادب کو تقید حیات سے تعبیر کرتا ہے۔ ادب اس کے نزدیک ایک بہت بڑی ذمے داری ہے، جس کے بہت سے مقاصد میں سے ایک مقصد سے بھی ہے کہ وہ زندگی کو سنوار نے اور بہتر سے بہتر بنانے کی جدوجہد کرے۔ کر دار سازی اور اخلاق کی تغییر میں وہ ایک بڑا کام انجام دے سکتا ہے۔ آر نلڈ کے نزدیک ادب یا شاعری جن معانی کی ترسیل کرتی ہے وہ اصلاً تصورات ہیں۔ انسان اور انسانیت کی تاریخ میں بہتر دماغوں نے جو سوچاہے یا جن بہترین اور کار آمد تصورات کی تشکیل کی ہے، انہیں ایک علم کے طور پر فروغ دینے اور بھیلانے یاان کی اشاعت کرنے کا کام ادب کا ہے۔ آر نلڈ کا یہ تصور اسے افادیت پیند طقے سے وابستہ کر دیتا ہے۔ دراصل آر نلڈ اپنے عصر میں ابھرتے ہوئے در میانہ طبقے اور نو دولیتوں کی بدمذاتی اور عامیانہ بن سے بہت نالال تھا۔ انہیں شائستہ اور مہذب بنانے کی ذمے داری وہ اپنے عہد کے تعلیمی نظام کے سپر دکر تا ہے، لیکن ایک سطح پر وہ اور عامیانہ بن سے بھی تو قع کر تا ہے اور اصر ارکر تا ہے کہ اس بڑے منصور رکھتا تھا۔ اُسے عیسائیت کے اُس بڑے منصور رکھتا تھا۔ اُسے عیسائیت کے وہ سخت گیر اصول قطعاً گوارہ نہ تھے، جنہیں غیر مبد ل خیال کیاجا تا ہے۔ اس نے ہمیشہ اپنے آپ کو روا پی اور قطعی عقائد سے وہ چند دور ہی وہ شخت گیر اصول قطعاً گوارہ نہ تھے، جنہیں غیر مبد ل خیال کیاجا تا ہے۔ اس نے ہمیشہ اپنے آپ کو روا پی اور قطعی عقائد سے وہ چند دور ہی رکھا۔ وہ قواس بات پر اصرار کرتا ہے کہ عیسائیت کی اصل روح کا تحفظ ہی نہیں کر سے دو اس بات پر اصرار کرتا ہے کہ عیسائیت میں سے فرو عی عناصر کے اغراج کے بھیرائیت کی اصل روح کا تحفظ ہی نہیں کر سکتے

اور نہ ہی سائنس کی فتوحات کو انگیز کر سکتے ہیں۔ آرنلڈ کی نظر اُس مستقبل پر تھی، جب سائنس مذہب کے لیے ایک چیلنج ہی نہیں ہوگ بلکہ اس پر غالب بھی آسکتی ہے۔ آرنلڈ نے روشن خیالی، وسیع النظری اور عہد فہمی کی ضرورت کو محسوس کر لیاتھا کہ اب انسانیت کی سمت کیا ہونی چاہیے۔ اسی بنا پر وہ بار بار اوب اور سائنس کی ہم آ ہنگی اور رفاقت پر اصر ارکر تا ہے۔ آرنلڈ کی یہ تصنیفات اس کے اسی نوع کے افکار پر مبنی ہے:

# ST. PAUL AND PROTESTANTISM (1870) LITERATURE AND DOGMA (1873) GOD AND THE BIBLE (1876)

اگرچہ آرنلڈ ایک اہم اور عہد ساز نقاد تھا، لیکن تخلیقیت کو وہ ہر جگہ ایک بلند مقام دیتا ہے۔ پھر بھی وہ سوال کرتا ہے کہ کیا جانسن کو Lives of Poets کے بجائے صرف شاعری کرنی چاہیے تھی ؟ یاورڈ سور تھ کو ، جو ایک بہتر تنقیدی صلاحیت کا بھی مالک تھا، لیریکل بیلڈز کا مقد مہ لکھنے کے بجائے صرف سانیٹ ہی لکھنا چاہیے تھا؟ ان سوالوں کے جو اب آرنلڈ یہ کہہ کرخو د فر اہم کرتا ہے کہ یقینا ورڈ سور تھ ایک بڑا نقاد تھا اور یہ د کیھ کر افسوس ہو تا ہے کہ اس نے تنقید کی طرف اور زیادہ توجہ کیوں نہیں دی۔ گیٹے خو د ایک بڑا نقاد تھا اور یہ د کیھ کر ہمیں تفاخر کا احساس ہو تا ہے کہ اس نے ہمارے لیے کافی تنقید کی سرمایہ چھوڑا ہے۔ دراصل ہر ادیب کے اپنے ذبہن وضمیر کے نقاضے اور چند محرکات ہوتے ہیں ، جن کے باعث وہ لینی راہ بدلنے پر مجبور ہوتا ہے۔

آرنلڈ مخلیقی قوت کوسب سے اعلیٰ در جے کی قوت ہی نہیں اعلیٰ در جے کا نفاعل بھی کہتا ہے۔ جس سے فن کار کو تپی مسرت حاصل ہوتی ہے۔ خلیقی صلاحیت کا اظہار ہر دور میں کیسال نہیں ہو تا اور مسرت حاصل کرنے کے ادب کے علاوہ اور بھی دوسر سے بہت سے ذرائع ہیں۔ آرنلڈ کے نزدیک تصورات (Ideas) کی بڑی اہمیت ہے۔ ادب اپنے عصر ہی سے انہیں اخذ کرتا ہے۔ وہ فلسفی کی طرح انہیں دریافت نہیں کرتا کیوں کہ ادب مختلف عناصر سے ترکیب و تفکیل پاتا ہے ، وہ مرکب ہے نہ کہ تجزیر اور نہ تحقیق و دریافت کا شار اس کے منصب میں کیا جاتا ہے۔ ایک خاص دا نشورانہ اور روحانی ماحول اور بعض مخصوص مرکب ہے نہ کہ تجزیر اور نہ تحقیق و دریافت کا شار اس کے منصب میں کیا جاتا ہے۔ ایک خاص دا نشورانہ اور روحانی ماحول اور بعض مخصوص تصورات کا فیضان اس کے لیے تخلیق تحریک کا باعث بتا ہے۔ ایک اد یب بڑے اہتمام اور موثر طریقے سے ان عناصر کے امتز ان کو ایک خاص ترکیب میں ڈھال لیتا ہے۔ لیکن یہ بھی طے ہے کہ ہر دور اعلیٰ تخلیقی کاموں کے لیے مناسب ماحول کے مطابق نہیں ہو تا۔ اسی لیے خاص ترکیب میں ادب کی تاریخ میں تحلیقی دوریعنی اعلیٰ ترین تخلیقات سے معمور دور کم سے کم ہیں۔ وہ کہتا ہے کہ اعلیٰ تخلیق کے لیے فرد کی قوت اس کام کے اور نکافی ہے۔

وقوت (Power of the Man) اور عصر کی قوت (Power of the Time) کی حیثیت ناگزیر ہے۔ صرف ایک قوت اس کام کے لیے ناکا فی ہے۔

آرنلڈ تنقید کے لیے بےلوثی اور غیر جانبداری (Disinterestedness) اور (سیاسے۔ تنقید کو اپنے اصولوں کی روشنی میں موتے ہیں۔ تنقید مجھی ذہن کا ایک کو اپنے اصولوں کی روشنی میں موتے ہیں۔ تنقید مجھی ذہن کا ایک آزاد کھیل ہے۔ تنقید نگار کو تصورات کے تعلق سے ان در پر دہ سیاسی اور علمی ملحو ظات سے پرے ہو کر فکر کرنی چاہیے، جن کے ساتھ عوام کی

ایک کثیر تعداد وابستہ ہوتی ہے۔ تقید کاکام بس میہ ہے کہ وہ دیکھے کہ دنیا میں بہتر ہے بہتر جو سوچااور سمجھا گیا ہے، اس میں بہترین کیا ہے۔ اس فروغ دینا اور اس کی تشہیر و تو سیج ہی تنقید کے منصب میں اعلیٰ مقام رکھتی ہے۔ انہیں کی بنیاد پر سپچ اور تازہ تصورات خلق کیے جاسکتے ہیں ۔ آر نلڈ کو اپنے عہد میں تنقید کی ناکائی اور تنقید کے زوال کا ایک بڑا سبب میہ نظر آتا ہے کہ اس نے عملی ملحوظات (Considerations) پر تکیہ کرلیا ہے۔ ان نقادوں کے لیے عملی مقاصد کا درجہ اول ہے اور ،، ذہن کا تھیل ،، درجہ دوم پر ہے۔ ہر ادبی رسالے اور نقاد نے اپنی ڈیڑھ اینٹ کی معجد الگ بنالی ہے ، جو اُن کے اپنی رغبتوں کے مطابق ہیں ، اپنی رغبتوں (Interests) سے پر کہور لوٹی کے ساتھ تقید کے نقاطل ہے انہیں کوئی دگچیں نہیں ہے۔ اس لیے آر نلڈ سیاست کی بر اور است مداخلت کے سخت خلاف ہور کر بہور نی سیال ترجے اس کی ترجے میں نشاند ہی تو نشاند ہی تم نہیں کرتی بلکہ بہتر ادب کے لیے فضاسازی کاکام بھی کرتی ہے۔ آر نلڈ انگریزی ناقد مین معاون بھی ہو۔ ہر بڑی تنقید بہتر ادب کی نشاند ہی تن نہیں کرتی بلکہ بہتر ادب کے لیے فضاسازی کاکام بھی کرتی ہے۔ آر نلڈ انگریزی ناقد مین بہتر یہ اور انہیں مذروغ دیں۔ تقید کو بہترین علم اور بہترین افکار پر ہی نظر نہ رکھیں بلکہ بیر ونی ممالک (جیسے جرمنی اور فرانس) کے معاون بھی ہور کرتی ہوری ہے کہ وہ بمیشہ تازہ بہ تازہ بو تازہ بو کہتی تقید کو بہر حال متنین ، کیکدار ، بہترین مشتہر کریں۔ آر نلڈ کی نظر میں تقید اور صرف تنقید تی مستقبل سازی میں معاون ہو سکتی ہے۔ تنقید کو بہر حال متنین ، کیکدار ، مرگرم اور بہیشہ علم افزا ہو ناچا ہے۔ تب بی وہ تخلیق عمل کی طرح مرت بیشنے کی اہل ہو سکتی ہے۔ یہ احساس مسرت ایک صاحب شمیر اور

شاعری کے بارے میں آر نلڈ کاخیال ہے کہ وہ کون ساعقیدہ ہے جو مُتر کول نہیں ہوا، کون سامسلمہ شرعی اصول ہے، جو سوال زد نہیں ہوا، کسی روایت کو کوئی صدمہ نہیں پہنچا۔ خو د مذہب ہاڈیت میں ڈھل چکا ہے، لیکن شاعری کے لیے تصور (Idea) ہی سب کچھ ہے، شاعری میں تصور، تصور،

آرنلڈ کے ذہن میں شاعری کا ایک مثالی تصور ہے لیعنی وہ شاعری جو ہر کسوٹی پر پورااتر کر اپنی برتری اور اپنی فضیلت کو ثابت کر سکے۔ آرنلڈ محاکے میں بھی سختی کا قائل ہے اور جانچنے کے لیے بھی اعلی معیاروں کی ضرورت پر زور دیتا ہے۔ شاعری میں ڈھونگ کا کوئی گرز نہیں ہوتا، بالخصوص شاعری میں برتر اور کم تر، کھرے اور کھوٹے یا نصف کھرے، سے اور باطل یا صرف نصف سے کی غیر معمولی اہمیت ہے، کیوں کہ وہ شاعری ہی ہے جو اعلی تر استعداد کی اہل ہے۔ شاعری، شعری صدافت اور شعری حسن جیسے اصولوں کے ساتھ مشروط شقید حیات ہے، ہماری روح جس سے طمانیت اخذ کرتی ہے اور جس سے ہمیں سنجالا ملتا ہے لیکن تقیدِ حیات کی اہلیت کے مطابق ہی طمانیت

اور کھہراؤ کی اہلیت ہمیں میسر آتی ہے۔ شاعر ی جتنی بلند مرتبہ ہوگی اسی نسبت سے اس میں تقید حیات کی اہلیت ہوگی۔ آرنلڈ، اس نتیجے پر پہنچا ہے کہ اعلیٰ درجے کی شاعر ی ہی انبساط آفریں ہو سکتی ہے۔ اسی میں نئے قلب کاری اور ہمیں سنجالے رکھنے کی قوت مضمر ہوتی ہے۔ 7.4.1 میتھیو آرنلڈ بحیثیت ایک نقاد:

آر نلڈ نے اپنے ادبی سفر کا آغاز شاعری سے کیا تھا، لیکن اپنے عہد کے ادب اور تہذیب اور ترقی کی رفتار سے پوری طرح مطمئن نہیں تھابلکہ بعض اعتبار سے مایوسی ہی اس کے جصے میں آئی تھی ، یہی وجہ ہے کہ اس نے اپنا قلم نثر کی طرف موڑ لیا۔ 1865 ء میں اس کی معرکتہ الآراتصنیف (Essay in Criticism) منظرعام پر آئی، جس نے بڑے پہانے پر عوام کے ایک بڑے طبقے اور یونیورسٹی کے طلبا، اساتذہ اور دوسرے دانشوروں کو اپنی طرف متوجہ کرلیا۔ایک سطح پر ادب، اس کے مطالعے کا معروض تھا، لیکن تہذیب اور بالخصوص انیسویں صدی کے نصف آخر کی برطانوی تہذیب اور برطانوی عوام کے عمومی رجانات کو اس نے کلیدی حیثیت دی تھی۔ اسی لیے اس کتاب کو ،، تہذیب کی انجیل ،، سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔ آرنلڈ کے موضوعات کادائرہ کافی وسیع تھا۔وہ اپنی بات تہذیب کے موضوع سے شروع کر تاہے اور ادبیات، مذہبیات، سیاسیات اور اخلاقیات کے مسائل کو اسی ایک تناظر میں ڈھالتا چلا جاتا ہے۔اس کا ایک بڑامقصد یہ بھی تھا کہ برطانوی باشندوں میں جو بدمذاقی پیدا ہو گئی ہے ، اس کی کسی طور پر تربیت کی جاسکے۔ اسی بنا پر وہ ذوق کی معیار بندی کو خصوصیت کے ساتھ اہمیت دیتا ہے۔اسے تنقید کے طریق کار میں جوانتشار ا<mark>ور</mark>یے اصولے ب<mark>ن</mark> کی کیفیت ہے،اس کا بھی شدیداحیاس تھا،اسی لیے تنقید کے وہ تاریخی اور سائنسی طریقوں کا تعارف کراتا ہے جن کی اسا<mark>س معروضیت، تجزی</mark>ے ، تقابل اور معقولیت پر تھی۔اُسے اعلیٰ طبقے کی سر دمِہری <sup>ا</sup> اور بے اعتنائی سے شکوہ ضرور تھالیکن اس کے لیے سب سے بڑا تہذیبی مسکل<mark>ہ در</mark>میانے طبقے کی معاشرت تھی۔ یہ وہ طبقہ تھا، جو اپنی ناشائستگی اور عامیانہ بن کے احساس سے بھی عاری تھا۔ آر نلڈ کا خطاب عالموں اور دانشوروں سے اتنانہیں تھا، جتنااس طبقے سے تھا۔وہ اپنے ہم وطنوں کو دانش کے اعلیٰ مقام پر دیکھنے کازبر دست متمنی تھا۔ جہاں وہ مایوسی سے دوچار ہونے لگتا ہے تواس کا قلم یک دم طنز، کبھی شکوہ، کبھی احتجاج اور تمہمی تمسنح کی طرف مائل ہو جاتا ہے۔ طبقہ اُمر اگ آسودہ خاطری ، ذہنی کا ہلی ، اور ایک اوسط و کٹورین فرد کی دھکم دھکا کرکے دوسرے سے سبقت لے جانے کے لیے جو ہوڑ سی گلی ہے، آر نلڈ کے بحث کے موضوعات بھی یہی ہیں اور اس کے طنز کے نشانے بھی یہی ہیں۔ وہ تعلیمی اداروں اور نام نہاد دانش کدوں میں برور دہ تضادات اور ان کی نااہلی بر طعنہ زن ہو تاہے ، ایک روشن خیال ہونے کے ناطے اکثریت کے سفلے ین کوموجب ذلت سمجھتا ہے۔ کلیسائیت اور کلیسائی سخت گیری کو طنز کانشانہ بنا تاہے۔ وہ ان تمام روایتوں ، عقائد اور شرعی قواعد کو تسلیم کرنے سے انکار کرتا ہے، جنہیں دانش کی سطح پر صبح ثابت نہیں کیاجا سکے۔ آر نلڈ حسن اور صداقت کو در جہ اول پر رکھتا ہے۔اخلاقی متانت کا مرتبہ بھی اس کے بیماں بلند تھا، جس میں انسانیت کی ترقی کار از مضمر ہے۔ وہ فن اور ادب میں بھی ان لو گوں پر سخت تنقید کر تاہے ،جو محنت، انہاک اور میسوئی ہے جی جراتے ہیں۔ آد می جب تک اپنے اندر گہری سنجید گی اور لگن نہیں پیدا کرے گا وہ اعلیٰ ادب نہیں خلق کر سکتا۔ اس نے کلاسیکیت سے فنی تنمیل، فنی حسن اور ضابطہ بندی کا درس لیا اور پیر سیکھا کہ تخلیق فن ایک انتہائی صبر آزماعمل ہے اور نقاد کی یہ کوشش ہونی چاہیے کہ وہ علم کے تمام شعبوں ، دینیات ، فلیفہ ، تاریخ ، فن اور سائنس میں معروض کا مطالعہ اس طرح کرے جس طرح حقیقت میں وہ ہے:جب کہ آسکر وا کلڈ کا خیال قطعاً َ اس کے برعکس ہے وہ کہتا ہے کہ نقاد کا بنیادی مقصد بیہ ہو تاہے کہ ،،وہ معروض کا مطالعہ

## 7.5 ئى-الس-ايلىك

## 7.5.1 ايليك كي ادبي اور تعليمي زندگي:

ایلیٹ کی پیدائش 1888ء میں سینٹ لوئی (امریکہ) کے مقام پر ہوئی۔ اس کی تعلیمی زندگی ہارورڈیونیورسٹی کی مر ہون منت ہے۔
تعلیم کے بعد اس نے ٹیچر کی حیثیت سے کام شروع کیا۔ بینک کی ملازمت کی، اور The Dial جریدہ کے نامہ نگار کی حیثیت سے بھی کام کیا۔ 1922ء میں اہم اشاعتی ادارہ فیبر اینڈ فیبر Faber and Faber سے جڑگئے جس کی وجہ سے انہیں گئی ادیوں اور شاعروں سے متعارف ہونے کاموقع ملا۔ ایلیٹ نے امریکہ سے پورپ اس خیال کے تحت نقل مکانی کی جس کی وجہ سے انہیں گئی ادیوں اور شاعروں سے متعارف ہونے کاموقع ملا۔ ایلیٹ نے امریکہ سے پورپ اس خیال کے تحت نقل مکانی کی کہ امریکہ تہذیبی نقط کنظر سے نوزائیدہ ہے۔ اس کے بر خلاف پورپ کی اساس ڈھائی ہز ارسال کی ادبی اور تہذیبی تاریخ پر ہے۔ یہ اور بیات ہے کہ 1948ء کے بعد امریکہ عالمی سطح پر ایک نئی قوت کے ساتھ ابھر ا۔ اور ادبی نقط کنظر سے بھی ایک اہم مرکز بن گیا۔ 1948ء بیس ایلیٹ کو نوبل انعام عطاکیا گیا۔ ان کی تصانیف میں اوبی تقید کے علاوہ تہذیب، کلچر، شاعری، ڈرامہ سے متعلق بے شارکتا ہیں ہیں۔ ان کی نظم Four Quartets کی نقط کو کو نی اس کے علاوہ ان کے شعری سرمائے میں ان کی زندگی کا چراغ گئی ہوگیا۔

## 7.5.2 تنقيد اور تخليق:

ہر نسل کا اپنا اند از ہوتا ہے۔ معاصر انہ تنقید ، روای تنقید ، روای تنقید کے فرق ہوتی ہے۔ ایلیٹ کے خیال میں جدید تنقید کی شروعات سینت بیوسے ہوتی ہے۔ ایلیٹ نے فرانسیسی اور انگریزی تنقید کے فرق کو بھی نمایاں کیا ہے۔ ادب ذہنی مسرت کا سرچشمہ ہوتا ہے۔ کالرج نے شاعری میں تصور (Fancy) اور شخیل (Imagination) کے فرق کو واضح کیا ہے۔ ایلیٹ نے اس لطیف فرق کی ستائش کی ہے۔ ادبی تنقید کی کمزوری سے متعلق اس کی رائے یہ تھی کہ عام مسائل اور ادبی مسائل کو ایک دوسرے میں ملادیا جاتا ہے۔ ادب کی بقاسے تنقید کا جڑا رہنا ناگزیر ہے۔ جہاں تک ادب کا تعلق ہے تو اس کا بنیادی کام ہر دور میں مسرت پہنچانا ہے۔ اس نے تنقید کے حلقے کو وسیع ترکر نے پر زور دیا ہے۔ ایلیٹ نے اس معروضے کو غلط مشہر ایا کہ تنقید اور تخلیق کا ایک ساتھ ارتقا ممکن نہیں ہے۔ اس نے اپنی گہری بصیرت کی روشنی میں اس حقیقت سے روشناس کر ایا کہ دور زوال پذیر نہیں ہو تا بلکہ افر اد زوال کا شکار ہوتے ہیں۔ مستقبل میں تنقید کی رویوں کے امکانات اپنی جگہ جر قرار رہتے ہیں۔

#### 7.5.3 تقير كامنصب:

یہ مسلہ بڑا اہم ہے کہ آیا تنقید کے پچھ حدود ہوتے ہیں۔ عصر جدید میں تنقید کو دوسرے علوم کی روشنی میں پر کھا جانے لگاہے۔ ایلیٹ نے معاصر انہ تنقید میں اسکالر شپ کی بنیادی اہمیت اور اسے جدید تنقید کا پیش رو قرار دینے پر جیرت کا اظہار کیا ہے۔ ایلیٹ، جس نے اپنے تنقید کی پیانے شعر کے حوالے سے پیش کیے ہیں، یہ سمجھتا ہے کہ نثر کے لیے نئے شعر کی پیانے معنویت رکھتے ہیں اور جہاں تک افسانے

کی تنقید کاسوال ہے تواس کی نشو و نماحالیہ برسوں میں ہوئی ہے۔

شاعری کو سیجھنے کے لیے شخص حالات کو سامنے رکھنا یا سیجھنا ضروری نہیں ہے۔ دراصل شاعری پر ار تکاز اہم ہے۔ شاعر کے کو اکف سے سوائح نگار کوزیادہ تعلق خاطر ہو تا ہے۔ تنقید کا ساجیات سے گہر ارشتہ ہو تا ہے۔ مزید یہ کہ سائنس کے اثرات کو بھی نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ ذہن اور جذبات کا شاعری میں عمل دخل ہو تا ہے۔ یہ نقاد کی ذمے داری ہے کہ اس پر توجہ کرے۔ نقاد کا کام قار ئین میں شاعری کی حقیقی تفہیم کا سلیقہ بیدا کرنے کا ہے۔ لیکن تفہیم سے مراد تشر تے نہیں ہے۔ نقاد کے یہاں علم کے وسیع سرچشمے ہوں اور تجربات کی دنیا بھی۔ ایلیٹ کہتا ہے کہ تنقید سائنس نہیں اور نہ اس میں سائنس بننے کے امکانات ہیں۔ اس نے ایک اور خطرے کی جانب بھی توجہ دلائی ہے، وہ یہ کہ ساری توجہ اگر شاعری سے لطف اندوزی پر رہے تو پھر یہ وقت گزار نے کے ایک مشغلے کے سوانچھ نہیں ہے۔

اہلیٹ کا خیال ہے کہ جب تک ادب بر قرار رہے گا تقید کی اپنی جگہ متحکم ہے۔ جو بنیاد ادب کی ہے وہی بنیاد تقید کی بھی ہے۔
تقید اور ادب دونوں انسانی تہذیب کے ارتقابل معاون ہوتے ہیں۔ ان سے زبان کی نشو و نما ہیں غیر معمولی مد ملتی ہے۔ ایلیٹ نے عام
تقید اور ادب دونوں انسانی تہذیب کے ارتقابل معاون ہوتے ہیں۔ ان سے زبان کی نشو و نما ہیں غیر معمولی مد ملتی ہے۔ ایلیٹ نے عام
وسلوں پر بھی قدرت عاصل ہوتی ہے۔ نقاد کے ذہن ہیں بے شار سوالات المصلے ہیں، جو تہذیب سے متعلق ہوتے ہیں۔ نئے مسائل کا ایک
جہان بھی سامنے آتا ہے۔ اس میں آئی صلاحیت ہوتی ہے کہ وہ تاریخی اور عظم کی پس منظر میں مقابلہ کرے۔ اس طرح سے ایک نئی تخلیقی
تہذیب کا دوسر انام تنقید ہو تا ہے۔ اس میں آئی صلاحیتیں ہوتی ہیں کہ وہ ادبی نئر ان کی تربیت کرے۔ یہ تربیت کبھی صبحے سے مس ہوتی ہو اور کبھی غلط راہ بھی افتیار کر لیتی ہے۔ اس میں آئی صلاحیتیں ہوتی ہیں کہ وہ ادبی نہ تعلی اور اس کی تفہیم و تشر ت کو حقیق پس منظر میں عوام
کے سامنے پیش کرے۔ دوسری اہم بات یہ ہوتی ہے کہ وہ ماضی پر ایک تخلیقی اندازے نظر ڈالنا ہے اور اس کا دشتہ عال سے جو ڈتا ہے۔ یہی منظر میں کہ وہ گذرانے ہو گا ایرا کہ وہ کسوس کر ساتھ ہوتی ہوتی ہے کہ وہ محسوس کرت ہو گا ایام کو نئے نئے زاویوں سے دیکھنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ اس میں آئی صلاحیت ہوتی ہے کہ وہ محسوس کرت کہ ادب کر سکتا ہے۔ دراصل ادب کو حقیق پس منظر میں سمجھنے کے لیے اس بات کی ضرورت ہے کہ ادب کے خیر معمولی اثرات کی صدیح تک ادراک ہو۔ اس میں دوسری زبانوں کے ادب پر بھی نظر رکھی جانی چاہیے۔ ایلیٹ کے یہ تصورات عالی ادب کو متاز کر کے ساتھ ساتھ بھش تقیدی تصورات کی ایمیت نے ادبی نظریات کی اس جو یہیں۔ اگر چہ وقت کے گزرنے کے ساتھ ساتھ بھش تقیدی تصورات کی ایمیت نے ادبی نظریات کی وہ جو سے کہی کر ہے۔ اس تھ ساتھ ساتھ ساتھ کی قصورات کی ایمیت نے ادبی نظریات ہوتی ہوتی ہیں۔ وہ کی ان خور ہو کہ کی دو اور کی معنویت کو اجاز کر ہے۔ ساتھ ساتھ باتھ ساتھ کی قصورات کی ایمیت نے ادبی نظریات کے وہ سے کہ کہ موباق ہے۔

ایلیٹ نے روایت کی اہمیت کے ساتھ ساتھ دوسر ہے پہلوؤں پر بھی روشنی ڈالی ہے۔ غیر شخصیت کے نظر یے نے نے زاویے پیش کے ہیں۔ گرچہ اس نظر بے میں وقت کے ساتھ ساتھ کچھ لطیف تبدیلیاں بھی سامنے آگئی ہیں۔ خاص طور سے W.B. Yeats پر اس کی تقید اور شخصیت کے حوالے سے دومختف نقاطِ نظر کا اظہار وقت کے فاصلے کے ساتھ ہمارے سامنے آتا ہے، تاہم ایک غیر معمولی دانشور ہونے کی حیثیت سے ایلیٹ نے ان دونقاطِ نظر کے درمیان ایک ربط پیدا کیا ہے اور اس کا جواز بھی پیش کیا ہے۔

ایلیٹ کی تنقید دوسری زبانوں کے لیے زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔اس کے ڈراموں میں نثر اور نظم کے حدود کا متیاز ختم ہو جاتا ہے۔ یہ

شخصیت کی منفر داد بی جہت کے باوصف ہے۔ بعض لوگ یہ تصور کرتے ہیں کہ شاعر ایلیٹ اور نقاد ایلیٹ کے در میان فرق ہے۔ دوشخصیتیں ایک دوسرے کی نفی کرتی ہیں لیکن حقیقت میں ایسانہیں ہے دونوں شخصیتوں کے در میان ایک گہر اربط ضرور ملتاہے۔

ایلیٹ اپنے مضمون، تقید کا منصب، میں بعض ادبی تصورات کوبڑی وضاحت سے پیش کر تاہے۔ اس مضمون میں وہ تخلیق کے محرکات اور تقید کے دائرہ کار پر تفصیل سے روشنی ڈالتاہے۔ فن کے مقاصد کا تعین آسان نہیں ہو تا اور نقاد کے ذہن میں کسی نہ کسی سطح پر حال مقصد کار فرما ہو تاہے۔ وہ تقید کو باخبری سے مربوط کرتاہے۔ گرچہ اس کے خیال میں تخلیق کے لیے بے خبری اپنی جگہ کوئی منفی پہلو نہیں ہے۔ بیسویں صدی میں بے شار نظریات کے باعث اور خاص طور سے سائنس کے اثرات کے باوصف علوم کے دائروں میں بے شار انقلابی تبدیلیاں پیدا ہوئیں۔ اس کے نتیج میں فلفہ کی حکمر انی پچھلے ادوار کی طرح باقی نہیں رہی۔ علوم کی مختلف شاخوں میں فلفہ آہتہ جذب ہونے لگا۔ ایک زمانے میں ادب اور فلفہ مختلف سطحوں پر لوگوں کو متاثر کرتے رہے ہیں۔

تنقید اور تخلیق کے باہمی رشتے بہت اہم ہوتے ہیں۔ ان کے رشتوں کو سمجھنے کے لیے بجلی کی لہر کی مثال بڑی معنویت کی حامل ہے۔ بجلی کی لہر جہاں کمروں کوروشن کرتی ہے۔ وہیں دنیا بھر کی خبروں کی ترسیل میں اپناکام انجام دیتی ہے۔ یوں دیکھا جائے تو دو کام مختلف ہیں لیکن نوعیت کا فرق زیادہ نہیں ہے۔ بجلی کی لہر کی مثال سے ہم تنقید اور تخلیق کے رشتوں کو آسانی سے سمجھ سکتے ہیں۔

ایلیٹ ادب کو کلچر کی نئی تشکیل کا اہم ذریعہ سمجھتا ہے۔ ہر نسل اپنے پیانے وضع کرتی ہے۔ ان پیانوں کی روشنی میں ماضی اور حال کا جائزہ لیا جاتا ہے ایلیٹ کی تنقید نے مابعد الطبیعاتی شعر اکی بازیافت کی ، جنہیں ایک عرصے تک نظر انداز کیا گیا تھا۔ ایلیٹ اور دوسرے نقادول کے تصورات کی وجہ سے کلاسیکیت کو بھی غیر معمولی اہمیت حاصل ہوئی۔

#### 7.5.4 شاعرى كاساجي منصب:

ایلیٹ نے "شاعری کاساجی منصب "میں بعض اہم نکات کو اٹھایا ہے اور شعر کے مقصد پر تجزیاتی تنقید کی ہے۔اس کا کہنا ہے کہ ہر شاعر کے ذہن میں شاعری کا ایک خاص تصور ہوتا ہے۔ شاعری کا منصب مختلف ادوار میں مختلف رہا ہے اور یہ تبدیلی اپنی جگہ صحت مند بھی ہے۔ شاعری کا منصب متعین کرنا آسان نہیں ہے کیوں کہ بعض مقاصد شعوری ہوتے ہیں اور بعض غیر شعوری ہوتے ہیں۔ تاریخی نقط منظر سے شاعری کا جائزہ لیتے ہوئے اس نے بتایا کہ قدیم زمانے سے شاعری کے مختلف مقاصد رہے ہیں۔ کسی دور میں اس کو طلسمی مقصد کے لیے استعال کیا جاتا تھا۔ ترقی یافتہ ساج جیسے یونان میں اس کے مقاصد نمایاں طور پر ابھر کر سامنے آئے۔ ایک دور تھاجب اخلاقی ہدایت سے جر پور شاعری کی غیر معمولی اہمیت تھی لیکن امتد اوزمانہ کی وجہ سے اس کی اہمیت محدود ہوتی گئی۔ شاعری کہمی تمثیلی انداز میں بھی سامنے آئی تاکہ قار کین کو متاثر کر سکے۔ ڈرامائی شاعری ایک ایسی نخیلی کہائی ہے جے اسٹیج پر پیش کرکے قار کین کو متاثر کیا جاتا ہے۔ ایلیٹ فلسفیانہ شاعری پر روشنی ڈالتے ہوئے کہتا ہے کہ اس کا بھی ایک خاص منصب ہے۔

ایلیٹ کاخیال ہے کہ اہم قدروں کے بدلنے کے باوجود شاعری زندہ رہے گی۔ شاعری کا پہلا منصب مسرت بہم پہنچانا ہے لیکن اس حقیقت کو نظر انداز نہیں کرناچا ہیے کہ ایک عظیم شاعر مسرت کے علاوہ بہت کچھ فراہم کر تا ہے۔ شاعری کا تجربہ نئے اظہار کوراہ دیتا ہے۔ شاعری دوسرے فنون سے قدرِ مختلف ہوتی ہے۔ اس میں قوم ، زبان اور معاشرت کا گہر ااثر ہو تا ہے۔ یہ بات اپنی جگہ صحیح ہے کہ موسیقی اور مصوری کی بھی انفرادی مقامی خصوصیات ہوتی ہیں لیکن شاعری کی پہچپان ایک گہرے تاریخی پس منظر میں سامنے آتی ہے۔ ایلیٹ کے خیال میں ہر قوم اپنے گہرے احساسات کا حقیقی اور شعوری اظہار اپنی زبان کے شعری میڈیم میں کرتی ہے۔ ایلیٹ کا مزید اصر اربیہ ہے کہ شاعری کو صرف مقبول شاعری کی حدوں میں مقید نہیں کیاجانا جا ہے۔ وہ شاعری کو تہذیب کی بقائے لیے ضروری قرار دیتا ہے۔

"شاعر کی زبان بولنے والے سارے لو گوں کے لیے شاعری کا ایک ساجی منصب بھی ہو تاہے خواہ وہ لوگ خو د شاعر کے وجود سے واقف ہوں پانہ ہوں۔ اس بات سے بیہ نتیجہ نکاتا ہے کہ بیہ بات بوروپ کی ہر قوم کے لیے اہم ہے کہ وہ شاعری کے سلسلے کو جاری رکھے۔ میں نارو یجین شاعری نہیں پڑھ سکتالیکن اگر مجھ سے یہ کہا جائے کہ نارویجبین زبان میں اب شاعری تخلیق نہیں ۔ ہور ہی ہے تو میں اسے ایک خطرہ سمجھ کرچو کناہو جاؤں گا اور میر اید چو کناین فیاضانہ ہمدر دی سے زیادہ اہمیت کا حامل ہو گا۔ میں تو اسے ایک ایسی بھاری کی علامت سمجھوں گا جو رفتہ رفتہ غالباً سارے پوروپ میں پھیل جائے گی اور یہ ایک ایسے زوال کی ابتدا ہو گی جس کامطلب یہ ہو گا کہ ہر جگہ لوگ تہذیبی حذبات کے اظہار کی قوت سے محروم ہوتے جائیں گے اور بالآخر محسوس کرنے کی صلاحیت سے بھی محروم ہو کر<mark>رہ</mark> جائیں گے۔ <mark>جدید دور کی بیاری بیر نہیں ہے کہ خدااور</mark> انسان کے بارے میں کچھ تصورات پر سے اس کا ایمان اٹھ گیاہے جن پر ہمارے آباواجداد ایمان رکھتے تھے بلکہ اصل بات بیرہے کہ ا<mark>س د</mark>ور نے خد ااو<mark>ر ب</mark>ندے کے بارے میں محسوس کرنے کی <sup>ا</sup> صلاحیت کو گنوا دیاہے اور یہ صلاحیت ہمارے آباواجداد میں موجود تھی۔ایک ایساعقیدہ جس پر سے آپ کا ایمان اُٹھ گیاہے ایک ایسی چیز توضر ورہے جھے آپ کسی حد تک سمجھ سکتے ہیں لیکن جب مذہبی احساسات غائب ہو جاتے ہیں تووہ الفاظ جن کی مدد سے انسان نے ان احساسات کے اظہار کی جدوجہد کی تھی بے معنی ہوجاتے ہیں۔ بیربات درست ہے کہ مذہبی احساسات ہر ملک اور ہر دور میں مختلف ہوتے ہیں بالکل اسی طرح جیسے شاعرانہ احساس مختلف ہو تا ہے۔ احساس بدلتار ہتاہے خواہ عقیدہ اور نظریہ وہی کیوں نہ رہے لیکن یہ تو انسانی زندگی کی ایک لاز می شرط ہے۔ مجھے جس بات کاخوف ہے اس کانام موت ہے۔ ایسے میں یہ بھی ممکن ہے کہ شاعری کے لیے احساسات وہ احساسات جو اس کے مواد کی حیثیت رکھتے ہیں ہر جگہ سے غائب ہو جائیں۔"

## 7.5.5 شاعرى كى تين آوازين:

ایلیٹ نے شاعری کی تین آوازوں پر اپنے معرکۃ الآرا تصورات پیش کیے ہیں۔ یہ تین آوازیں شاعری کے رویوں کااحاطہ کرتی ہیں۔ایلیٹ اپنے مضمون "شاعری کی تین آوازیں" میں لکھتاہے:

" پہلی آواز تووہ آواز ہے جس میں شاعر خودسے بات کر تاہے پاکسی اور سے نہیں کر تا۔ دوسری

آواز اُس شاعر کی ہے جو سامعین سے مخاطب ہوتا ہے خواہ سامعین تعداد میں زیادہ ہوں یا گہ۔

تیسری آوازاس شاعر کی ہے جب وہ نظم میں باتیں کرنے والے ڈرامائی کردار تخلیق کرنے کی

کوشش کرتا ہے۔ ایسے میں جب وہ باتیں کرتا ہے تو یہ باتیں وہ نہیں ہوتیں جو وہ خود سے مخاطب

ہوتے وقت کرتا ہے بلکہ صرف وہی کہتا ہے جو ایک خیالی کردار اور دوسرے خیالی کردار سے

مخاطب ہوتے ہوئے کہہ سکتا ہے۔ پہلی اور دوسری آواز کا فرق۔ یعنی اس شاعر کے در میان جو

خود سے باتیں کرتا ہے اور وہ شاعر جو دوسر وں سے خطاب کرتا ہے۔ ہمیں شعری ابلاغ کے مسکلہ

م طرف لے جاتا ہے۔ ایسے شاعر کے در میان جو دوسرے لوگوں سے مخاطب ہوتا ہے (خواہ

اینی آواز میں یا پھر اختیار کی ہوئی آواز میں) اور اس شاعر کے در میان جو ایسی گفتگو ایجاد کرتا ہے۔ جس میں خیالی کردار ایک دوسرے سے خطاب کرتے ہیں، جو فرق ہے وہ ہمیں ڈرامائی، نیم ڈرامائی

#### 7.5.6 مذهب اور ادب:

ایلیٹ کے خیال میں ادبی تنقید کے لیے اخلاقی بنیادیں ضروری ہیں۔ گرچہ ادبی دنیا میں اس مسئلے پر متضاد آرا ملتی ہیں لیکن اس کا خیال ہے کہ جس عہد کے لوگوں میں اخلاقی تصورات سے ہم آ ہنگی ہو، وہاں مھوس تنقید کا جنم ممکن ہے۔ اس نے ادب کو متعین کرنے اور جانچنے کے لیے یقینا ادبی معیارات کو ناگزیر قرار دیا ہے۔ تاہم اس کی عظمت کے پیانے اس کے خیال میں خالص ادبی نہیں ہوسکتے۔ ہم نے گزشتہ چند صدیوں سے اس بات کو واضح طور پر تسلیم کر لیا ہے۔ ایلیٹ کہتا ہے کہ تخیلی ادب اور ادبی کارناموں سے متعلق اخلاقی ضا بطے ہر نسل نے کسی نہ کسی طور پر قبول کیا ہے۔ یہ ذہنی فیصلے اور عمل کے در میان فرق ممکن ہے۔ ایلیٹ نے مزید وضاحت کرتے ہوئے اس بات کی طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ ہر نسل کے معیارات بدلتے رہتے ہیں۔ کبھی کبھی ایک نسل کے تصورات دوسری نسل کو مجر وہ کرنے کا سبب بن طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ ہر نسل کے معیارات بدلتے رہتے ہیں۔ کبھی کبھی ایک نسل کے تصورات دوسری نسل کو مجر وہ کرنے کا سبب بن سکتے ہیں۔ اس تبدیلی کولوگ بڑے فخر سے قبول کرتے ہیں لیکن ان کی بنیادیں مھوس نہیں ہوتی ہیں۔

المد*لانا آزاد* الدويونيوري

نہ ہب اور ادب کے در میان رشتوں کی مختلف جہتیں ہوتی ہیں۔ ایک تو فہ ہی ادب کا تصور وہ ہے جے تاریخی ادب یاسائنسی ادب کے معنوں میں لیاجا تا ہے۔ بائبل کے ترجموں کو بھی ادب کے اسی دائرے میں رکھاجا تا ہے۔ کہیں کہیں منطق اور نیچر ل ہسٹری کو بھی ادب تصور کیاجا تا ہے۔ فہ ہب اور ادب کے در میان ایک اور رشتہ ہے جس کو فہ ہبی اور دینی شاعری سے موسوم کیاجا تا ہے۔ فہ ہبی شاعر ایسا شاعر ہبی ہوت کو ہبی سے جو شاعری کے پورے موضوع کو اپنے تصرف میں لا تا ہے بلکہ وہ تو ایک ایسا شاعر ہے جو اس موضوع کے محدود اور مقرر جھے کو استعال میں لا تا ہے اور ان جذبات کو نظر اند از کر دیتا ہے جنھیں عظیم جذبہ کانام دیاجا تا ہے۔ ایلیٹ نے اس تناظر میں شاعری کی ایک اور قسم کا بھی ذکر کیا ہے۔ شاعری کی ایک قسم ایسی ہے جو ایک خاص فہ ہبی شعور کا نتیجہ ہوتی ہے اور جو اُس عام شعور کے بغیر بھی زندہ رہ سکتی ہے جو ہمیں عظیم شعر اکے ہاں ملتا ہے۔ ایلیٹ نے اس بات کا خاص خیال رکھا ہے کہ ادب کس طرح پر و پیگیٹرہ کا ذریعہ نہ جن ، چاہے وہ فہ ہبی قدروں کی ترجمانی کے ذریعے ہی کیوں نہ ہو۔ اس کا خیال ہے کہ اکثر ادبی فیصلوں اور مذہبی فیصلوں کے در میان تفریق کرنے میں ناکامی کا قدروں کی ترجمانی کے ذریعے ہی کیوں نہ ہو۔ اس کا خیال ہے کہ اکثر ادبی فیصلوں اور مذہبی فیصلوں کے در میان تفریق کرنے میں ناکامی کا

سامنا کرناپڑتا ہے۔انسانی زندگی پر صرف ادبی مذاق ہی کااثر نہیں ہو تابلکہ بے شار اثرات کام کرتے ہیں۔ یہ اثرات انسان کے مکمل وجو د کو متاثر کرتے ہیں۔

## 7.6 اكتساني نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیھیں:

- گرچہ افلا طون نے ادب اور تنقید کے موضوعات پر کوئی تفصیلی بحث نہیں کی ہے، تاہم اس کی کتاب، جمہوریہ، اور، مکالمات، میں شاعری سے متعلق بعض مباحث یائے جاتے ہیں۔
- افلاطون کے بقول شاعری اکتساب کے ذریعے نہیں حاصل کی جاسکتی۔بلکہ یہ دراصل ایک الہامی جذبہ اور خداداد صلاحیت کا شمرہ ہے۔
- اس نے فنونِ لطیفہ کو اپنی مثالی ریاست میں کو ئی اہمیت نہیں دی کیوں کہ فنونِ لطیفہ اس کے نقطہ نظر سے ، نقل کی نقل ، ہیں۔ اس لیے اس نے شاعروں اور ڈراہا نگاروں کو اپنی مثالی ریاست سے نکال باہر دیاتھا۔
- ارسطونے، نقل کی نقل، کے بجائے شاعری یاادب میں صرف نقل کااصول پیش کیا۔ جس کامطلب ہے کہ شاعر نقل نہیں کر تا بلکہ جو کچھ دیکھتا ہے یا جس چیز کااس پر اثر ہو تا ہے۔
  - شاعر کاکام بعینہ، کسی چیز کا نقل کرنانہیں ہے بلکہ ا<mark>مکانی پہلوؤں پر نظر</mark>ر کھتے ہوئے اسے قابل قبول بناناہے۔
- ارسطونے المیہ میں Katharsis پر زور دیا لینی المیہ وہشت و در دمندی یا ترقم کے ذریعے تزکیہ منفس کا کام انجام دیتا ہے۔ المیہ
   کے کر دار نہ تو مثالی کر دار ہوں اور نہ ہی خراب کر دار ہوں بلکہ اچھے طبقے کے عام کر دار ہوں تا کہ وہ در دا نگیزی پیدا کر سکیں۔
- ارسطوپہلانا قدہے، جس نے ادب میں المیہ، رزمیہ اور دیگر اصناف کے اصول متعین کیے ہیں اور کس صنف کے لیے کس طرح کی

  زبان استعال ہونی چاہیے اس کی بھی نشاند ہی کی ہے۔ آج ہز اروں سال گزرنے کے باوجود بھی نظری تنقید کا بنیادی ڈھانچہ کم و

  بیش ارسطوبی والاہے حالانکہ نظریات میں نہ جانے کتنے انقلاب آجکے ہیں۔
- آرنلڈ محض ایک بلندیایہ شاعر ہی نہیں تھا،وہ ایک اعلیٰ درجے کا نقاد بھی تھا۔ اس کی تنقید کاموضوع ومعروض صرف ادب ہی نہیں تھابلکہ تہذیب، تاریخ،سیاست اور اخلاق وغیرہ کے موضوعات ومسائل کا بھی اس کی تحریروں میں ایک خاص مقام تھا۔
- شاعری اس کے نزدیک اعلیٰ درجے کا فن ہے ، جونہ صرف تفسیر حیات ہے بلکہ تنقید حیات بھی۔ اسی طرح اعلیٰ تنقید کووہ ایک گراں قدر تہذیبی عمل قرار دیتاہے۔
- ایلیٹ کے خیال میں جدید تنقید کی نثر وعات سینت ہوسے ہوتی ہے۔ایلیٹ نے فرانسیسی اور انگریزی تنقید کے فرق کو بھی نمایاں کیاہے۔
  - ایلیٹ کاخیال ہے کہ جب تک ادب بر قرار رہے گا تنقید کی اپنی جگہ مشتکم ہے۔جو بنیاد ادب کی ہے وہی بنیاد تنقید کی بھی ہے۔

- ایلیٹ کے خیال میں ادبی تنقید کے لیے اخلاقی بنیادیں ضروری ہیں۔ گرچہ ادبی دنیا میں اس مسئلے پر متضاد آراملتی ہیں۔
- ایلیٹ نے یہ بھی سوال اٹھایاہے کہ کوئی شخص عقیدے کو اپنی ذات سے یا اپنی ذات کو عقیدے سے مماثل کرنے کے لیے کس حد تک جاسکتا ہے۔اس کا خیال ہے کہ لادینی نظریات سے ایسامحسوس ہو تاہے کہ شخص کی قدر وقیت کم ہور ہی ہے۔

#### 7.8 كليدى الفاظ

الفاط

سدِّ باب : قطعاروك دينا، قطعى ممانعت

: پستى كا، نيچے كا سفلي

ماحصل : حاصل، نتيجه، کپل، ثمره

امتزاج : ملاوٹ، آمیز ش، ہم آہنگی الہام : خدا کی طرف سے <mark>دل میں آئی ہوئی با</mark>ت

مخرب الإخلاق : اخلاق كوخراب كرف والا

: بلندى،اونجاهونا ار تفاع

سُقم : عيب،خرابي، نقص

: يانی نکلنے کی جگه، سرچشمه

: خلقت، فطرت، سرشت

تز هم : رحم، ترس، شفقت کرنا

طربيه : وه قصه يا دُرامه جس كا انجام خوشي مو

جمالیات : فلسفه کی وه شاخ جس میں حسن اور اس کے لوازم سے بحث کی جاتی ہے۔

: یاک کرنا، صاف کرنا تزكيه

جهد البقا: زنده رہنے کی جدوجهد

اكتشافى : الهامي-كشفى

مرجِّج : ترجیح دیا گیا، فاکق، افضل

چاردانگ : چارول طرف

ما بعد الطبيعات : النهيات، فوق الفطرت

منحنی : جهکاهوا، خمیده، ٹیڑھا، دبلا، لاغر، کمزور

تلازمه : خاص تشبیه اختیار کرنا، لازم پکڑنا

#### 7.9 نمونه امتحاني سوالات

#### 7.9.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1. افلاطون کی معرکة الآراکتاب کاکیانام ہے؟

2. افلاطون کے مکالمات کاترجمہ کس نے کیا؟

افلاطون کے شاگرد کا کیانام تھا؟

4. "مغرب کے تنقیدی اصول" کے مصنف کانام بتائیے؟

ار سطو کی دو کتابوں کے نام لکھیے؟

6. "بوطيقا" كاترجمه كس نے كياہے؟

7. ارسطونے" نقل" کا تصور کس سے لیاہے؟

8. کس نے تصور اور تخیل کے فرق کوواضح کیا؟

9. کس نے کہاہے کہ فن یارہ جذبات کا فطری بہاؤ نہیں بلکہ غور و فکر کا ثمرہ ہے؟

10. "شاعرى كاساجي منصب"كس كالمضمون ہے؟

#### 7.9.2 مختصر جوابات کے حامل سوالات:

- 1. افلاطون کے نظریہ" نقل کی نقل "کی کیا ہمیت ہے۔ بیان سیجیے۔
  - 2. شاعری کے بارے میں افلاطون کے نظریات تحریر سیجیے۔
  - ڈراماکی تنقید میں وحد توں کی کیا اہمیت ہے۔ نشاند ہی تیجیے۔
  - 4. میتھو آرنلڈ کی معاصر تنقید کے رجانات کیاہیں۔ قلمبند کیجیے۔
- 5. ادب اور تنقید کے باہمی رشتے کے بارے میں ایلیٹ کی کیارائے ہے۔ توضیح دیجیے۔

#### 7.9.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

1. افلاطون کے نظریہ" نقل کی نقل"اور ارسطوکے نظریہ نقل میں کیا فرق ہے۔مفصل بیان کیجیے۔

- 2. میتھو آرنلڈ کے تنقیدی تصورات پرایک تفصیلی نوٹ تحریر تیجیے۔
- ایلیٹ کے تنقیدی رویوں سے شاعری کی تفہیم میں کس طرح مدد ملتی ہے؟ بیان تیجیے۔

## 7.10 تجويز كرده اكتسابي مواد

- ڈاکٹر محمدیلیین
- 1. کلاسیکی مغربی تنقید
- آغابا قررضوي
- 2. مغربی تنقید کے اصول
- ڈاکٹر عابد حسین
  - 3. مكالمات افلاطون
- 4. جدیدار دو تنقید، اصول و نظریات پروفیسر شارب رودولوی
  - سثمس الرحمٰن فاروقي

5. شعریات

عزيزا حمد

6. بوطیقا



## اکائی8: اردو تنقید پر مغربی تنقید کے اثرات

|                                                          |        | اکائی کے اجزا |
|----------------------------------------------------------|--------|---------------|
| تمهيد                                                    |        | 8.0           |
| مقاصد                                                    |        | 8.1           |
| انیسویں صدی کے اواخر میں ار دو تنقید                     |        | 8.2           |
| بيسويں صدى ميں اُر دو تنقيد 1901ء تا1936ء                |        | 8.3           |
| ترقی پیند تنقید                                          |        | 8.4           |
| احتشام حسين آرد ديوينوري                                 | 8.4.1  |               |
| محمد حسن                                                 | 8.4.2  |               |
| کلیم الدین احمد کی تنقید                                 | 8.4.3  |               |
| آل احمد سر ورکی تنقید 🚹 🗯 📶                              | 8.4.4  |               |
| جدیدیت کار جحان اور تنقید                                |        | 8.5           |
| وار ش <sup>علو</sup> ی کا تنقید می <mark>طریق کار</mark> | 8.5.1  |               |
| مشمس الرحمٰن فاروقی کی تنقید                             | 8.5.2  |               |
| مابعد جدید نقاد گو پی چند نارنگ اور ان کے معاصرین        |        | 8.6           |
| د یوندراسر کاطر زنقر                                     |        | 7.8           |
| ا کشابی نتائج                                            |        | 8.8           |
| كليدى الفاظ                                              |        | 8.9           |
| نمونه امتحانى سوالات                                     |        | 8.10          |
| معروضی جو ابات کے حامل سوالات                            | 8.10.1 |               |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات                               | 8.10.2 |               |
| طویل جو ابات کے حامل سوالات                              | 8.10.3 |               |
| تجويز كرده اكتسابي مواد                                  |        | 8.11          |

تقید کی اصطلاح، انگریزی لفظ Criticism کا ترجمہ ہے۔ انیبویں صدی کی اواخر دہائیوں ہیں جن نئی اصاف اوب سے ہمارا تعارف ہوا تھا، ان ہیں نظم، سوائے کول اور تقید کی خاص اہمیت ہے انیبویں صدی کے اواخر میں عقلیت کی تحریک کا اثر ہماری تقریباً تمام اصاف اوب پر پڑا۔ بالخصوص تقید نے اس جو ہر کو کام میں لے کر، قدر شاہی کو ایک نئی راہ دکھائی۔ 1893ء میں حالی نے اپنے مجموعہ کلام پر جو مقدمہ لکھا تھا اس کی حیثیت ایک دیباہے کی تھی۔ حالی نے اپنی شاعری کے جواز کے طور پر اسے قلم بند کیا تھا اور بہ جواز مجموعاً اُردو شامی کا جواز کے طور پر اسے قلم بند کیا تھا اور بہ جواز مجموعاً اُردو شامی کی جواز کے طور پر اسے قلم بند کیا تھا اور جواز ہم مور پر پر کے حالی کی ایک علی کا میں معالی کے ساتھ جن مسائل کو موضوع بنایا تھا، اور جن اہم امور پر استھر اے زئی کی تھی، ان کی نوعیت عمومی تھی۔ اس بنا پر حالی کا مقدمہ ایک لحاظ سے ہماری شاعری کا مقدمہ بن گیا۔ جوار دو ہیں تقصیل کے ساتھ در اے زئی کی تھی، ان کی نوعیت عمومی تھی۔ اس کی عاملی کا ایک انداز نقد اور ان کا طریق کار موجودہ نواوں میں بھی بڑی معنویت رکھتا ہے۔ حالی کی تقید نے ہمیں معروضیت کا درس دیا ہے، تاہم حالی کا انداز نقد اور ان کا طریق کار موجودہ نانوں میں بھی بڑی معنویت رکھتا ہے۔ حالی کی تقید نے ہمیں معروضیت کا درس دیا ہے، تاہم حالی کا انداز نقد اور ان کا طریق کارتی بنتیا ہے، اسکا کی انہیت جنائی ہے۔ حالی سے لے کر حال تک اردو تقید مختلف مغربی تنقید میا افکار ور بھانات کے اثر کو جذب و قبول کرتی رہی۔ اس کائی میں ہم اردو تقید پر مغربی اثرات کا تفصیلی مطالعہ کریں گے۔

#### 8.1 مقاصد

اس اکائی کے مطالع کے بعد اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- ار دو تنقید پر مغربی تنقید کے اثرات سے واقف ہو سکیں۔
- انیسویں صدی میں مغربی تنقید کے خدوخال سے آشنا ہو سکیں۔
- - ترقی پیند تنقید کے اغراض ومقاصد کو جان سکیں۔
- ترقی پیند نقادوں جیسے احتشام حسین، محمر حسن، کلیم الدین احمد، آل احمد سرور کے نظریات کو سمجھ سکیں۔
  - جدیدیت کے رجحان سے آگاہ ہو جائیں۔
  - وارث علوی اور تشمس الرحمٰن فاروقی کے تنقیدی افکار کامطالعہ کر سکیں۔
  - مابعد جدید تنقید اور گویی چند نارنگ اور ان کے معاصرین کے بارے میں جان سکیں۔
    - ویوندراسر کے طرز نقذ کے بارے میں معلومات حاصل کر سکیں۔

آگے چل کر" آب حیات" میں انہوں نے بڑے واضح طور پر ہماری شاعری کے ان مضامین کی فرسودگی کی طرف اشارے کیے ہیں جن میں تکر ارکے باعث زندگی کی کوئی رمق کوئی چیک باقی نہیں پڑی تھی۔وہ لکھتے ہیں:

" ہماری شاعری چند معمولی مطالب کے بچندوں میں بچنس گئی ہے۔ یعنی مضامین عاشقانہ، مے خواری مسانہ، بے گل و گلزار و ہمی رنگ و بو کا پیدا کرنا، ہجرکی مصیبت کارونا، وصل موہوم پر خوش ہونا، دنیاسے بیزاری، اسی میں فلک کی جفاکاری اور غضب بیہ ہے کہ اگر کوئی اصلی ماجرابیان کرناچاہتے ہیں تو بھی خیال استعاروں میں اداکرتے ہیں، نتیجہ جس کا یہ کہ کچھ نہیں کرسکتے ہیں۔ "کرناچاہتے ہیں تو بھی خیال استعاروں میں اداکرتے ہیں، نتیجہ جس کا یہ کہ کچھ نہیں کرسکتے ہیں۔ "کرناچاہتے ہیں تو بھی خیال استعاروں میں ازاد "آب حیات" اللہ آباد۔ 1962ء، صفحہ 81)

محمہ حسین آزاد کا نقطہ نظر بڑی حد تک حقیقت پیندانہ ہے۔ مغربی ادب کے اثر کے تحت وہ اُردو شاعری میں بھی زندگی کے واقعی اور حقیقی تجربات ہی کی نمائندگی کے حق میں بھی زندگی کے واقعی اور حقیقی تجربات ہی کی نمائندگی کے حق میں تھے۔اگر چپہ آزاد کے ان خیالات سے اختلاف کی بڑی گنجائش ہے اور بالخصوص ،استعارے ، کے تعلق سے انہوں نے جس قشم کا اظہار خیال کیا ہے ، اس پر مزید بحث ممکن ہے۔ تاہم آزاد کی سوچ بھی اس محیط فکر ہی کا ایک حصہ تھی جس کے تحت سرسید اور حالی اور ان کے رفقا اپنے اپنے طور پر نئی زندگی کا خیر مقدم کررہے تھے۔ ہمیں ان تصورات میں عقلیت کی اس لہر

کی اٹھان ہی سے سابقہ پڑتا ہے جو سر سید کے دریائے فکر سے اٹھی تھی اور جو آن کی آن میں تمام سمتوں کو محیط ہو گئی تھی۔

محمد حسین آزاد کے خیالات میں وہ گہر انگ اور گیر انگ نہ تھی جس کا احساس دیر پا ثابت ہو تا، حاتی گا ذبن ان سے کہیں زیادہ حساس، طباع اور علم کے جو ہر سے مالا مال تھا۔ حاتی چیز وں کو سمجھنے کی ایک مختلف اور گہر کی بصیرت رکھتے تھے۔ چیز وں میں امتیاز کرنے کا انہیں گہر اشعور تھا۔ عربی، فارسی اور اُردو کی ادبی روایت اور تاریخ سے انہیں بھر پورشناسائی تھی۔ بعض انگریز کی دانوں کی صحبتوں اور ان کے علم سے بھی وہ فیض یاب ہوئے تھے جس نے ان کے علم اور ان کی بصیرت کو اور زیادہ جلا بخش تھی۔ شوکت سبز واری نے اس ضمن میں لکھا ہے:

" میں انگریز کی انشا پر دازی اور اس کے تنقیدی ادب کو حالی کی فطری تنقیدی صلاحیتوں کے لیے

ایک محرک ، ایک قوت ایک اشارہ سمجھتا ہوں ۔ انگریز کی ادب کی فضانے حالی کے خوابیدہ

ایک حرک، ایک توت ایک اشارہ مجھا ہوں۔ انگریزی ادب می فضائے حالی کے تنقیدی شعور کو ہیدار کیا۔" ("نٹی اور پر انی قدریں" کراچی 1961ء، صفحہ 46 )

حاتی نے انگریزی ادب کابر اوِ راست مطالعہ نہیں کیا تھالیکن انہوں نے بعض تراجم اور انگریزی دانوں کے حوالوں کو قیمتی جان کر معمولی سی چنگاریوں کو شعلے میں بدل دیا۔ ترتیب، تنظیم، استدلال، استقلال، یکسوئی اور عقلیت کا درس انہوں نے مغربی ادب ہی سے سیکھا تھا۔ ہمیں یہاں دو چیزوں کی طرف بالخصوص توجہ دینے کی ضرورت ہے (1) نظریہ سازی (2) اطلاق ۔ حاتی سے قبل نظریہ سازی یا اصول سازی کا کوئی تصور ہمارے یہاں نہیں تھا اور نہ ہی عقلیت کی بنیاد پر دلالتیں قائم کرنے کارواج تھا۔ حالی کا یہ کارنامہ گراں قدرہ کہ انہوں نے اُردو تقید کی تاریخ میں پہلی مرتبہ نظریہ سازی اور اصول سازی کی اہمیت کی طرف متوجہ کیا اور یہ بتایا کہ اطلاقی تقید کی کیا اہمیت ہے۔ ایک لحاظ سے مقدمہ شعر و شاعری، حالی کی شاعری کا جو از تھا، لیکن حالی نے جن مسائل پر مقدمے کی اساس رکھی تھی، ان کا تعلق ہماری شاعری کے عمومی کر دارسے تھا، اسی لیے وقت کے ساتھ مقدمے کی معنویت میں بھی اضافہ ہو تاگیا۔

حالی نے مقدمہ شعر وشاعری میں میکالے "گولڈ اسمتھ، مکٹن اور سر والٹر اسکاٹ کاذکر کیا ہے۔ اگر چپہ ملٹن ایک اہم رز میہ شاعر تھا، اس کے بکھر ہے ہوئے تنقیدی خیالات کی کوئی خاص اہمیت نہیں تھی۔ تاہم حالی نے ملٹن کے حوالے سے سادگی، اصلیت اور جوش کی جو تعبیر یں وضع کی ہیں، ان میں ملٹن کے بجائے خود حالی کے تصورِ شعر کی نما ئندگی ہوتی ہے۔ یہ تعبیر ات وہ تھیں جن میں ساراز ور واقعیت اور زبان و جذبات کی سادگی پر تھا۔ گویا مغربی تصورات و خیالات کی توثیق وہ مشرق کی شاعری کی مثالوں سے کرتے ہیں۔ اسی بنا پر سید عبد اللہ نے لکھا ہے کہ:

"حالی کاکار نامہ بیہ ہے کہ انہوں نے فارسی اور اُردو عملی تنقید سے ایک منظم نظریۂ تنقید پیدا کیا۔ پرانی تنقید میں عمل تھا مگر اصول نہ قلم بند تھے نہ واضح ۔ حالی نے پرانی تنقید کو ایک نیا نظریہ بخشا۔ ان کا دوسر اامتیازیہ ہے کہ انہوں نے مغربی تنقید اور مشرقی نقدو نظر میں ایک پیوند قائم رکھنے کی کوشش کی ہے۔"

( "سر سید احمد خاں اور ان کے رفقا کی نثر نگاری کا فکری وفنی جائزہ"لا ہور 1967 - صفحہ 241 )

حاتی نے مقدم میں ناراست طور پر ورڈسور تھ کے خیالات سے زیادہ فائدہ اٹھایا ہے۔ اگر چپہ ناراست طور پر ارسطوکے نظریات

کی گونج بھی ان کے یہاں سنائی دیتی ہے، لیکن ورڈسورتھ سے وہ بڑی حد تک متاثر دکھائی دیتے ہیں۔ ورڈسورتھ کے مجموعہ کلام "لیریکل بیلڈس" (Lyrical Ballads) (اشاعت 1797ء) کا دیباچہ بھی ایک مقدمے کا حکم رکھتا ہے جس میں ورڈسورتھ نے بعض نو کلاسیکی روایتوں کے بر خلاف بالخصوص فطرت (نیچر) کے تعلق سے ایک نیا تصور مہیا کیا تھا۔ اس نے شاعری کو بے اختیار جذبات کے اظہار سے تعبیر کیا تھا، جس کی زبان میں روز مرہ کی سی سادگی اور واقعیت ہو۔ جو کسی اخلاقی مقصد کی حامل ہو اور جس کا مواد عام زندگی یا فطرت سے ماخو ذہو۔ اس سلسلے میں پروفیسر ممتاز حسین لکھتے ہیں:

" حاتی نے اپنے مقدمہ شعر وشاعری میں نہ تو کہیں کولرج کا نام لیا ہے اور نہ ورڈسور تھ کا،لیکن جس طرح کہ انہوں نے ملٹن کے قول میں استعال کیے گئے تین الفاظ سادگی، اصلیت اور جوش کی تشریح کرتے وقت کالرج کی تشریح سے اس کا نام لیے بغیر استفادہ کیا۔،اسی طرح نیچرل شاعری کی یہ تعریف کہ وہ لفظا کا ورمعنا دونوں حیثیتوں سے نیچرل ہو۔ ورڈسور تھ کے دیبا چے اور اس کے ضمیعے سے ماخو ذمعلوم ہوتی ہے۔"

(حالی کے شعری نظریات ایک تنقیدی مطالعہ۔ کراچی 1988ء-صفحہ 161)

حالی پہلی بار" تخیل" کی اہمیت پر زور دیتے ہیں۔ان کا تصور تخیل ،اگر چہ محدود ہے اور وہ وِٹ یافینسی اور تخیل میں جو فرق ہے اسے نہیں سمجھ سکے تاہم "تخیل "کا حوالہ دے کر انہوں نے بحث کی ایک راہ ضر ور واکر دی۔ حالی کا تصور تخیل ، حافظے کا دوسر انام ہے۔وہ ککھتے ہیں:

"وہ (تخیل) ایک ایسی قوت ہے کہ معلومات کا ذخیرہ جو تجربہ یامشاہدہ کے ذریعے سے ذہن میں پہلے مہیا ہو تاہے یہ اس کو مکررتر تیب دے کر ایک نئی صورت بخشتی ہے اور پھر اس کو الفاظ کے ایسے دلکش پیرائے میں جلوہ گر کرتی ہے جو معمولی پیرایوں سے بالکل یاکسی قدر الگ ہو تاہے۔"

(حالی، مقدمہ شعر وشاعری، لکھنؤ۔1967ء صفحہ 35-36)

باوجوداس کے کہ حالی کا تصور تخیل، حافظ سے الگ نہیں ہے، لیکن جبوہ "مکر رترتیب، ،، "ایک نئی صورت بخشے" اور "معمولی پیرایوں سے بالکل یاکسی قدر الگ "ہونے کی بات کرتے ہیں تووہ تخیل کے عمل کے نزدیک تر پہنچ جاتے ہیں۔ یہ خصوصیات تخیل کے خلق کرنے اور تجربات کو ایک نئی وضع میں ڈھالنے کی قوت کے مماثل ہیں۔

حالی کے علاوہ شبلی کے تنقیدی تصورات بھی اُردو تنقید کی تاریخ میں ایک اہم در جہر کھتے ہیں۔ شبلی ایک مفکر اسلام، ایک مورخ، ایک سوانح نگار، ایک شاعر اور ایک نقاد کی حیثیت سے بہت بلند در جہر کھتے ہیں۔

شبلی جمال پرست واقع ہوئے تھے بلکہ یہ کہاجائے توغلط نہ ہو گا کہ وہ بنیادی طور پر رومانی تھے، جنہیں اپنی انااور اپنی انفرادیت بڑی عزیز تھی۔ وہ بظاہر کم باغی و کھائی دیتے ہیں، لیکن بہ باطن ان کاسارااضطراب، ان کی اس بے چین روح کامظہر تھاجو اپنی ایک الگ کا کنات کی تغییر کرنے کے دریے تھی۔ انہیں رومانویوں کی طرح دوری (Distance) میں ایک خاص کشش نظر آتی تھی۔ جہاں چیرت آثاری ان کا

نیر مقدم کرتی ہے اور فاصلہ ان میں علوئیت اور شوکت کے احساس کو مہیز کرتا ہے۔ اس لیے ان کے موضوعات و عنوانات کام کر و محور عرب اور عیم کی مرز مین رہی۔ انہوں نے میر یاغالب کو النفات کے لا گئی نہیں سمجھا کیوں کہ ان کی مقامیت میں انہیں کوئی خاص د لربا فی کا پہلود کھائی نہیں دیتا تھا، انہیں آور بیر کو انہوں نے یہ فضیلت اسی لیے بخشی کہ ان کے مراثی میں جن واقعات کو بنیاد بنایا گیا تھا، ان کا تعلق بھی سرز مین عرب بنی سے تھا۔ شبلی کی تنقید بھی اسی رومانویت کی مظہر ہے۔ شبلی طبعاً مشر تی طبیعت رکھتے تھے اور مشر تی علوم سے کماحقہ ، بہر ہ ور سخے ، لیکن مغرب کے نئے علوم اور ٹنی آگاہیوں کے وہ مشکر نہ سے ۔ شبلی طبعاً مشر تی طبیعت رکھتے تھے اور مشر تی علوم سے کماحقہ ، بہر ہ ور تھے ، لیکن مغرب کے نئے علوم اور ٹنی آگاہیوں کے وہ مشکر نہ سے ۔ مخاکات کی بنیاد بھی تخیل بنی پر ہے۔ سید عبداللہ نے لکھا ہے:

واقعیت کے اس نصور سے واقف تھے جے انہوں نے محاکات کانام دیا ہے۔ محاکات کی بنیاد بھی تخیل بنی پر ہے۔ سید عبداللہ نے لکھا ہے:

"شعر البھی میں شبلی نے مغربی اصولوں سے فائدہ اٹھا یا ہے مگر اس کی ساری وضع قطع مشر تی ہے،

کی ایک خاص کمز وری ہے ، مغربی اصولوں کا رعب۔ خوش قسمی سے شعر البھی اس کمزوری سے

پاک ہے۔ شبلی کی اس کتاب میں ان کی خود اعتادی اور بالاد سی کارنگ موجود ہے۔"

شبلی نے موازنہ انیس و دبیر تمیں خود بھی اس امر کا اعتراف کیا ہے کہ ان کی نظر سے بعض انگریزی تصنیفات گزری ضرور ہیں،

ایکن وہ ان سے فائدہ نہیں اٹھا سکے۔ وہ اس ضمن میں رتم طراز ہیں:

"انگریزی زبان میں نہایت اعلی در ہے کی کتابیں اس موضوع پر لکھی گئی ہیں جن میں ہے بعض

"انگریزی زبان میں نہایت اعلی در ہے کی کتابیں اس موضوع پر لکھی گئی ہیں جن میں ہے بعض

"انگریزی زبان میں نہایت اعلیٰ درجے کی کتابیں اس موضوع پر لکھی گئی ہیں جن میں سے بعض میری نظر سے بھی گزری ہیں۔میں ان سے اچھی طرح مستفیض نہیں ہوسکا۔" (موازنہ انیس و دبیر ، البہ آباد ، 1936ء، صفحہ 2 )

#### 8.3 بيسويں صدى ميں أردو تنقيد 1901ء تا 1936ء

1901 تا 1936 کا دور اقبال او رپریم چند سے پیچانا جاتا ہے۔ تخلیقی اعتبار سے حالی کے دور کے مقابلے میں اس دور پر اقبال کی شخصیت اس طور پر حاوی ہے کہ ان کے ارد گرد کسی اور کی آواز نہیں تھہر پاتی۔ تنقید کے اعتبار سے آزاد ، حالی ، شبلی آور سید امام اثر کے بعد جن نقادوں نے اس روایت کو آگے بڑھانے کی سعی کی ان میں عبدالرحمن بجنوری ، مجنوں گور کھیوری ، نیاز فتح پوری ، عظمت اللہ خال ، مہدی افادی اور فراق گور کھیوری کے نام اہم ہیں۔

تقریباان تمام نقادوں کے یہاں جمال پرستی کا عضر نمایاں دکھائی دیتا ہے۔ عبدالرحمن بجنوری مغربی فلسفہ اور مغرب کی مختلف زبانوں کے ادب سے بخوبی واقف تھے۔ اس لیے ان کے یہاں جابجا مغربی مفکرین اور شعر اکاحوالہ در آیا ہے۔ غالب ان کے نزدیک ایک آفاقی شاعر تھے۔ اس کلیے کو ثابت کرنے کے لیے بجنوری غالب کے کلام میں مغرب کی ہر زبان کے بڑے شعر ااور بڑے مفکرین کے تصورات کی تکر ار اور گونج سے دوچار ہوتے ہیں۔ وہ غالب کو عظیم تو قرار دیتے ہیں لیکن ان کی عظمت کو وہ دو سرے شعر اکی عظمت کے تصورات کی تکر ار اور گونج سے دوچار ہوتے ہیں۔ وہ غالب کو عظیم تو قرار دیتے ہیں لیکن ان کی عظمت کو وہ دو سرے شعر اکی عظمت کے

پیانے سے ناپتے ہیں۔ بجنوری کی نظر میں غالب ایک بڑے بت تراش بھی ہیں۔ وہ ایک بڑے مصور بھی ہیں۔ شیکسپیئر جیسے عظیم ڈرامہ نگار کے خیالات میں جو علوئیت ہے، غالب کے بہاں بھی ان مثالوں کی کمی نہیں ہے، نہ ورڈسور تھ جیسے فطرت کے پرستارسے غالب کے نغمات کم ترہیں، نہ ہی بود لئیر اور ور لین جیسے تخیر کا غالب کے یہاں فقد ان ہے۔ حتیٰ کہ افلا طون ، ارسطو، کانٹ ، ایسی نوزا، ہیگل، بر کلے اور نطشے جیسے فلسفیوں کے افکار جیسی چیک سے غالب کا کلام بھی روش ہے۔

بجنوری کی ذہنی ترتیب میں مغربی شعر و فکر کابڑاد خل ہے۔ لیکن ان کی تنقید معروضیت کے بجائے تاثرات کی راہ پر رواں ہو جاتی ہے۔ عینیت یا تصوریت ان کے مطالع پر اس قدر حاوی ہوتی ہے کہ اکثر تعقل کی گرفت ڈھیلی پڑ جاتی ہے اور وہ محض جذبے کے اسیر ہوکر رہ جاتے ہیں۔اس ضمن میں اسلوب احمد انصاری لکھتے ہیں:

مہدی افادی اور مجنوں گور کھپوری کے پہلے دور کی تنقید میں بھی جمالیاتی نقطۂ نظر کی کار فرمائی حاوی رجمان کی حیثیت رکھتی ہے۔
مہدی افادی کے مقابلے میں مجنوں گور کھپوری کا کلا سیکی شعر وادب کا مطالعہ گہرا تھا، ان کے تاثرات میں اس فتیم کا انتشار نہیں پایاجا تا جو مہدی افادی یا بجنوری کے یہاں پایاجا تا ہے۔ "غزل سرا" اس کی ایک عمدہ مثال ہے۔ تنقیدی حاشے اور "نقوش افکار" جیسے مجموعہ ہائے نقد میں مجنوں کا اندازِ نظر جمالیاتی اور تاثر آتی ہی ہے۔ دراصل مجنوں گور کھپوری، مہدی افادی اور نیاز فتح پوری کے تصور فن میں ان جمالیاتی نقادوں کی گونج صاف سنائی دیتی ہے جن کا تعلق انیسویں صدی کے اواخر عشروں سے تھا۔ ان نقادوں میں آسکر واکلڈ اور والٹر پیٹر کے نام نمایاں سے جن کا نمیال تھا کہ فن خود کار ہو تا ہے ، تخلیق کار اپنی تخلیقی مملکت میں خود مخار اور آزاد ہو تا ہے ۔ فن افادہ بخش نہیں ہو تا، وہ صرف حسین ہو تا ہے ، اگر وہ مفید ہے تو حسین نہیں ۔ نیاز بڑے صاحب علم تھے۔ مغربی فکر و فن کی طرف ان کی رغبت کم نہ تھی بالخصوص ارباب جمالیات سے وہ بے حد متاثر تھے۔ انہوں نے اس تاثر کا ایک عگہ ان لفظوں میں اعتراف بھی کیا ہے:

"مغربی ادیبوں میں مجھے سب سے زیادہ متاثر کیا وکٹر ہیو گونے، ولیم ہزلٹ نے اور آسکر وائلڈ م نے۔ وکٹر ہیو گو کی عمیق جذباتی صدا، ہزلٹ کے انداز بیان کی چستی اور رنگینی اور آسکر وائلڈ کا منطقی Paradox مجھے بہت پیند تھا۔"

(سجاد حيدريلدرم نمبر ـ ماهنامه "بگارنڈی" ،امر تسر، صفحه 119 )

عبدالرحمن بجنوری، مجنول گور کھیوری، مہدی افادی اور نیاز فتح پوری کا بھی یہی خیال تھا کہ فن محض انسانی جذبات واحساسات کے اظہار کا نام ہے، وہ ہمیں طمانیت بھی بخشاہے اور مسرت بھی۔ فن ہماری زندگی کے مٹلوس مسائل کاحل ہے نہ ہماری زندگی کے مقاصد کی شخصل میں وہ کوئی مدد کر سکتا ہے۔ نیاز فتح پوری ایک جگہ کھتے ہیں:

"شاعری ہماری حیاتِ دنیوی کو کامیاب بنانے کے لیے ضروری نہیں۔ کم از کم اسے ایک نوع کی وجد انی تسکین کا ذریعہ تو یقینا ہونا چاہیے اور اگریہ بات بھی اسے حاصل نہ ہوتو پھر ایں دفتر بے معنی غرقِ مئے ناب اولی۔" (نیاز فتح پوری، انتقادیات، حصہ اول، لکھنو 1955 ، صفحہ۔ 145)

یہاں بھی نیاز کا مدعا یہی ہے کہ شاعری زندگی کے کسی مسئے کو حل کرنے میں ہماری مدد نہیں کر سکتی، اس سے صرف اور صرف وجد انی تسکین ہی حاصل کی جاسکتی ہے۔ اگر شاعری میں وجد انی تسکین یا دوسرے لفظوں میں جذباتی طمانیت بہم پہنچانے کی صلاحیت بھی نہیں ہے تو پھر اس کا ہونانہ ہونابر ابر ہے۔ جمالیاتی نقاد تعقل کے مقابلے میں جذبے کو فوقیت دیتے ہیں۔ بجنوری اور نیاز نے جذبے کے علاوہ وجد ان کو بھی تخلیقیت کا ایک اہم سرچشمہ قرار دیاہے۔ مہدی افادی بھی شاعری میں جذبات کو خاص اہمیت دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"شاعری جیسا کہ عربوں کا خیال تھا صرف کلام موزوں نہیں ہے۔نہ شعر ائے عجم کے خیال کے مطابق صرف تخیل کانام ہے بلکہ جو چیز مدر کاتِ انسانی میں ہمارے جذبات واحساسات کو برا پیچنتہ کر سکتی ہے اور ایک خاص طرح کی موزونیت کے ساتھ مصوری اور موسیقی کو جامع ہے، آج اس پر شاعری کا اطلاق ہو سکتا ہے۔" (مہدی افادی "افاداتِ مہدی "1956 ،صفحہ 123)

مجنوں گور کھپوری نے مہدی افادی کا ذہنی تجزیہ کرتے ہوئے ان کی رومانی طبیعت کے اس خاص جوہر کی طرف نشاندہی کی ہے جو اسلوب کا پرستار ہو تاہے اور اسلوب کے پرستار ادبیوں کی بنائے ترجیح جذبے اور تاثر پر ہوتی ہے۔ ان خصائص پر رومانی نقاد ولیم ہزلٹ اور لیمیب ہی نے نہیں انیسویں صدی کے آخری دہوں کے جمالیات پرست ادیب، والٹر پیٹر اور آسکر وائلڈ نے بھی بالتکر ارزور دیاہے۔ مجنوں گور کھپوری لکھتے ہیں:

"بہ حیثیت تنقید نگار کے وہ (مہدی افادی) بہت کچھ پیٹر ہی کی یاد دلاتے ہیں۔ پیٹر کا تنقیدی اسلوب محاکاتی یاارتسامی (Impressionistic) ہوتا ہے جس کوہز لٹ اور لیمب کاتر کہ سمجھنا چاہیے۔ افادی الا قضادی کا اندازِ تنقید بھی یہی ہے۔ اُردو میں وہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے تنقید کو ادبِ لطیف بنایا۔ یہ کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ پیٹر کی طرح انہوں نے بھی تنقید کو شاعری اور وہ بھی غزل کے مرتبے کی چیز بنادیا۔"

(بحواله أردو تنقيد كاارتقا"مهدي حسن افادي الاقتصادي كااسلوب نگارش " ـ صفحه 239 )

فراق گور کھیوری کا شار بھی ان جمالیاتی اور تاثراتی نقادوں کے ذیل ہی میں کرناچاہیے جن کے نزدیک فن آپ اپنا مقصد ہے۔ فراق نے اپنی تنقید کو تخلیقی کہاہے یعنی ان کی نظر میں جس طور پر تخلیق، انسانی جذبے اور وجدان سے تعلق رکھتی ہے اور تعقل اور استدلال سے عموما گریز کرتی ہے، اسی طور پر ان کی تنقید بھی ان کی شاعری کی طرح ان کے جذبات واحساسات نیز تاثرات پر اپنی اساس رکھتی ہے۔
اگر چپہ فراق کی تنقید سرتا سران کے داخلی احساس ہی کی مظہر ہے، لیکن فراق کامطالعہ، ان کے تاثرات میں لا شعور کی طور پر بار بار در آتا ہے
جس سے انہوں نے اپنی آگہی کو ثروت مند بنایا ہے۔ شاعری کے مقصد کے بارے میں اظہار خیال کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:
"شاعری کا مقصد ہم جو کچھ بھی شمجھیں اس کا حقیقی مقصد بلند ترین جذباتی کیفیات و جمالیاتی شعور
پیدا کرنے کے علاوہ کچھ نہیں۔ یہ کیفیت و شعور اپنی جگہ ایک بلند ترین مقصد ہے۔"
پیدا کرنے کے علاوہ کچھ نہیں۔ یہ کیفیت و شعور اپنی جگہ ایک بلند ترین مقصد ہے۔"
(فراق گور کھپوری، انداز ہے، الہ آباد 1959ء۔ ص 369)

فراق نے جذباتی کیفیات اور جمالیاتی شعور کے پیدا کرنے کو شاعری کا خاص مقصد بتایا ہے۔ دراصل فراق کی تنقید بھی انہیں دو محوروں پر گردش کرتی ہوئی نظر آتی ہے۔ وہ حسن کے پرستار ہیں اور حسن کے احساس کی تشریخ کے لیے وہ جس زبان کو کام میں لاتے ہیں وہ بھی داخلیت سے مملو ہوتی ہے۔ حواس کی سرگر می، ان کے ایک ایک لفظ اور ایک ایک جملے سے عیاں ہوتی ہے۔ اس طرح ان کی تنقید ان کی شخصیت کا مظہر بھی ہے اور خود ان کی شاعری کا جواز بھی۔ فراق اپنی شاعری ہی میں صاحبِ طرز نہیں ہیں بلکہ ان کے اسلوب کی انفرادیت ان کی تنقید سے بھی مترشخ ہے۔ میر، سودااور مصحفی کے بارے میں انہوں نے جو آرا قائم کی ہیں، وہ ان کے استعاراتی اسلوب کی رئینیوں میں کس طرح، ڈونی ہوئی ہیں، اس کی ایک مثال درج ذیل ہے:

"اگرمیر کے یہاں آفتابِ فصف النہار کی پھولادینے والی آئی ہے تو سودا کے یہاں اس کی عالم گیر روشنی ہے۔ لیکن آفتاب ڈھل جانے پر سہ پہر کو گر می اور روشنی میں اعتدال پیدا ہو جاتا ہے اور اس گر می اور روشنی کے ایک نئے امتز ان سے جو معتدل کیفیت پیدا ہوتی ہے وہ مصحفی کے کلام کی خصوصیت ہے۔ مصحفی کے کلام میں بے پناہ اشعار نہ سہی، نرم نشر نہ سہی، لیکن شبنم کی نرمی اور شعلۂ گل کی گر می کا ایساامتز ان ہے، جو اس کی خاص این چیز ہے۔۔۔۔ اُس کی عروسِ سخن کے خطو خال جدا ہیں، جس کے کومل اور رسمے گات میں نئی جاذبیت، نئی دکشی، نیاسہاگ اور نیا جو بن ہے۔ اس کے نغموں سے دھلی ہوئی پنکھڑیاں اُن گلہائے رنگار نگ کا نظارہ کر اتی ہیں جن کی رکیس کچھ دُ تھی ہوئی ہیں اور جن کی چشیلی مسکر اہٹ سے بھینی بھینی ہوئے درد آتی ہے۔"

پچھ دُ تھی ہوئی ہیں اور جن کی چشیلی مسکر اہٹ سے بھینی بھینی ہوئے درد آتی ہے۔"

رفراق گور کھیوری، اندازے، الہ آباد 1959ء، ص 49–50

## 8.4 ترقی پیند تنقید

تقسیم وطن کے بعد بالخصوص بھیمڑی کا نفرنس کے منشور کے بعد ترقی پیند تحریک کی صفوں میں انتشار پیدا ہو جاتا ہے۔ بالخصوص نوجوان ادبیوں کا ایک بڑاحلقہ ترقی پیند تحریک سے علاحدہ ہو کر انفرادیت کی تلاش کو اپنامقصود بنالیتا ہے۔ پاکستان میں وہ سلسلہ انجی منقطع نہیں ہوا تھا جس کے آغاز وار تقاکا سہر احلقۂ ارباب ذوق جیسے ہیئت پیندوں یا متاز شیریں اور حسن عسکری وغیرہ کے سرتھا بلکہ متاز شیریں،

حسن عسکری، سلیم احمد اور ریاض احمد و غیرہ نے اس روشن خیالی کی فضا کو بر قرار رکھا تھا جے میر اجی اور ان کے حلقے نے پروان چڑھا یا تھا۔

یہی دور ہندستان میں ترقی پیندادب کے عروج اور پھر زوال کا بھی دور ہے مگر ترقی پیند نقادوں کے حوصلے اب بھی بلند تھے۔ پاکستان میں اپنے صحیح معنی میں ممتاز حسین سے بڑا کوئی اور ترقی پیند نقاد نہیں تھا۔ ہندستان میں تجرباتی جدید شاعری میں وہ بے محابا پن، وہ تازہ کاری، روایت کے تئین بے دردی کا وہ عمل، لفظوں کا وہ تخلیقی استعال، اور شعر میں نئے لفظی تصرفات نیز اس طرح کا لسانی شکست وریخت کا رویہ جو یا کستان کی نئی نسل میں موجود تھا 70 واء کے بعدرو نماہو تاہے۔

ہندستان میں آل احمد سرور اور احتشام حسین کی تنقید، تنقید کا اعلیٰ معیار سمجھی جاتی ہے۔ دونوں حضرات نے اپنے عہد کے ادبی رجانات اور ادبی مسائل پر بھی مسلسل غور کیا اور نصابی ضرور توں کا بھی لحاظ رکھا۔ احتشام حسین کے بارے میں یہ ایک عام رائے ہے کہ وہ اپنے اصول نقد میں سخت گیر تھے اور یہ اصول نقد مارکس کے تاریخی، مادی ارتقا کے تصور پر اپنی اساس رکھتے ہیں، حتی کہ ان کا تصور جمال یا تصور فن بھی مارکسی بنیا دوں پر بھی استوار ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ مارکسی فلسفہ و فکر کے تئیں احتشام حسین کا ذہن قطعی واضح تھا اور ان میں مجنوں اور ممتاز حسین سے زیادہ گہری فہم تھی جو چیز وں کو اپنے دیگر متعلقات کی روشنی میں دیکھتی، سمجھتی اور جانچتی ہے۔

المولان آزاديش الدويونيوري

## 8.4.1 احتثام حسين:

احتشام حسین کا تار ن خوتہذیب کا مطالعہ نہ صرف ہے کہ گہر اتھا بلکہ ان کے ادبی مطالعات میں بیہ علوم ایک اہم کر دار بھی اداکرتے ہیں۔ تخلیق ان کے نزدیک نہ تو مقصود بالذات تھی اور نہ تر غیب عمل سے آزاد بلکہ وہ ایک ایساذ ہنی عمل ہے جو شعور اور ارادے کے تابع ہے اور جس کا مقصد ہی اپنے تجربے کی تعمیم نیز اپنے تجربوں میں دوسروں کی شمولیت ہے۔ تعمیم میں افادیت کا پہلو بھی مخفی ہے جب کہ شمولیت کے دوسرے معنی بغیر کسی ابہام کی رعایت کے لطف اندوزی کے ہیں۔ احتشام حسین کے نزدیک ہر اہم شاعری ان دونوں شر الط پر پوری اترتی ہے اور اسی تعمیم کی بنا پر اس میں آفاقیت اور ہمہ گیریت بھی پید اہوتی ہے۔ ان کی نظر میں فاضی مز اج نقاد:

"تقید کرنے والوں کی رہ نمائی کرنا چاہتا ہے جو ادبی پر کھ کے طریقے بتاتا، حسن و بیچ کے اصول وضع کرتا، تجزیہ اور تحلیل کے قاعد ہے بناتا اور تنقید کے مقصد اور حدود سے بحث کرتا ہے۔ یہ سب باتیں ادبی تنقید کے دائرے میں آجاتی ہیں اور کسی نہ کسی شکل میں ادب فہمی میں مدودیت ہیں۔ لیکن دوسرے علوم کی طرح تنقید کو بھی معیاری علم بنانے کے لیے پچھ نہ پچھ حدبندی کرنی ہیں۔ لیکن دوسرے علوم کی طرح تنقید لین نوعیت کے لحاظ سے ایک خالص اور معین علم ہے پڑے گی اور یہ سوچنا پڑے گا کہ ادبی تنقید لین نوعیت کے لحاظ سے ایک خالص اور معین علم ہے یااس کے اصول وضو ابط مقرر کرنے میں دوسرے علوم سے مددلینا ہوگا۔ یہیں تنقید کے مختلف مکاتب، اقسام یا اسالیب وجود میں آجاتے ہیں اور اس کی وہ حیثیت نہیں رہ جاتی جو ہم سائنس کو دیتے ہیں"۔

دیتے ہیں "۔

دیتے ہیں "۔

(بحو الہ عتیتی اللہ، تعصبات، دہلی 2005ء۔ ص 130 – 140 )

احتشام حسین تنقید کو فلسفۂ ادب کے طور پر اخذ کرنے میں یقیناً حق بہ جانب ہیں۔ تخلیق کا مطالعہ تخلیق کے پورے نظام کا مطالعہ ہے جس میں تخلیق کے خارجی اور داخلی محر کات، روایت کا خامو ثبی سے سر ایت کرنے والے عمل اور لفظوں سے عیاں ہونے والی فن کار کی ذہنی اور جذباتی پیچید گیوں کا مطالعہ بھی شامل ہے۔ احتشام حسین نے جہاں تاریخی مادیت اور طبقاتی تشکش کی تکر ارسے اپنے آپ کو بچایا ہے وہاں انہوں نے تخلیق کے ان عوامل کا بھی حوالہ دیا ہے جو ہر انفراد کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔ اسی ہر انفراد کے تاثر کو قبول کرنے کا اپنا ایک نظام احساس ہو تا ہے جسے احتشام حسین نے ذوق کی نیر نگیوں کا نام دیا ہے۔ وہ یہ بھی بتاتے ہیں کہ بعض الفاظ لغت سے ہٹ کر اپنی علامت معنی ہی کے ذریعے اصل مفہوم تک پہنچاتے ہیں۔ ادب کا مطالعہ کرنے والا وجدانی یا شعوری طور پر کسی نہ کسی حد تک ان کا احساس ضرور رکھتا ہے۔

جولوگ احتشام حسین کے بارے میں بدرائے قائم کرتے ہیں کہ وہ اپنے اصول نقد میں خاصے رائے تھے انہیں بہ ضرور سمجھناچا ہیے کہ وہ احتشام حسین ہی ہیں جنہوں نے پہلی بار تنقید میں سوال کرنے کی روش کو خاص اہمیت دی تھی۔ پھر علوم کے اطلاق میں بار بار معروضیت اور وضاحت پر زور دیا تھا۔ اپنے تجزیے میں وہ کہیں بھی اس طرح کی غیر سنجیدگی کو حائل نہیں ہونے دیتے جو اکثر حضرت کے یہاں لاعلمی اور کم علمی کا پر دہ بن جاتی ہے۔ احتشام حسین کے تنقیدی رویوں میں اگر ساجیات یا تاریخیات و تہذیبیات کے حوالے بیش از بیش ملتے ہیں تو یہ ان کی باجری کی دلیل تھی نہ کہ بے خبری کی۔ حبیبا کہ بیان کیا جاچکا ہے کہ وہ اپنے تمام تعصبات کے باوجو د سخت کوش نہیں سختے۔ اسی لیے انہوں نے لکھا ہے:

" تنقید کے ایسے اصولوں کی تشکیل جو <mark>ہر نوع کے ادبی مطالعہ کے لیے کافی ہوں اور ہر حال میں</mark> یکساں نتائج پیدا کریں شاید ہی ممکن ہو سکے۔" (بحوالیہ، تعصبات، دہلی 2005ء۔ ص140 )

احتشام حسین کی تنقید خالص مار کسی تنقید نہیں ہے بلکہ یہ ان دنوں کا قصہ ہے جب ہمارے ترقی پبند نقادوں کامار کسی علم محدود تھا۔
مار کس اور اینگلز کے نظریات یا فلسفیانہ تصورات کی نہ تو جدلی سطح پر تنقیح کی گئی تھی اور نہ ہی ان کے دیگر بیانات اور خطوط کی روشنی میں مار کسی ادبی تصور کو نیا تناظر مہیا کرنے کی ضرورت محسوس کی گئی تھی۔ حتی کہ کرسٹو فرکاڈویل کی کتاب بالیوں کو ہمارے کئی سنجیدہ بزرگ نقادوں لفظ اور پہلے باب کی خوشہ چینی ہی کومار کسی فلسفے کاعطر سمجھ لیا گیا تھا۔ بھی ہٹر سن اور اسکاٹ جیمس کی کتابوں کو ہمارے کئی سنجیدہ بزرگ نقادوں نے جان و ایمان بنالیا تھا۔ لینن ، کاڈویل ، پلیخ نوف اور گور کی وغیرہ کے بعد بالخصوص لوکاچ، ارنسٹ فشر ، واز کیز ، پیمر کے ماشیر ہے ، ٹیر ی انگلسٹن ، فریڈرک جیمسن اور آلتھیو سے کے ادبی تصورات کو بہت بعد میں موضوع بحث بنایا گیا۔ یوں بھی قومی اور بین الا قوامی سطح پر جو انقلالی تغیر ات رونماہوت

رہے ہیں، ان کے اثرات سے مغربی مارکسی دانش تو محفوظ نہیں رہ سکی لیکن ہمارے ادب پروہ کم ہی اثر انداز ہوئے۔ اسی لیے میر ا خیال ہے کہ ہماری ترقی پیند تنقید کا ہیش تر حصہ نصابی اور امتز اجی نوعیت کا ہے۔ بعض مارکسی فلسفیانہ اصطلاحات کی توضیح و تشر سے کے یا بعض ادیبوں کے فکر و فن پر ان کے اطلاق یا محض مواد کو بہ الفاظ دیگر دہر انے کا نام مارکسی تنقید نہیں ہے۔ مارکسی تنقید کی نئی مغربی مثالیں بے حد دقیق، پیچیدہ اور فلسفیانہ موشگافیوں کی حامل ہیں۔

#### 8.4.2 محمد حسن:

احتشام حسین کے بعد محمد حسن، سر دار جعفری، قمر رئیس، سید محمد عقیل رضوی اور شارب ردولوی کی ترجیحات میں امتز اجی نوعیت

کی تقید پر ہی زیادہ زور ہے۔ لیکن ان حضرات نے ادب کے دیگر مسائل اور بالخصوص کلاسکی ادبیات پر بھی بعض نہایت عمدہ کام کیے ہیں،
جیسے محمد حسن کی کتاب "دہلی میں اُردوشاعری کا تہذیبی اور فکری پس منظر" اُردومیں اپنی نوعیت کی پہلی کتاب ہے۔ محمد حسن نے ہندستان
تک کی ان تمام تہذیبی آمیزشوں اور آویزشوں کے نتیج کے طور پر اقداری انضامات اور نئی فکری و فلسفیانہ شکیلات پر بحث کی ہے جن کی
جڑیں ان مختلف جغرافیائی کروں اور وحد توں کے علاوہ تاری کے بعید ترزمانوں تک پھیلی ہوئی ہیں۔ محمد حسن کے مر اثی اور غالب کے فکرو فن
پر لکھے ہوئے مضامین یا فکشن پر ان کی تحریروں میں ان کالبرل رویہ زیادہ کار فرما ہے۔ مر اثی پر لکھے ہوئے ان کے مضامین میں وہی تہذیبی
فکر کار فرما ہے جو "اُردوشاعری کا تہذیبی و فکری پس منظر" میں موجود ہے۔ البتہ فکشن کی تنقید میں ان کا نقطہ نظر بڑی حد تک تاریخی و عمر انی
تحریروں میں صحافتی رواروی کا دخل زیادہ ہو گیا۔ مشز ادیہ کہ ان کی بسیار نولی نے ان کے عمل تھر کو پھلنے پھولنے نہیں دیا۔ نیجناً ان کا وہ
فلسفیانہ اسلوب بر قرار نہیں رہ سکاجس کے باعث محمد حسن کی تنقید می قدر و منز لت سے دیکھا جاتا تھا۔

سر دار جعفری کی کتاب" ترقی پیند ادب" میں کئی جگہ انتہا پیند نقطہ نظرنے انتقادی فکر کے تسلسل کوبری طرح متاثر کیا ہے۔ ترقی پیند ادب فہمی کے ضمن میں بیر کتاب آج اتنی بر محل نہیں رہی لیکن ترقی پیند نظریے کی اشاعت میں اس نے جو تاریخی کر دار ادا کیا ہے اس کی اہمیت سے اب بھی انکار ممکن نہیں ہے۔ سر دار جعفری نے جوش اور پر یم چند کے بعد اقبال، کبیر، میر تقی میر اور غالب کے جو مطالعے پیش کیے ہیں ان میں وہ ایک تہذیبی مفکر کے طور پر طلوع ہوتے ہیں۔ انہوں نے علمی اور فلسفیانہ بنیادوں پر اقبال کی شاعر می میں ان آثار کو نشان زد کرنے کی سعی کی جو ان کی آفاقیت کی دلیل کو مستحکم کرتے ہیں۔ اقبال کے علاوہ کبیر، میر اور غالب کے ان مطالعوں میں تاریخ، تہذیب اور عوامی دانش کی ان روایتوں کی روشنی میں شعر و شخص کو جانچنے کی کوشش کی گئے ہے جن کی بنیادیں بھکتی اور تصوف کے مسالک میں پیوست ہیں۔ یہ اقدار وہ ہیں جن کا مقصود انسانوں کے مابین اخوت، اخلاص، خلق، رواداری اور یگا نگت کے پیغام کو عام کرنا ہے اور جن کا متحد کی تشکیل ہے جس کی اساس و حدت انسانی کی بلند کوش تصور پر قائم ہے۔ کبیر نے جے پیغیر انہ، میر نے عاشقانہ اور غالب نے فلسفیانہ رنگ میں پیش کیا ہے۔

سید عقیل رضوی بھی ہمارے بڑے قلم کاروں میں شار کے جاتے ہیں وہ جتنے کم گو اور کم آمیز دکھائی دیتے ہیں اور جتنا متانت آمیزان کی شخصیت کا ہیر ونی کر دار ہے اپنی تحریروں میں وہ ایک ایسے کر دار میں بدل جاتا ہے جو ہمیشہ جنگ پر آمادہ نظر آتا ہے، جو معاصر مقبول عام شعری رجانات کے اکثر پہلوؤں کو مذموم اور معیوب مشہر اتا ہے۔ "مرشے کی ساجیات" ان کا ایک قابل قدر کارنامہ ہے جو عام اور موجہ دعوے کورد کرکے ایک نیا تھیس قائم کر تا ہے۔ عقیل رضوی کے دعوے میں عقیدہ شکنی سے زیادہ روایت شکنی کا تاثر غالب ہے اور جو ساجیات کے حوالے سے بہ الفاظ دیگر اس فنی عمل کی طرف ہمیں متوجہ کرتے ہیں کہ کس طرح distance کی جمالیات ان مر اثی میں بروئے کار آئی ہے۔ ایک دوری کا تجربہ جس میں زمان و مکان دونوں کا بُعد شامل ہے ، حال کے تخلیق کمچے سے مس ہو کر اپنے آخری شار میں کس نوعیت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ ہمارے یہاں مر اثی میں بی سب سے زیادہ معامدہ معامد میں صور توں نے بار پایا ہے جو کسی حد تک ایک لاشعوری عمل ہے اور جس میں زمان و مکان کے بعد کی حدیں ایک دوسرے میں گڈمڈ ہو جاتی ہیں۔ عقیل رضوی اپنے صحیح معنی میں اسے ایک لاشعوری عمل ہے اور جس میں زمان و مکان کے بعد کی حدیں ایک دوسرے میں گڈمڈ ہو جاتی ہیں۔ عقیل رضوی اپنے صحیح معنی میں اسے ایک ساجی اور تہذ ہی جبر کانام دیتے ہیں۔ اس جبر سے بھی کر نکل جانا ہمارے مر اثی نگاروں کے حدافتیار سے باہر تھا۔

ترتی پیند تنقید کی ایک نمایاں شاخت اس کے وابستگی کے تصور کے ساتھ مشر وطہے۔ اسی لیے تخلیق میں لفظ جس خود کار عمل سے گزر تاہے اور معنیٰ کی نت نئی نسبتیں قائم کر تاہے ترقی پیند تنقید کی ترجیحات کی فہرست میں اس قشم کے لفظ کی سطح پر خود کار تفاعل اور ہیئت کی سطح پر خود کار تشکیلی عمل کے کوئی معنی نہیں ہیں۔ آل احمد سر ورنے ایک جگہ ککھاہے:

" مجموعی طور پر اس (ترقی پیند تحریک) کے اثر سے تنقید بہت آگے بڑھی۔ اس نے ادب کے مطالعے متعلق بنیادی سوالات اٹھائے اور ان کا جواب دینے کی کوشش کی۔ اس نے ادب کے مطالع میں تاریخ اور تہذیب کے اثرات پر زور دیا۔ اس نے ساجی تبدیلیوں کا احساس دلایا۔ اس نے تنقید کوعلمی اور سائنسی بنایا۔ اس نے فکر اور فن کے رشتے پر غور کیا۔ "

(بحواله، تعصبات، دېلى 2005ء ـ ص145 )

## 8.4.3 كليم الدين احمد كي تنقيد:

ترقی پیند تحریک کے آغاز وار تقاکے پہلو ہے پہلو کلیم الدین احمد کی تنقید کاسفر بھی جاری رہاجو اپنے انتہا پیند اور غیر مشر وط رویے کی

بنا پر اپنے عہد کی سب سے علاحدہ اور منفر د آواز تھی۔ کلیم الدین احمد نے ایف۔ آر۔لیوس کے سہ ماہی مجلہ 1932ء تا 1953ء)کے انتہا پیند انہ طریق کار کی پیروی کو اپناشعار بنایا۔ ایف۔ آر۔لیوس نے اپنے دورانِ تعلیم آئی۔اے۔رچرڈز کے عملی تنقید کے ان کور سز میں بھی شرکت کی تھی، جن میں سارازور متن کے غایر مطالع (Close reading) پر تھا۔

کلیم الدین احمہ نے نئی کیمبرج تنقید کے متشد د اور سخت گیر رویے کو اپنے لیے مثال بنالیا۔ جس طرح ور جیناوولف، ڈلان تھامس اور بی گرین بعد ازاں اسپنڈر اور آڈن اور پھر قدما میں سے اسپنسر، ملٹن اور شیلی جیسے اہم رومانی شاعر کی بت شکنی کی گئی تھی اور اسے کیمبرج کے دانش ورانہ معیاروں کوبر قرار رکھنے اور فروغ دینے کانام دیا گیا تھا، کلیم الدین احمد نے بھی غزل اور بیش تر غزل گو شعر ا، اس کے بعد اُر دو تنقید کی تاریخ اور اقبال کو سخت تنقید کا نشانہ بنایا۔ لیوس کا یہ خیال تھا کہ ماس میڈیا (ذرائع ابلاغ عامل) نئ تکنالوجی اور اشتہار بازی کا بے محاما فروغ انگریزی ادب کے تسلسل کے تنی*ن سب سے بڑا چیلنے ہے۔ اس لیے پونیور سٹیو*ں کے انگریزی ادب کے شعبوں کو تخلیقیت کے جوہر کو فروغ دینے کا کام کرنا چاہیے۔ لیوس نے بلومس بری گروہ کے فنون لطیفہ کے اشتیاق کو تحقیر کے ساتھ چیدہ اتائی بین ( Dilettante elitism) کانام دیا تھا۔ اس کے برعکس ایک اعلیٰ در جہ کے تربیت یافتہ چیدہ دانش ورانہ مذاق کی اشاعت اس کے بہت سے مقاصد میں سے ا یک بڑامقصد تھا۔اس معنی میں کلیم الدین احمد نے بھی نہ صرف یہ کہ ماضی کے ادبی سرمائے کی انتہا پیندی کے ساتھ قدر شاسی کی، بلکہ کئ یرانے بھرم بھی توڑے، کسی کی بت شکنی کی اور کسی کو بحال <mark>کیا (جیسے داستان)</mark> مگر مستقبل کے کسی نئے نمونے مانئ مثالوں کانقشہ نہیں پیش کیا۔ یہ ضرور ہے کہ ہمیں انفرادی شعر ایر بے در دانہ قسم کی تنقید کوان کا اہم <mark>کا</mark>م نہیں سمجھنا چاہیے۔ ان کا خاص مقصد اُر دواصاف اور ادب اور روایت کے مطالعے کے لیے ایک نئی سنجید گی کی ضرورت <mark>کا ا</mark>حساس دلا ناتھ<mark>ااو</mark>ر کلیم الدین احمد اس مقصد میں یقینا کامیاب بھی ہوئے ہیں۔ ہمارا مقصد پیر نہیں ہے کہ مغرب کی دانش یا تجربات سے ہمیں فائدہ نہیں اٹھانا چاہیے۔خود مغرب نے عہد وسطی میں مشرقی بالخصوص عربی علم الا فلاک، کیمیا اور طب وغیرہ سے بھر پور فائدہ اٹھایا تھا۔ انہیں علوم کی بنیادیر آگے چل کر نشاۃ الثانیہ کی تحریک نے جنم لیا۔ مدعامیہ کہ کلیم الدین احمہ نے ایف۔ آر لیوس کے انتہا پسندانہ طریق تنقید کا درس تولیالیکن لیوس کی کتاب English Literature and the University کے نصور تہذیب کا کوئی اثر قبول نہیں کیا۔ اس کی ترجیح یونیورسٹیوں میں انگریزی ادب کے مطالعات کو ایک خاص مقام دلانے پر تھی کیوں کہ کسی دوسرے علم میں اتنی قوت، اتنی ترغیب اور اتنی دل نشینی کے ساتھ تہذیبی اقدار کو پیش کرنے کی صلاحیت نہیں ہے جتنی کہ ادب میں ہے۔ تہذیبی قدریں روایت کے تصور کی بنیادوں کو مستکم کرتی ہیں جس کا ادراک ٹی۔ایس۔ایلیٹ کو بھی بخوبی تھا۔ کلیم الدین احمہ نے اپنے تخیل اور علم کی بنیادیر لیوس اور ایلیٹ کی تہذیب، روایت اور ادب کے باہمی خلا قانہ رشتوں پر غور نہیں کیااور نہ اپنی روایات کے تسلسل کی روشنی میں اپنے ذوق میں کیک پیدا کرنے کی سعی کی۔غزل، قصیدہ یامر ثیہ کی اصافی جمالیات اور ان کی تہذیبی معنویتوں اور مناسبتوں پر اگر وہ غور کرتے اور ہماری شعری لسانیات کے غیر معمولی ارتقاکے مختلف مر احل پر گہری نظر کی ہوتی تو یقیناانہیں کو تاہیوں کے پہلو یہ پہلو ان گراں قدر مثالوں سے بھی سابقہ پڑتا جن میں ذہن انسانی کوطمانیت بہم پہنچانے کی طاقت ہی نہیں ہے بلکہ وہ ہمارے شعور اور ہمارے جذبوں کو حرکت میں رکھنے کی زبر دست صلاحیت رکھتی ہیں اور جو بلاشیہ ہماراایک گراں قدر تہذیبی سرمایہ تھی ہیں۔

#### 8.4.4 آل احمد سرور کی تنقید:

کلیم الدین احد کے سخت گیر رویے کے مقابلے میں آل احد سرور کارویہ قدر بے ابر ل بلکہ مفاہمانہ ہے۔ آل احد سرور کی شخصیت کاسب سے اہم پہلوان کا انسان دوست نقطۂ نظر ہے مگریہ نقطہ نظر پورپ میں دنیاوی زیادہ ہے اور دنیاوی ہونے کے ناطے اس کی بنیادیں لا دینیت پر استوار ہیں۔ دوسرے لفظوں میں لادینیت کفر کے مقابلے پر وسیح المشربی کے تصور سے زیادہ قریب ہے جس کی تاکید انسانوں کے مابین دوری کو مٹانے اور وحدت اور یگائگت کو قائم کرنے پر ہے۔ آل احمد سرور بھی انفر ادی وجود کے اثبات اور اس کی جذباتی اور حسیاتی انفرادیت کو داؤپر لگا کر انائے بسیط کے حق میں نہیں ہیں؟ بلکہ دگریت (altruism) کے مفہوم میں آل احمد سرور کا موقف بنی نوع انسان کی فلاح و بہود ہے۔ اقبال کی طرح فرد کی بے پناہ صلاحیتوں اور قوتوں پر ان کا انتقان مسلم ہے اور انسان ان کے نزدیک تمام مخلو قات میں سب سے افضل واعلیٰ ہستی ہے۔ البتہ آل احمد سرور کے ہیو منز م کے تصور میں محض دنیاوی پہلوپر اصر ارکی کم ہی گنجائش ہے۔

آل احمد سرور کے فلاحی نقطۂ نظر ہی میں کشادگی فن اور روشن خیالی کا تصور بھی پنہاں ہے۔ اس بناپر وہ نہ تو کسی خاص فلسفیانہ یا ادبی تصور کی سختی کے ساتھ پابندی روار کھتے ہیں اور نہ ہی کسی نئے خیال اور نئے رجحان کو قبول کرنے میں انہیں کوئی تامل ہو تا ہے۔ یہ روش ان کے تنقیدی مخاطبوں میں شروع ہی سے موجو دہے۔

آل احمد سرور نے جب تنقید کی طرف توجہ کی اس وقت ایک طرف روایت کے پر ساروں کا غلغلہ بلند تھا۔ جن کی تنقید کارخ قدما کی طرف زیادہ تھا اور نے عہد کی ادبی سرگر میوں کو وہ تشکیک کی نظروں سے دیکھتے تھے۔ انہیں میں وہ حفرات بھی تھے جو جمال پرست سے اور جن کی ترجیح اپنیاں میں وہ حفرات بھی تھے جو جمال پرست سے اور جن کی ترجیح اپنیان خوش کن اور فریب دہ تا ثرات پر بیش از بیش تھی، جن میں فوری پن ہو تا ہے اور جو انتہائی قلیل ترین مہلت پر محیط ہوتے ہیں۔ مجنوں گورکھپوری کی ابتدائی تحریروں، نیاز فتح پوری، فراق گورکھپوری اور شید احمد صدیقی کی تنقیدوں کو عاجلانہ کہنا درست ہوگا۔ جن میں کہیں صحت زبان اور محاورے کی چاشئی کاؤگر در آتا ہے اور کہیں زبان کی لطافتوں سے کام لے کر اپنی بے بصناعتی اور نار سائی کو چھیایا جاتا ہے۔ محن لفظی سطح پر کسی شعر کے معنی و مفہوم کو دہر انا تنقید نہیں ہے اور نہ تخلیقی باز آفرینی یا چیئے چیڑے جملوں اور فقروں سے چھیایا جاتا ہے۔ محن لفظی سطح پر کسی شعر کے معنی و مفہوم کو دہر انا تنقید نہیں ہے اور نہ تقید کے طریقوں سے شعوری طور پر گریز اختیار کیا حتی کہ وہ اس تیسرے مکتب فرات کے عہد کا ایک عام فیشن بھی تھا۔ ترتی پند نقطۂ نظر سے انکار یا گریز کے معنی رجعت پند کی کے تھے۔ سرور نے اپنی باد راجوان کے عہد کا ایک عام فیشن بھی تھا۔ ترتی پند نقطۂ نظر سے انکار یا گریز کے معنی رجعت پند کی کے عہد کا ایک عام فیشن بھی تھا۔ ترتی پند نقطۂ نظر سے انکار یا گریز کے معنی رجعت پند کی کے اور وہ کون سی خصوصیات ابتدائی میں ترتی پند تنقید اور ادب پر بڑی کھل کر بحث کی ہے، انہوں نے اس کے منفی اور مثبت ہر دو بہوں کے اس تھ تجز بید کیا اور یہ بتایا کہ وہ کس قدر ہمارے اور زبان کے لیے کارآ کہ ثابت ہوئی ہے اور وہ کون سی خصوصیات بیں جو اس کے ارتقا اور خواس کے مقید ہیں۔

آل احمد سرورنے اپنے تنقیدی موقف کے بارے میں کئی جگہ اشارے کیے ہیں جن سے ان کی ترجیجات کو سمجھنے میں ہمیں بڑی مدد ملتی ہے۔ انہوں نے لکھاہے:

1. سائنس نے بنیادی اور جزوی باتوں میں فرق کرناسکھا یا اور تنقید میں مجھے اس سے بڑی مدد ملی ہے۔

- 2. اُردو تنقید میں سب سے بڑی ضرورت معروضیت یا objectivity کی ہے۔ اور آج اس کی ضرورت اتنی ہے جتنی کبھی نہ تھی۔ جب تک آپ کسی چیز کی روح تک نہ پہنچیں اس کے ساتھ انصاف نہیں کرسکتے۔ اس ہمدردی یار فاقت کے بعد اس تجربے اور دوسرے بڑے تجربوں کو پر کھنے کا سوال آتا ہے، آخر میں قدریں بنانے اور نافذ کرنے کا۔ میرے یہاں تنقید میں یہی عمل ملے گا۔ اس عمل کو سامنے رکھا جائے گا کہ میں کیوں تصویر کے دونوں رخ دیکھنے کی کوشش کرتا ہوں، کیوں بعض اصولوں کو مانتے ہوئے دوسرے نظریوں کو آئکھ بند کرکے حرف غلط نہیں قرار دیتا بلکہ ان کی اہمیت کو پر کھنے کی کوشش کرتا ہوں۔
  - میں تنقید کوایک سنجیدہ، اہم اور مشکل کام سمجھتا ہوں اور اس کا مقصد لطف سخن ہی نہیں بلکہ قدروں کی اشاعت جانتا ہوں۔
- 4. اینی روایات سے انکار اپنے آپ سے انکار ہے مگر روایات کی خاطر موجودہ دور کے رجحانات، مسائل، تجربات اور امکانات سے بے گانہ رہناہٹ دھر می ہو گابلکہ ان سے ہمدر دی ضروری ہے۔
  - 5. تنقید میرے نزدیک و کالت نہیں پر کھ ہے۔

غالب کی عظمت، پورے غالب، میر کے مطالع کی اہمیت، نئی اُر دوشاعری میں شخصیت، ادب میں اظہار وابلاغ کامسکہ، جدت پر ستی اور جدیدیت کے مضمرات اور نظم کی زبان جیسے مضامین میں سرور کی علمیت، کشادہ نظر کی اور روایت کے احترام کے ساتھ ساتھ خود کوش ان کی شخصیت کی خوش نفسی کارنگ بھی شامل ہے۔ شخصیت کے اس رنگ کو انانیت سے تعبیر نہیں کرنا چاہیے کہ انانیت جس خود کوش تعصب کی طرف ماکل رہتی ہے اور جس کا جھاؤ آپنے اور کا نات کے در میان شخفط کی ایک طبخ قائم رکھنے پر ہوتا ہے، کبھی کشادہ فہم نہیں ہوسکتی۔ سرور نے کبھی لینی تنقید کو روحانی سراغ رسانی سے تعبیر نہیں کیا اور نہ ہی تنقید کا کام کسی تخلیق کے محض باطن کی دریافت ہے۔ اور جس کا چھاؤ ہے کہ تغلیق تجربے کی باز آفر بنی بھی تنقید ہے جس میں نقاد کی شخصیت بلکہ تخلیق جو دیت بڑی حد تک نمایاں کام انجام دیتی ہے۔ سرور صاحب کی شخصیت اکثر ایک خفیف سے احساس کی طرح ان کی تخریروں میں رہی ابی ہوتی ہوتی ہے، بھی بھی وہ محیط بھی ہوجاتی ہے لیکن نہاں اور اپنا تلم دے دیتا ہوں۔ مگر اس کے ہاتھ میں بالکل تھلونا سیس تھوڑی دیر کے لیے اپنی زبان اور اپنا تلم دے دیتا ہوں۔ مگر اس کے ہاتھ میں بالکل تھلونا شہبل نہیں بیں بن جاتا بلکہ خود بھی نمودار ہوتا ہوں۔ یہ کوئی نہیں کہد سکتا کہ میر کی تنقیدوں میں میر ی جھلک نہیں ہے، ہاں وہ بر نارڈ شاہ کے دیباچوں کی طرح صرف میر ااشتہار نہیں ہیں۔"

آل احمد سرور کی تنقید کی ایک بڑی کمزوری ان کی ذاتی جھلک یانمود نہیں ہے کیوں کہ ادبی تنقید اس قسم کے عمل سے اپنے آپ کو محفوظ نہیں رکھ سکتی اور نہ ہی ہے اصر ارکوئی معنی رکھتا ہے کہ تنقید نقاد کے اخلاقی اور علمی تعصبات سے بری ہونی چاہیے۔ آل احمد سرور کی تحریروں میں ان کا اخلاقی موقف اور انسانی منصب اکثر ان کے علم کو مغلوب کر دیتا ہے، یہ چیز بہت کم نقادوں کی توفیق میں ہوتی ہے۔ سرور صاحب کی اگر یہ خصوصیت ہے تو یہ ان کی ایک بڑی خوبی بھی ہے مگر یہی چیز وہاں کمزوری بن جاتی ہے جہاں وہ باغباں بھی خوش رہے راضی رہے صیاد بھی، کو اپنی تنقید کا کر دار بنا لیتے ہیں۔ تنقید کے عمل میں دامن وصل کو اس قدر پھیلا دینے کے معنی بہت سی گر ایہوں کو دعوت

دینے کے ہیں۔ ہر موقع اور ہر محل پریہ بھی اور وہ بھی کی تکر ارتنقید کی متانت کو نقصان پہنچانے کے متر ادف ہے۔ ان کی درج ذیل تحریر میں آخری جملے کے علاوہ ہاقی تمام ہاتیں یقینااپنا محل اور اپنی و قعت رکھتی ہیں، وہ لکھتے ہیں:

"ادب کا اچھاطالب علم وہ ہے جو روایت سے اچھی طرح واقف ہو اور تجربے کے ساتھ ہدردی رکھتا ہو۔ جس طرح ادب میں روایت پر ستی بری ہے اسی طرح تجربہ برائے تجربہ بھی سر اہا نہیں جاسکتا۔ مگر تجربے کے لیے ذہن کی کھڑکی کھلی رکھنی ضروری ہے۔ چوں کہ مجموعی طور پر آخ بھی قد امت پر ست زیادہ ہیں اس لیے تجربے کی اہمیت اور ضرورت پر زور دینامیر نے زدیک آخ کا اہم فریضہ ہے۔ اس طرح روایت کے نئے سرے سے دریافت اور اس سے نیا کام لینا بھی ضروری ہے۔ یک طرفہ ذہن سادہ ذہن ہوتا ہے۔ آج یہ یاوہ کی نہیں، یہ بھی اور وہ بھی کی ضرورت ہے۔ یک طرفہ زبن سادہ ذبن ہوتا ہے۔ آج یہ یاوہ کی نہیں، یہ بھی اور وہ بھی کی ضرورت ہے۔"

ادب میں زبان خواہ کسی صنف میں استعال کی جائے اس کا ایک تخلیقی کر دار بھی ہوتا ہے اور تنقید، ادب ہی کا ایک خاص شعبہ ہے۔ اس صورت میں استعالات زبان کو اپنے تخلیقی تفاعل سے بہت زیادہ باز نہیں رکھا جاسکتا۔ سر ور صاحب کی زبان ان کی تنقید کی ایک خاص طاقت بھی ہے اور کمزوری بھی۔ جو پہلے تاثر میں تو ہمیں پوری طرح اپنا شریک بنالیتی ہے لیکن جیسے ہی ہم اپنے جذباتی ردعمل کی دھند سے باہر نکلتے ہیں تو اس تاثر کی فریب دہی ہم پر آشکار ہو جاتی ہے۔ تنقید نگار کا تنقید موقف اگر واضح اور دوٹوک نہیں ہے تو یہ اس کا بہت بڑاعیب بن جاتا ہے اور جو اس کے سارے بہترین عمل پر سوالیہ نشان لگادیتا ہے۔

#### 8.5 جدیدیت کار جحان اور تنقید

اُردو میں جدیدیت کے رجمان کا آغاز 1960ء سے ہوتا ہے۔ جدیدیت کی ایک ادبی یا فلسفیانہ رجمان سے عبارت نہیں تھی بلکہ
اس کا خمیر بیک وقت کئی میلانات اور کئی اسالیب سے اٹھا تھا۔ اس لیے اس کی تعبیروں میں بھی بڑی حد تک اختلاف پایا جاتا ہے۔ تعبیرات کے اس اڑدہام کے بیش نظر فرینک کر موڈ نے موڈر نزم کی جگہ modernisms کی اصطلاح استعمال کی ہے۔ یہاں بیہ وضاحت ضروری ہے کہ مغرب میں بحیثیت مجموعی جدیدیت کو اس ایک بڑی ذہنی تحریک کے طور پر اخذ کیا جاتا رہا ہے جو فلسفہ وسائنس، علم وادب اور مختلف بشری علوم کے حوالے سے ابنی ایک الگ پیچان بناتی ہے۔ مغرب میں ادبی نقادوں کا ایک بڑا گروہ وہ ہے جس کی ذہنی تھکیل میں سارتر، چیڈ گر، مارسل، کامو اور یا بیرس وغیرہ کے وجو دی تصورات کا بہت بڑا حصہ ہے۔ ہمارے یہاں مجمودہا تھی، وحید اخر، دیوندراسر، باقر مہدی، شیم حقی، وہاب اشر فی اور عصمت جاوید نے دیگر رجمانات مثلاً نے جمالیاتی اور نفسیاتی، عمر انی اور نومار کسی رجمانات کے علاوہ ان نئے نقادوں کا شیم حقی، وہاب اشر فی اور عصمت جاوید نے دیگر رجمانات مثلاً نئے جمالیاتی اور نفسیاتی، عمر انی اور نومار کسی رجمانات کے علاوہ ان نئے نقادوں کا بیت بڑا حصہ ہے۔ ہمارے یہاں محمودہا تھی، وحید اخری مطالعے کا خالص بیسی میں ایک اسلوبیاتی تقید کا بیت بڑا جسے جس کی قلر پر نئی تنقید کی نظریہ سازی کا بھی گہر ااثر تھا۔ اسلوبیاتی نقید میں ایک اہم تب ہے۔ مغنی تبسم کی قلر پر نئی تنقید کی نظریہ سازی کا بھی گہر ااثر تھا۔ اسی باعث ان

کے تجزیوں اور محاکموں میں زبان وبیان اور ہیئت کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ گو پی چند نارنگ نے بھی نئی تنقید کی ہئیت پسندی کے رجحانات اور ادب لسانیات کے حوالے سے اپنی گفتگو کو ایک خاص سمت دی تھی۔ مگر جوں جوں لسانیات کاعلم فلسفیانہ رنگ میں ڈھلتا گیا اور لسانیات اور ادب کے در میان معنی کے مباحث نئی صور تیں اختیار کیں۔ گو پی چند نارنگ کے مطالعات کی نوعیت اور طریق تنقید میں بھی تبدیلیاں واقع ہوتی گئیں جس کا ذکر تفصیل کے ساتھ بعد میں آئے گا۔

محمود ہاشی، خلیل الرحمن اعظمی، فضیل جعفری اور حامدی کاشمیری نے تنقید میں معروضیت کی ایک نئی روح (ایلیٹ) پر تو اصر ار
کیا گر آئی اے رچر ڈزکی طرح کسی شعری تاثریا poetic effect کوسائنسی مصطلحات کی مددسے واضح کرنے کو کوئی خاص اہمیت نہیں دی،
البتہ اپنی تحریروں کو خالی خولی جذباتیت، تاثریت، روایت پن اور اس ادبی تاریخی فضیلت سے محفوظ رکھنے کی ضرور کوشش کی جو بلاواسطہ
کلوز ریڈنگ کے ضمن میں گر اہی کا باعث بن جاتی ہے۔ کیوں کہ ایلیٹ کے لفظوں میں شاعری کوشاعری کے طور پر اخذ کرناہی ان کا اصل
الاصول تھا۔ فاروقی کی طرح ان کے مباحث میں درج ذیل مسائل جلی عنوانات کا تھم رکھتے ہیں:

- 1. شاعری کوشاعری بنانے والے عناصر ایک دوسرے پر اثر انداز ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کے ساتھ مل کر کسی تخلیق کے ایک منظم کل کی تشکیل کرتے ہیں، یہاں اس وضاحت کی ضرورت نہیں ہے کہ شعر اپنے باطن سے نمو پا تاہے اور یہ نموایک خاص جائے و قوع اور موثر اتی تناظر رکھنے کے باوجود خو دیافت وخود کار ہوتا ہے۔ اسی نسبت سے اس کے دیگر اجزا بھی ایک دوسرے کے ساتھ گتھے ہوئے اپنی شکل آپ بناتے چلے جاتے ہیں، اس عمل میں، ہونے، کا وہ تصور پنہاں ہے جو انکشاف اور جادو کا درجہ رکھتاہے اور جو چر توں کو بر انگیخت کرتا ہے۔
  - 2. نظم اپنی کسی بھی صورت میں ایک پیچیدہ عضویت کانام ہے اور یہ پیچید گی معنی کے پیچیدہ عمل سے عبارت ہے۔
- 3. معنی کا تفاعل لفظ کو مختلف طریقے سے برتنے پر مبنی ہو تاہے، اس تصور کی روشنی میں ابہام، آئرنی، استبعاد اور کشیدگی جیسی نئ اصطلاحات بھی وضع ہوئیں۔
- 4. ایلن ٹیٹ کی اصطلاح extension، tension یعنی لغوی معنی اور intention یعنی استعاراتی معنی کے اشتر اک سے ترکیب پاتا سے ۔ ٹیٹ نے یہ اصطلاح ان الفاظ کے سابقوں کو حذف کر کے گڑھی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جب یہ معنی کے زمرے ایک ساتھ وجود میں آتے ہیں تو ٹینشن واقع ہو جاتا ہے۔ اسے متصادم ساختوں کا نام بھی دیا گیا ہے یا یہ کہ ذہنی اور جذباتی کشیدگی یا تناؤ میں توازن واقع ہونے پر ہی کسی فن یارے میں تخلیقی وحدت قائم ہوتی ہے۔
- 5. معنیٰ کا پیچیدہ تفاعل، شاعری کی نفسیاتی اثر انگیزی میں مضمر ہے (رچر ڈز) جسے فاروقی نے کوئی خاص اہمیت نہیں دی ہے۔ بجائے اس کے اور رچر ڈز کے خیال کے بر خلاف معنی کے اس پیچیدہ تفاعل کو فوقیت دی جو کسی بھی فن پارے کی لسانی ساخت میں واقع ہوتا ہے۔
- 6. تمام ادبی فن پارے زبان کے اسٹر کچر زہیں۔ زبان کے خمیر میں گتھے ہوئے رابطوں اور حوالوں کو زیادہ سے زیادہ بروئے کار لانے سے شعری تاثر خلق ہوتا ہے۔

#### 8.5.1 وارث علوى كا تنقيدى طريق كار:

وارث علوی نے اپناسفر نصابی قسم کی تنقید سے شروع کیا تھا اور ان کے مطبح نظر شاعری اور وہ بھی کلا سیکی شاعری کے نمونے زیادہ سے بات سے بات نکالنے کی کوشش ان مضامین میں بھی پائی جاتی ہے۔ جذباتی و فور ان میں بھی موجو دہے مگر اس کی اپنی ایک حدہے کیوں کہ نصابی تنقید بہت زیادہ ذہنی آزاد یوں کوراہ نہیں دیتی۔ وارث نے ان حد بندیوں کو دوسرے دورکی اس تنقید میں بڑے ظالمانہ طریق سے توڑا جس کارخ فکشن کی سمت تھا اور جس کا سارا تناظر مغربی فکشن کا قائم کر دہ تھا۔

حسن عسکری کے بعد وہ وارث ہی ہیں جنہوں نے ادبی اور نصابی مسائل کو خلط ملط نہیں ہونے دیا بلکہ فکشن کے فن اور بالخصوص اُردو فکشن پر (بعض اختلافات کے باوجود) اعلی درجے کی تنقید کی مثال پیش کی۔ وارث کی تنقید بڑی اور بجنل اور کئی معنوں میں بڑی بسیط ہے۔ ان کے بر خلاف فاروقی نے زیادہ تر علمی اور مکتبی مسائل پر نہایت گہری اور جامع تنقید کی ہے مگر ان کے تجزیے اپنی علمی حدود سے تجاوز نہیں کرتے، علم سے جو بصیرت ملتی ہے اور تنقید نگار کی تخلیقی حس جن اچھوتی چیزوں کو ہز ار پر دوں کے اندر سے باہر نکال لاتی ہے اور جو قاری کے سامنے ایک کے بعد ایک غیر متوقع دلائل کا ایک لا متناہی سلسلہ سا قائم کر دیتی ہے ہمارے ادوار میں اس کی سب سے نمایاں مثال وارث علوی کی تنقید ہے۔

وارث علوی اپنی بات ہی اس جملے سے شروع کرتے ہیں کہ "فن اگر آزاد، خود کفیل اور قائم بالذات چیز ہے اور اس سے براہ راست رابطہ قائم کیا جاسکتا ہے تو پھر نفتر کی کوئی ضرورت نہیں رہتی، وارث علوی اپنی تقید میں ایک ایسے برافروختہ نفاد کے طور پر ابھر تے ہیں جسے اپنی جسے اپنی علم اپنے تجربے اور اپنے اور اپ برائیس بے ان کی ترجی آزادانہ سطیر تخلیقی تجربے میں شمولیت پرہے اور اس تجربے میں وہ اپنے قاری کو بھی شریک کرنا چاہتے ہیں۔ وارث علوی کا مطالعہ بالخصوص فکش کا مطالعہ بے حدوسیتے ہے اور ان بہیترے علوم سے بھی انہیں ایک خاص قسم کی رغبت ہے جن کاموضوع اور مسئلہ سوسائٹی یا ساجیات ہے۔ ایک لحاظ سے دیکھا جائے تو فکشن کا سارلہ وہ انہیں ایک خاص قسم کی رغبت ہے جن کاموضوع اور مسئلہ سوسائٹی یا ساجیات ہے۔ ایک لحاظ سے دیکھا جائے تو فکشن کا سارلہ وہ تو ہیں ہوتی ہیں، گویاوہ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ انسانی ذہمن میں ہوتی ہیں، گویاوہ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ انسانی ذہمن میں ہوتی ہیں ہوتی ہیں، گویاوہ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ انسانی ذہمن میں ہوتی ہیں ہوتی ہیں، گویاوہ یہ شابدل کہ کا طلاحہ کی حال ہوتی ہے کہ وہ کسی وجود کے تجربے ہی کا تصور نہیں کر تا بلکہ تخیلی متبادل بھی خلق کر سکتا ہے کیوں کہ ہر حقیقت ایک سے زیادہ متبادل ہو کی حال ہوتی ہیں جن سے شیسٹ (Context) میں بدل جا تا ہے مگر اس کے اقد اری حوالے بالخصوص فکشن میں اندر سے نہو کر ٹسزم کا دوالے بالخصوص فکشن میں اندر سے نوکر ٹسزم کا دوالے ہوتے ہیں۔

وارث علوی اپنوسیج ترزندگی اور علم کے تجربے کی روشنی میں فکشن میں مضمر زندگی کی نوعیتوں، ان کے باہمی رشتوں اور ان کی آویز شوں ، ان کی مارجی اور داخلی ضدوں اور ان کے باہمی تنازعوں کو آویز شوں ، انسان کی مبہم ترین جذباتی صور توں اور نا قابل فہم نفسیاتی پیچید گیوں ، اس کی خارجی اور داخلی ضدوں اور ان کے باہمی تنازعوں کو محض اجا گرنہیں کرتے یا محض دہر اتے نہیں یا پلاٹ کو اپنے لفظوں میں بیان کرنے کا نام ان کے یہاں تنقید نہیں ہے۔ بلکہ بظاہر حقائق کے اندر حقائق کی جو ایک دوسری دنیا آباد ہے ، اور جو انتہائی سرکش فعال بلکہ اپنے تفاعل میں بڑی حد تک غیریقینی ہوتی ہے ، وارث اس کی سفا کیوں اور اجبار کی صور توں کا پر دہ جاک کرتے ہیں ، حالاں کہ کر داروں کے حوالے سے یہ عمل بھی کر دار کے بطون میں سراغ لگانے سے

وارث علوی نے ادبی مطالعے کے دیگر طریقوں <mark>کے م</mark>قابلے میں تا<mark>ثر</mark>اتی طریق کار کو اس معنی میں فوقیت دی ہے کہ فن پارے کے تجربے کااظہار جب اس میں شامل ہو جاتا ہے تواس قسم کی تنقید بڑی تنقید کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔

مغنی تبہم اور گوپی چند نارنگ اپنی پہلی کوشش میں اسانیاتی نقاد ہیں، مغنی کاسب سے اہم کارنامہ"فانی کی غزل گوئی کا اسلوبیاتی جائزہ "علی معنی تبہم اور گوپی چند نارنگ اپنی پہلی کوشش میں اسانیاتی نقاد ہیں، مغنی کاسب سے اہم کارنامہ"فانی کی تلفیظ، لفظوں کا باہمی اصواتی عمل، "ہے۔ یہ کام انہوں نے اس وقت انجام دیا تھا جب اسلوبیاتی شطح پر گفتگو عام نہیں ہوئی تھی۔ فانی کی تلفیوں کا باہمی اصواتی عمل، مصرعہ جاتی آ ہنگ میں تنظیم کا پہلو، مرکبات کے خوشے ، لفظوں کی مختلف معنیاتی نسبتیں، قافیے اور ردیف کا عمل وغیرہ مل کر شعر کی جمالیاتی قدر کو کس طرح متعین کرتے ہیں، مغنی نے فانی کے کلام کی روشنی میں اسی کاجواب مہیا کرنے کی ایک عالمانہ سعی کی ہے۔

#### 8.5.2 تتمس الرحمن فاروقي كي تنقيد:

یہ بتایا جاچکا ہے کہ فاروقی ان نقادوں میں سے ایک ہیں جن کی ذہنی تشکیل میں نیو کرٹسزم کے نظریہ سازوں کے بعض تصورات نے خاص کر دار ادا کیا ہے۔ جن کا اصر ارفن پارے کے خود مکتفی وجود اور اس کے بہ غور مطالعے پر تھا۔ ان کا خیال تھا کہ فن کا سیاق ہی اپنی ایک کا کنات ہو تا ہے، جس کی فنہم کے لیے کسی بھی سوانحی، تاریخی یا اخلاقی حوالے کی مد د کے معنی اس متن کے خود یافتہ معنی کو جھٹلانے کے ہیں۔ فاروقی کی تنقید قطعاً وصریحاً کلا سیکی اور نصابی ذہن کا حوالہ ہے۔ کلا سیکی ان معنوں میں کہ ادبیت اور جمالیاتی قدر ہی ان کے نزدیک ادب کا بنیادی سرور کارہے۔ جدید اُردوشاعری یعنی جدیدیت والی شاعری یا شاعروں پر انہوں نے پچھ نہ پچھ کھاضر ورہے لیکن ان کے تنیک کوئی بڑاد عویٰ نہیں قائم کیا، خلوص یا تعلقات کی بنا پر کیا بھی ہے تو اس پر ہر قرار نہیں رہے۔ جدید شعر اکی روایت بیز اری ، زندگی فہمی میں

ان کے لبرل رویے، تخلیقی زبان کی طرف ان کے شعوری میلان نیز تجربے کو غیر معمولی اہمیت دینے کے پیچھے جو رومانی بے استقلالی کی کیفیت کام کررہی تھی اسے کلاسیکیت سے دور کا تعلق بھی نہیں تھا۔ تاہم فاروقی نے اپنے تجربوں میں اس کے لیے بھی کوئی نہ کوئی گنجائش ضرور مہیا کی ہے۔ ناصر کا ظمی اور ن۔م۔راشد علی التر تیب غزل اور نظم میں جس خاص اہمیت کے ساتھ ان سے دوچار ہوتے ہیں اس طور پر اختر الا یمان ہی نہیں جدیدیت پیند شعر امیں کوئی ایک نام انہیں مرعوب نہیں کر پاتا اور پھر وہ پیچھے کی طرف مڑ کر غالب اور میر کو اپنی نگاہ کا مرکز بنا لیتے ہیں۔

تفہیمات میر وغالب، مطالعاتِ اسلوب یا لغاتِ شعر یا بدیعیات یا عروض، آہنگ اور بیان سے غیر معمولی دلچینی یا قدیم اُردو کی طرف ان کا تحقیقی میلان ان کے اس نصابی ذہن ہی کی طرف اشارہ کرتا ہے، تہذیبی سطح پر جس کی افادیت اپنی جگہ مسلم ہے نیز جو ہمارے طلبا کی بڑی حد تک ایک بہتر سطح پر رہنمائی کا کام بھی انجام دے سکتا ہے۔ فاروقی کے ان کاموں میں فہم عامہ یا مروجہ بھر م اور مغالطوں کو چینی کرنے کی بھی پوری قوت ہے۔ فاروقی کا مقصود بھی بہی ہے کہ ہمارے ادب کے قاری اور طلبا اعلی سطح پر ادب کا بہتر علم حاصل کر سکیں اور جامعات سے باہر غیر رسی سطح پر ان کی صحیح تر بنیادوں پر ذہنی تربیت بھی کی جاسے۔ ذوق کی تربیت جس کے ساتھ مقدر ہے۔ میں اس معنی میں فاروقی کو محض ہئیت پر ست یا جدیدیت کا بیرویا ڈھونڈور پی نہیں قرار دیتا۔ اس معنی میں ایلیٹ بھی میرے نزدیک جدیدیت کا علم بردار نہیں تھا۔ فاروقی کو تحض ہئیت پر ست یا جدیدیت کا بیرویا ڈھونڈور پی نہیں قرار دیتا۔ اس معنی میں ایلیٹ بھی میرے نزدیک جدیدیت کا علم بردار نہیں تھا۔ فاروقی کو قوبڑی حد تک محض بھالیاتی قرار دیا جا ساتھ کھوں بھی ہیں) کے علاوہ دیگر دعووں میں سوائے تاویل کے پچھ اور نظر نہیں آتا۔ لیکن الیٹ کو محض بھالیاتی بھی نہیں دوچار دلائل کو بنیاد بنا تا اور پھر ساری کے علاوہ دیگر دعووں میں سوائے تاویل کے چھاپ گہری ہے جن پر وہ تا ہے آخر قائم رہا۔ ایلیٹ اپنی تحریر میں دوچار دلائل کو بنیاد بنا تا اور پھر ساری کا متارت نہیں ستونوں پر کھڑی کر دیتا ہے۔ جبکہ فاروقی کے پاس ایک عالم استاد کی طرح دلائل کا اثر دہام ہو تا ہے۔ فاروقی کا مسئلہ قاری کو قائل کی طرف معروضیت کے تحت دلیل یادلائل کی معیت میں قائل کرنے کا ہے۔ کھنے کے دوران وہ خود اپنے قاری آپ بن جاتے ہیں۔ اس طرح ہو سفر معروضیت کے تحت دلیل یادلائل کی معیت میں شروع ہوتا ہے۔ نی خود تا دیل کی طرف مڑ جاتا ہے۔ باوجود اس کے فاروقی کی تاویلات کو خالی از جو از کھی نہیں قرار دیا جاسکتا۔

# 8.6 مابعد جدید نقاد گو پی چند نارنگ اور ان کے معاصرین

فاروقی کے علاوہ گوئی چند نارنگ بھی ان نظریہ سازوں میں سے ہیں جنہوں نے ترقی پسند نظریہ ادب کے برخلاف لفظ و معنی کے ان نظریہ سازوں کی ترجیح مواد کے مقابلے ان نظر میں سازوں کی ترجیح مواد کے مقابلے میں ہئیت اور خارجیت کے مقابلے میں داخلیت پر زیادہ تھی۔ ہندستانی قصوں سے ماخوذ اُردو مثنویاں ( 1962) ان کی نہ صرف تحقیق میں ہئیت اور خارجیت کے مقابلے میں داخلیت پر زیادہ تھی۔ ہندستانی قصوں سے ماخوذ اُردو مثنویاں ( 1962) ان کی نہ صرف تحقیق سرگر میوں کی مظہر ہے بلکہ فکشن اور اس کے مطالعے کے تعلق سے ان کی طبیعت کے ایک خاص میلان کو بھی نشان زد کرتی ہے۔ اس کے پہلوبہ پہلولسانیات کی طرف رغبت نے انہیں ان نئی توسیعات، مطالعات اور تحقیقات کی سمت بھی متوجہ رکھا، جو ذبہن انسانی کی تاریخ میں ایک لمبی جست کا حکم رکھتی ہیں۔ اسلوبیات، معنیات اور معنویات سے لے کر ساختیات اور رد تشکیل تک کے گونا گوں لسانیاتی اور فلسفیانہ مباحث پر گوئی چند نارنگ نے جو کچھ لکھا ہے وہ ان کی غیر معمولی تنقید کی و تحقیق بصیرت کی دلیل ہے۔

اسلوبیات جوایک تجزیاتی سائنس ہے، صوتیات، عروض و آ ہنگ، صرفیات، نحواور لغات جیسے زبان کے اظہاری پہلوول کے ساتھ خصوصیت رکھتی ہے۔ معنیات سے ایک خاص تعلق کے باعث الفاظ کے معنی اور معنی کی بدلتی ہوئی شکلیں بھی اس کے دائرہ بحث میں آ جاتی ہیں۔ اس لحاظ سے معنیات الفاظ واشیا کے باہمی رشتوں، زبان، خیال اور عمل کے در میان واقع ہونے والی مناسبتوں پر غور و فکر کانام ہے کہ کس طرح الفاظ، انسانی کر دار و عمل پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ گوئی چند نارنگ نے میر تقی میر، میر انیس اور فیض احمد فیض کے کلام کے جو اسلوبیاتی تجزیے ہیں ان سے میر فہمی، انیس فہمی اور فیض فہمی کی نئی راہیں کھلی ہیں۔ اب تک ان شعر اک ڈکشن (تلفیظ) کا مطالعہ کسی نے اس نیج پر نہیں کیا تھا۔ یہ مضامین ہونے کے باوجو د لفظ و معنی کے گئی ایسے اسر ارپر سے پر دہ اٹھاتے ہیں جن سے ہماری تنقید اکثر سر می گزرگئی ہے۔

گوپی چند نارنگ نے اسلوبیات ہی کو اپنی جسجو کا واحد حوالہ بنانے پر اکتفانہیں کیابلکہ معنویات (semiotics) (نشانیاتی سائنس)

کی طرف بھی متوجہ ہوئے۔ مغرب میں معنویات کے بنیاد گزاروں میں سی ایس پیرس (1839 – 1914) جیسے فلنفی اور فرڈینانڈڈی ساسیئر (1857–1913) جیسے لسانیات کے ماہرین کا اہم رول ہے۔ ساسیئر جدید لسانیات کاباوا آدم بھی کہلاتا ہے۔ ساسیئر ہی نے سافتیات کی بنیاد بھی رکھی، جس نے بہت جلد بشری علوم میں فکر کی ایک تحریب کے طور پر عبگہ بنالی۔ سافتیات کا تعلق نشانات اور نشانات کے حوالے سے دلالت سے ہے۔ یعنی انسانوں کے ماہین جو ابلاغ کے ذرائع بر سرکار ہیں جیسے کسی ریسٹورنٹ کا مینو، ریلوے کا ٹائم ٹیبل، دفعاتِ تعزیرات ہند، چھٹی انگلی یااگو ٹھاد کھانا، پیشانی پر بل یا ہو نٹوں کو دانتوں میں دبانا، کسی فیکٹری میں سائرن کی آواز یا کسی کے لباس یا جسم سے کوئی خاص یاعام بو یاخو شبو جیسے نشانات کے ساتھ دلالتیں مخصوص ہیں، سافتیات انہیں تر سیل کے مفاہموں اور کوڈز کے طور پر اخذ کرتی ہے۔ اس معنی میں سافتیات کی روسے ہر چیز کوڈز اور دلالت کے کسی نظام کی زائیرہ ہے۔ کوڈ کے عناصر کے در میان جو رشتے ہیں وہی دلالت کے معنی میں سافتیات کی روسے ہر چیز کوڈز اور دلالت کے کسی نظام کی زائیرہ ہے۔ کوڈ کے عناصر کے در میان جو رشتے ہیں وہی دلالت کے میں طاحل نہیں کر سیت خود مینار ہوتے ہیں۔ کسی نظام کسی دلات کے مفاصر نہیں کر سیت کی در میان کی اور خود مینار ہوتے ہیں جیسے تمام نظانات خود مینار ہوتے ہیں۔ لیکن ان کے بغیر ہم حقیقت کا علم بھی عاصر نہیں کر سیتے۔

ساختیات نے ادب میں اس معروف تصور کو چینج کیا جس کی روسے ادبی متن یا ادبی فن پارہ کسی خاص حقیقت کا عکس پیش کر تا ہے جب ہر ادبی متن دوسرے متون اور مفاہموں پر مشتمل ہو تا ہے۔ ساسیئر کہتا ہے کہ زبان تہذیب کا تعین کر دہ ایک من مانا نظام نشانات ہے، جو فطری اور خلقی ہو تا ہے نہ کہ جس کا تعلق کسی خارجی حقیقت سے ہو تا ہے۔ نشان مشتمل ہو تا ہے دال (Signified) اور مدلول چو فطری اور خلقی ہو تا ہے نہ کہ جس کا تعلق کسی خارجی حقیقت سے ہو تا ہے۔ نشان مشتمل ہو تا ہے دال (Signified) اور مدلول میں (Signified) پر، چو نکہ زبان آلہ کار کاکام کرتی ہے اس لیے نشانات اشیاکو معنی دیتے ہیں نہ کہ اشیانشانات کو۔ نارنگ کہتے ہیں کہ ساختیات کا ماہر مختلف متون کا لسانیاتی تجزیہ کرکے یہ بتاتا ہے کہ کس طرح ساختیے تفکیل پاتے ہیں۔ لیوی اسٹر اس کے لفظوں میں: ایک ماہر لسانیات پر اساطیر کا تجزیہ جب کسی شعری فن پارے میں ساختیوں کی دریافت کر تا ہے تو اس عمل کی نوعیت ایس ہی ہوتی ہے جیسے کسی ماہر لسانیات پر اساطیر کا تجزیہ ایک نیاجہان منکشف کر دیتا ہے۔ مگر میخائل ریفائیٹرے، لیوی اسٹر اس کے اس خیال کے بر خلاف یہ رائے قائم کر تا ہے کہ اس طرح کا تجزیہ ان عناصر یعنی شعری ساخت کا اظہار کرنے سے قاصر ہو تا ہے جو قاری پر اپنا اثر قائم کرتے ہیں۔

ساختیات کسی فن پارے کی لسانیاتی ساخت میں جو معنی کار فرماہیں یاہوسکتے ہیں انہیں بہت کم اپنامسکلہ بناتی ہے اور نہ ہی اس کامسکلہ

کسی تخلیق کی یکتائی ثابت کرنا اور نہ اس کی ترکیب میں رچی ہی ہوئی قدروں کو تلاش کرناہے۔بقول نارنگ وہ یہ ضرور بتاسکتی ہے کہ پارول (یعنی تحریر و تقریر میں زبان کے استعال کے انفرادی طریقے) کے اعتبار سے اس کا لسانی ڈھانچہ دوسر سے سے کس حد تک مختلف ہے۔ اسی لیے بعض علماکے نزدیک ساختیات کے تحت ادب کامطالعہ نہ صرف یہ کہ تار تخ مخالف ہے بلکہ بشریت مخالف بھی ہے۔

گوپی چند نارنگ نے ساختیات ایس ساختیات اور رد تشکیل کے نظریہ سازوں کے مختلف تصورات لسان کی روشنی میں طریق ہائے قر اُت، تاثر و تجربے کی نوعیت، ادراکِ حقیقت کے ضمن میں ذہن انسانی کے عمل، معنی کے تفاعل، معنی کی کثرت نیز آئیڈیولوجی کے تعلق سے جو ترجیحات قائم کی ہیں وہ قطعاً نئی اور ہماری توجہات کوبر انگیجت کرتی ہیں۔

#### 8.7 د يوندراسر كاطرز نقر

دیویندراسر تقریباً ان تمام نام نها دسائنسی اور تکنیکی نیز فلسفیانه رویول سے انکاری ہیں جو بشریت کش ہیں اور جو مستقلاً انسانی سائیکی کو خوف زدہ کرنے کی طرف ماکل ہیں۔ اس کا قطعی یہ مطلب نہیں کہ اسر اساساً خواب پرست یا پر انی اخلا قیات کے ہمنواہیں اور اس خلا قیات کی بازخوانی یا بازرسی ان کا مقصد ہے جس کی ترجیح عقید ہے کی بازیافت پر ہے۔ وہ انسان پرست ہیں مگریہ انسان پرستی مادہ پرستی قطعی نہیں ہے۔ یہ انسان پرستی وہ ہے جو ایک صورت میں آل احمد سر ورکامسلک ہے اور جو ایک خوش آئند اور امکانات سے معمور مستقبل کا تصور مہیا کرتی ہے۔ دیوندراسر نے ایک جگہ لکھا ہے:

" آج سوال ماضی کو حال کے حوالے سے دیکھنے کاہی نہیں بلکہ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم حال کو مستقبل کے حوالے سے اپنے تجربے کا حصہ بنائیں۔ ہمیں اپنے ادب کو مستقبل میں پروجیکٹ کرناہے۔"

(مستقبل کے روبرو،1986ء،ص 121)

ہماراعہد بڑے بڑے دعووں کاعہد ہے اور بیہ عہد اپنے بسط میں پوراکا پورا بیسویں صدی سے عبارت ہے۔ یوں تو بیسویں صدی سے قبل ہی ڈارون کے بعد سے بلند کوش رومانی اور روحانی آدر شوں کی بیخ کنی شروع ہوجاتی ہے۔ مگر بیسویں صدی کا آغاز ایک کے بعد ایک روایت، قدر، عقیدے اور خواب کے موت کے اعلان سے ہو تاہے۔

ان تمام اعلانات و دعووں کے اپنے اپنے محرکات اور مضمرات ہیں۔ دیوندراسر اس صورت حال سے پیدا ہونے والی بسیط نا آہنگیوں میں ایک ہم آہنگی کی تلاش میں سر گرداں ہیں۔ کسی مناسب انسان نواز نظر یے کی عدم موجود گی میں انہیں ایک ایسی وحدت کی جستجو ہے جس میں تمام تضادات اور ان کی کثرت ایک دو سرے میں حل ہو جائیں۔ حل کی یہ جستجو انہیں تہذیب کے مطالعے کی طرف لے جاتی ہے۔ وہ سی پی اسنو (1959ء) کی ان دو تہذیبوں کے تصور کا ذکر کرتے ہیں، جس کے تحت بشریات اور تکنئیکیات نیز فنون اور سائنس کے مابین جو خلیج روز بروز گری ہوتی جارہی ہے اس نے عالمی سطح پر تہذیبی بحران کی صورت پیدا کر دی ہے۔ دیوندراس اس تکنالوجی اور سائنس کے حق میں ہیں جس کا نصب العین بشریت کی فلاح وبقاہو، نیز جس کے فیوض وبرکات سے پوری انسانیت مستفید ہو۔ جبکہ ٹکنالوجی کی ترقی پذیر و نیم ترقی پذیر و نیم ترقی پذیر ممالک استحصال کی نت نئی صور توں سے دوچار ہور ہے کی ترقی کی ترقی کی رفتار تمام ممالک میں بیکساں نہ ہونے کی صورت میں ترقی پذیر و نیم ترقی پذیر ممالک استحصال کی نت نئی صور توں سے دوچار ہور ہے

ہیں۔ ارضی نو آبادیات کے بعد اقتصادی نو آبادیات کے منصوبے عمل میں لائے جارہے ہیں۔ ایسی صورت میں امیر وغریب، ترقی یافتہ اور پسماندہ ممالک کے در میان آویزش کاایک دوسر اخطرناک دور شر وع ہو چکاہے۔ دیوندراسر ککھتے ہیں:

> "سوال بیہ ہے کہ کیاد نیادو حصوں میں بٹ جائے گی یا ٹکنالوجی انہیں ایک اکائی میں بدل دے گ۔ اس تیزر فتاری اور تجدید کاری کے عمل میں جو ساجی تناؤ پیدا ہور ہے ہیں ان کو دور کرنے کے لیے نئی طرز فکر اور شعور کی ضرورت ہے۔"

> > (مستقبل کے روبرو، 1986ء ص116)

دیوندراسرؓ ٹکنالوجی کی وسیع تربر کات سے مایوس نہیں ہیں۔ وہ تو محض ٹکنالوجی کے طریقہ استعمال سے خا کف ہیں۔ ترقی یافتہ ممالک کی تکنیکی حیثیت ان کے لیے مزید غربت کا سبب۔اس لیے اسر کاخیال ہے:

"آج ٹکنالوجی کو سرمایہ داروں اور بر سر اقتدار طبقے کے غلبے سے نکال کرعام لوگوں کے سپر دکرنا ہے۔ ٹکنالوجی کے عام استعال سے بھوک، بے کاری، مرض، افلاس، جہالت وغیرہ کو ختم کیا جاسکتاہے۔"

جاسکتاہے۔"

(مستقبل کے روبرو۔1986ء ص 117)

ٹکنالوجی علم وادب کی اشاعت، ترقی اور تشہیر میں بھی ایک مثبت رول انجام دے سکتی ہے۔ ٹکنالوجی کے وسیع ترنت نے ذرائع کو بروئے کار لاکر ادب و شاعری کو بہ یک وفت خواص وعوام تک پہنچایا جاسکتا ہے۔ ان کی گم گشتہ اور معطل سمعی جمالیات نیز بھری حسوں کو برانگیخت و تیار ہی نہیں کیا جاسکتا ان کی تربیت بھی کی جاسکتی ہے۔ لفظوں اور آوازوں کے علاوہ دیگر آلات ترسیل کے ذریعے کسی فن پارے کوزیادہ بہتر اور طاقتور طریقے سے display کیا جاسکتا ہے۔ ممکن ہے مستقبل کا آدمی قاری کم ناظر اور سامع زیادہ ہو جائے۔ دیوندراسر ایس کسی بھی امکانی صورت حال سے خاکف نہیں ہیں۔ خاکف ہیں تو محض ٹکنالوجی کے بڑھتے ہوئے غیر انسانی کر دار سے۔ نیز اس تفریکی ادب کے روز افزوں اضافے کے اندیشے سے جو بڑی تیزی کے ساتھ ایک نئے پاپولر کلچر کی تشکیل کر رہا ہے۔ اس صورت حال کی سنجیدگی سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ اسی لیے اسر یہ استقبامے قائم کرتے ہیں:

کیا ٹکنالوجی کے دور میں انسان اور اس کی ذات کو نئے معنی عطا کرنے ہوں گے؟

کیا ٹکنالوجی ادب وفن کوختم کر دے گی یاانہیں ارتقااور وسعت کی نئی جہتوں سے روشاس کرائے گی؟

کیاالیکٹر انکس اور کمپیوٹر ادنی تخلیق اور مطالعے کے لیے مہلک ثابت ہوں گے؟

کیا قلم کاغذ اور روشائی کا دور ختم ہورہاہے؟

یہ سوالات وہ ہیں جنہیں اُردوادب میں صرف اور صرف دیوندراس نے اٹھایا ہے۔ موجودہ الیکٹر انک میڈیا کے غیر متوقع اور حیرت انگیز پھیلاؤ کو دیکھتے ہوئے مذکورہ بالا سوالات پر غوروخوض کی اتنی ہی ضرورت ہے جتنی کہ ادب کی جمالیات، عمل تخلیق، کھے ہوئے لفظ کے تاثر وترسیل نیز قرائت کے تفاعل اور مسکلوں کی ہے۔

## 8.8 اكتباني نتائج

#### اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- مغربی تنقید کی تاریخ کابا قاعده آغاز ارسطو کی معرکة الآراتصنیف فن شاعری سے ہوتا ہے۔
- ارسطوسے لے کرعہد جدید تک کی یوروپی تنقید کی تاریخ دوہز اربرس سے زیادہ عرصے کو محیط ہے۔
  - مغرب میں روایت کو بار بار سوال زد کیا جاتار ہا۔
- انکار (No) وہاں کی روایت کا سب سے نمایاں نشان ہے جبکہ مشرقی تنقید پر ایک عرصے تک قدیم شعریات کے تصور ہی حاوی رہے۔
  - انیسویں صدی کے اوا خرمیں حالی نے مقدمہ شعر وشاعری کے ذریعے با قاعدہ تنقید کی بنیادر کھی۔
    - اردومیں تنقید کا پیے طریق کار مغرب کے انژات ہی کی دین ہے۔
    - حالی کے بعد مغربی افکار ور ججانات کا ایک سلسله سا قائم ہو گیا۔
- ۔ اب مغربی فلسفر و فکر نئی تعلیم کا ایک اٹوٹ حصہ تھی، نوجوان نسلیں براہِ راست یوروپی ادب اور دیگر نئے علوم حاصل کررہی ۔ تھیں، جس کے باعث مغربی ادب اور اس کی روایت سے آگہی کے ایک نئے دور کا آغاز ہوا۔
- ترقی پیند تحریک، جدیدیت اور پھر مابعد جدیدیت کے علاوہ مار کس اور فرائڈ کے نظریات نے بالخصوص کئی نسلوں کو متاثر کیا۔ مغربی تنقید کے اثرات کا بیہ سلسلہ تاحال جاری ہے۔

#### 8.9 كليدى الفاظ

الفاظ : معنی

صنائع وبدائع : كلام كي صناعي اور هنر مندي

معانی : الفاظ کے موزوں انتخاب کے اصول

منشائے مصنف : مصنف کاوہ خیال جے وہ بیان کر تاہے یابیان کرناچا ہتاہے

افادیت : فاکده مند

تفاعل : عمل

اختظاظ /حظ : لذت

انانيت : خود پرستی

فصاحت : خوش بیانی، خوش کلامی، (اصطلاح علم معانی) کلام میں ایسے الفاظ ہو ناجن کو اہل زبان بولتے

ہیں، جس میں انو کھی تر کیبیں، ثقیل، بھدے، غیر مانوس، مغلق، خلاف محاورہ الفاظ و مرکبات نہ

ہوں۔

## بلاغت : فضیح کلام، حسب موقع گفتگو۔ (اصطلاح علم بیان) وہ علم جس میں اعلیٰ درجے کی خوش بیانی کے قواعد بتائے گئے ہوں۔

#### 8.10 نمونه امتحاني سوالات

#### 8.10.1 معروضي جوابات کے حامل سوالات:

- 1. کلیم الدین احمه نے اردو کے کس شاعر کو اپنی سخت تنقید کانشانہ بنایا؟
  - 2. پروفیسر شبیہ الحن کے تنقیدی مضامین کے مجموعے کانام بتایئے؟
- کسی شعبہ اردوسے منسلک نہ رہنے والے اردو کے دوناقدین کے نام بتاہیے؟
  - 4. اردومیں جدیدیت کار جمان کب نثر وع ہوا؟
  - 5. جدیدت کار جحان رکھنے والے کسی تین ناقدین کے نام بتایئے؟
    - 6. "فانی کی غزل گوئی کااسلوبیاتی جائزہ" کے مصنف کانام بتایئے؟
      - 7. احتشام حسین کا تعلق کس تنقیدی دبستان سے تھا؟
        - 8. "اندازے"کس کی کتابہے؟
          - 9. رومانویت کس کاردٌ عمل تھی؟
          - 10. ارسطوكے استاد كانام كياتھا؟

#### 8.10.2 مخضر جوابات کے حامل سوالات:

- 1. "بيسويں صدى ميں اردو تنقيد پر مغربی اثرات" پر ايك مضمون لکھيے۔
  - 2. حالی کواردو تنقید کاباوا آدم کیوں کہاجاتاہے؟
  - 3. شبلی کے تقیدی تصورات پر اختصار سے روشنی ڈالیے۔
    - 4. ترقی پیند تنقید کا مخضر جائزه کیجے۔
- جدیدیت کے رجمان کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں۔ مخضر أبیان کیجے۔

#### 8.10.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- 1. انیسویں صدی کے اواخر میں اردو تنقید پر مغربی اثرات پر مضمون قلم بند کیجیے۔
  - 2. جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے فرق کو مثالوں سے واضح کیجیے۔
    - 3. مقدمه شعر وشاعری کے بارے میں اظہارِ خیال کیجیے۔

# 8.11 تجويز كرده اكتسابي مواد

احتشام حسین سلیم اختر علی سر دار جعفر ی جمیل جالبی حامد کاشمیری

تشمس الرحمٰن فاروقي

تقیدی نظریات (حصه دوم)
 تقید کے دبستان
 ترقی پبندادب
 ارسطوت ایلیٹ تک
 معاصر تقید
 شعر غیر شعر اور نثر
 شعر غیر شعر اور نثر



# اكائى9: تاثراتى، جمالياتى اور رومانى تنقيد

|                                                               |       | اکائی کے اجزا |
|---------------------------------------------------------------|-------|---------------|
| تمهير                                                         |       | 9.0           |
| مقاصد                                                         |       | 9.1           |
| تنقیدی دبستانوں کی تشکیل                                      |       | 9.2           |
| تاثراتی تنقید                                                 |       | 9.3           |
| بنیادی تصور                                                   | 9.3.1 |               |
| غامیاں <sub>میرانا</sub> آزادیشنل اُر دویو نیوری              | 9.3.2 |               |
| ار دومیں تاثر آتی تنقید                                       | 9.3.3 |               |
| جمالياتی تنقيد                                                |       | 9.4           |
| جمالیات کالغوی او <mark>ر ا</mark> صطلاحی مفہو <mark>م</mark> | 9.4.1 |               |
| مشرق ومغرب میں جمالیات کا تصور                                | 9.4.2 |               |
| جمالیاتی تنقید کے بنیادی اصول                                 | 9.4.3 |               |
| اردومیں جمالیاتی تنقید سیست                                   | 9.4.4 |               |
| رومانی تنقید                                                  |       | 9.5           |
| رومانيت كامفهوم اورار تقا                                     | 9.5.1 |               |
| ادب میں رومانیت                                               | 9.5.2 |               |
| رومانیت کا فکری نظام                                          | 9.5.3 |               |
| رومانی تنقید کی خصوصیات                                       | 9.5.4 |               |
| رومانیت اور کلاسیکیت                                          | 9.5.5 |               |
| ار دومیں رومانیت کار جحان                                     | 9.5.6 |               |
| ار دومیں رومانی تنقیر                                         | 9.5.7 |               |
| ا کشابی نتائج                                                 |       | 6.9           |

| كليدى الفاظ                  |       | 9.7 |
|------------------------------|-------|-----|
| نمونه امتحاني سوالات         |       | 9.8 |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات | 9.8.1 |     |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات   | 9.8.2 |     |
| طویل جوابات کے حامل سوالات   | 9.8.3 |     |
| تجويز كر ده اكتسابي مواد     |       | 9.9 |

#### 9.0 تمهيد

محدود لغوی معنی میں تنقید کھرے اور کھوٹے میں فرق کرنے کانام ہے۔ کسی فن پارے کی خوبیوں اور خامیوں کی نشان دہی، کسی متن کی اس طرح چھان پھٹک کہ اس کے محاسن اور معائب دونوں ہی واضح ہو جائیں، تنقید کا بنیادی و ظیفہ ہے۔ عربی زبان میں اس عمل کے لیے "نقد "اور "انقاد" کے الفاظ استعال ہوتے ہیں۔ "تنقید" کا لفظ اگرچہ عربی زبان سے ماخو ذہے لیکن قواعد کے روسے یہ لفظ درست نہیں۔ لیکن اُردو میں کثر تِ استعال اور عام چلن کے سبب اِسے غلط کہنا مناسب نہیں۔ اب یہ لفظ اُردو زبان کا ہے اور اہل زبان نے اِسے خاص مفہوم کے لیے قبول کرلیا ہے۔ البتہ عربی زبان میں آج بھی یہ لفظ غلط ہی سمجھا جائے گا۔

ادبی اور اصطلاحی سیاق و سباق سے علاحدہ کرکے عام بول چال میں جب "تنقید" کا لفظ بولا جاتا ہے تو اس سے مراد "نکتہ چینی" یا عیب جوئی ہوتی ہے۔ مشرق و مغرب کی تمام زبانوں میں ادب کی تخلیق عیب جوئی ہوتی ہے۔ مشرق و مغرب کی تمام زبانوں میں ادب کی تخلیق کے ساتھ ساتھ تنقید کا عمل مجی پایا جاتا ہے۔ اور دیگر اصناف ادب کی طرح، تنقید مجھی ادب کا ایک اہم اور مستقل شعبہ ہے۔ علمائے فن نے اپنے ذوق اور بصیرت کے مطابق تنقید کی تعریف اور اس کے منصب کو واضح کرنے کی کوشش کی ہے، جس کے نتیج میں تنقید کے مختلف نظریات / دبستان وجود میں آئے ہیں۔ اس اکائی میں ہم تنقید کے تا ثراتی، جمالیاتی اور رومانی دبستانوں / نظریات کے بارے میں معلومات حاصل کرس گے۔

#### 9.1 مقاصد

#### اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- تنقیدی فن پارے کا تجزیہ اور تشریح پیش کر سکیں۔
- متن کی تغمیر میں جن عناصر کی کار فرمائی ہے ان کی نشاند ہی کر سکیں۔
  - تاثراتی تنقید کے نقوش سے واقف ہو <sup>سکی</sup>ں۔
  - فن پارے کی جمالیاتی قدروں کو نمایاں کر سکیں۔
- مسرت اور د لکشی کے علاوہ افادیت کے اور کون سے پہلو متن میں موجو دہیں ان کا تجزیہ کر سکیں۔

## ادبی معیارون کی روشنی میں فن پارے کامر تبہ اوراس کی قدر وقیمت متعین کر سکیں۔

### 9.2 تقیدی دبستانوں کی تشکیل

اد بی تنقید کے مختلف دبستان کیونکر وجو دمیں آتے ہیں؟ اور فن پارے کے تجویے، تفہیم اور تعین قدر میں ان دبستانوں کا کیا کر دار ہے؟ ادبی تنقید کا یہ بنیادی مسلہ ہے جس کا کوئی آخری اور فیصلہ کن جواب بہت مشکل ہے۔ اتنی بات توسامنے کی ہے کہ ادبی متن کی تعمیر بیک وقت کئی عناصر کی رہین منت ہے۔ مثلاً

- 1. تهذیبی اقد ار / معاصر تهذیبی تصور ات
- 2. فرداور معاشرے کے در میان ربط کی نوعیت ساجی ادارے
  - 3. اد في روايت
  - 4. بنیادی جذبات (محبت، نفرت، حیرت اور غصه وغیره)
- 5. لسانی اور اسلوبیاتی خصوصیات (لفظ کی استعاراتی قوت اور سیاق وسیاق وغیره)
  - 6. ادیب کی شعوری اور لا شعوری کائنات
  - 7. تحرير مين معنی خيزی کی فطری صلاحيت

تنقید نگار کی دشوار کی ہیے کہ وہ ان تمام عناصر کا یکسال طور پر احاطہ کرنے سے قاصر ہو تاہے۔ اور کسی ایک پہلو کو اپنے مطالعے کا موضوع بنا تاہے۔ تنقید نگار کا یہی طریقہ کاررفتہ رفتہ ایک دبستان کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ اور اس طرح اس دبستان کے کچھ راہ نمااصول اور نظریات بھی مرتب ہو جاتے ہیں۔ کسی دبستان کا نمائندہ نقاد انہیں اصولوں کی روشنی میں تخلیقات کا جائزہ لیتا اور ان کی ادبی قدر و قیمت متعین کرتا ہے۔

مذکورہ بالاعناصر اور صورتِ حال کے پیش نظر ہم بہ آسانی یہ نتیجہ نکال سکتے ہیں کہ کوئی بھی ادبی تنقید، چار بنیادی حوالوں سے قائم ہوتی ہے:

#### 1۔ معاشرہ 2۔ فن کار 3۔ متن 4۔ قاری

تنقید کے بیشتر دبستان انہیں بنیادی حوالوں میں سے کسی ایک پر اصر ارکرتے اور اُسے دیگر حوالوں پر ترجیج دیے ہیں۔ کسی دبستان کا اصر ار، معاشر سے اور تاریخی عوامل پر ہو تاہے (سماجی اور تاریخی تنقید) کسی کا شاعر کی شخصیت یا اس کی لا شعوری کا نئات پر (نفسیاتی تنقید) کوئی دبستان متن کے اجزا کے در میان باہمی ربط اور معنی خیزی کے عمل کو مرکز میں رکھتا ہے (ہیئتی اور اسلوبیاتی تنقید) تو کوئی قاری کے رہے عمل اور اس کے کر دار کو اہمیت دیتا ہے (قاری اساس تنقید، تاثر اتی تنقید)

## 9.3 تاثراتی تنقید

قاری۔ وہ فن پارے کو پڑھ کر فقط لطف اندوزی پر اکتفانہیں کر تابلکہ فن پارے کے اسر ار کو کھولتا اور لطف اندوزی کا تجزیہ کر تاہے۔ وہ فن پارے میں خیال افروزی کی تہہ تک پہنچتا ہے۔ تنقید نگار فن پارے کو فقط اچھا یا خراب کہنے کے بجائے، چند اصولوں کی روشنی میں اس کے اسباب پر بھی روشنی ڈالتا ہے۔ اس طرح تنقید، قاری کی ذہنی تربیت کا فریضہ بھی انجام دیت ہے۔ اس کے ذوق کو کھارتی اور ادبی بصیرت کو فروغ دیت ہے۔ اس کے ذوق کو کھارتی اور ادبی بصیرت کو فروغ دیت ہے۔ تنقید فن یارے اور قاری کے در میان ایک خوشگوار بامعنی رابطہ ہے۔

لیکن جیسا کہ مذکور ہوا، کوئی بھی تنقیدی دبستان فن پارے کے مختلف پہلوؤں میں سے کسی ایک پر اصر ارکر تا ہے۔ چنانچہ تاثر اق تنقید بھی، فن پارے کا تجزیہ کرنے، قاری کے لیے اس کی تفہیم کی سطح کوبلند کرنے یا اس کی تہوں کو کھو لئے کے بجائے نقاد کے ذاتی تاثرات پر توجہ مرکوز کرتی ہے۔ یہ تنقید قاری کے تاثرات کو زبان و بیان کے ذریعے دوبارہ تخلیق کرتی ہے۔ اسی مقصد کے حصول کے لیے، نقاد اصل فن پارے کے متوازی ایک ایسامتن تخلیق کرتا ہے جو دوبارہ وہی کیفیت یا اس سے ملتی جلتی کیفیت تخلیق کرنے میں کامیاب ہو سکے۔ اس طرح تاثر اتی تنقید نہ تو معروضی (Objective) انداز میں فن پارے کا تجزیہ کرتی ہے، نہ بی اپنی جانبداریوں سے دست بردار ہو کر فن پارے کا علمی محاکمہ کرتی ہے۔ اسی طریقہ کار کے سبب مغرب میں اس دبستان کے بنیاد گزاروں نے اسے تخلیقی تنقید ( Creative ) کامیوں میں اس دبستان کے بنیاد گزاروں نے اسے تخلیقی تنقید ( criticism

#### 9.3.1 بنيادي تصور:

اس دبستانِ تنقید کی بنیاد اس تصور پر قائم ہے کہ ادبی تخلیقات سے کوئی اخلاقی، ساجی یا افادی مقصد وابستہ کرنا، اس کے حسن کو غارت کر دینے کے متر ادف ہے۔ فن آپ اپنا انعام ہے۔ یہ ایک منفر دجمالیاتی تجربہ ہے جس کانہ تو تجزیہ کیاجاسکتا ہے اور نہ ہی علمی موشگافیوں سے مسرّت کے اس لازوال سرچشمے تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ لطف اندوزی اور سرشاری ہی ادب کی غایت ہے۔ اس لیے سجی تنقید کو بھی ذہنی انبساط کی اس کیفیت کو یارہ یارہ کرنے کے بجائے اُسے دوبارہ خلق کرناچا ہیئے۔ یہی سچی اور منصفانہ تنقید ہے۔

#### 9.3.2 خامال:

- 1. اس تنقیدی دبستان کی سب سے بڑی کمزوری میہ ہے کہ شخصی ردِ عمل پر انحصار کرنے کے سبب میہ موضوعی (Subjective) بیانات سے آگے نہیں بڑھتی۔
  - 2. یہ تنقید فن پارے کے بارے میں ہماری بصیرت میں کوئی اضافہ نہیں کرتی۔
    - 3. اس دبستان میں فکری ر نظریاتی اساس کی کمی کاشدید احساس ہوتاہے۔
- 4. قاری کاردِ عمل شخصی اور اصنافی ہونے کے سبب تاثر اتی تنقید بہت دور تک ساتھ نہیں دیتی فن پارے کے تنیک ہر شخص کاردِ عمل کیسال نہیں ہو تابلکہ ایک ہی شخص کے تاثر ات بھی وقت' جگہ یاسیاق وسباق کی تبدیلی سے مختلف ہوجاتے ہیں۔
- 5. فن پارے میں بیان ہونے والے خیالات وافکار نیز تعمیر متن کے طریقوں سے صرف نظر کرنے کے سبب یہ تنقیدی دبستان یک رُخااور نامکمل ہے۔

#### 9.3.3 اردومین تاثراتی تنقید:

اُردو تنقید کے بیشتر دبستانوں کے نمائندہ نقادوں کی ایسی فہرست مرتب کرنا بہت دشوار ہے جو دیگر دبستانوں سے یکسر علاحدہ ہوں۔ صورتِ حال بیہ ہے کہ ہمارے بیشتر نقاد بیک وقت مختلف دبستانوں سے استفادہ کرتے ہیں بالخصوص، تاثر اتی 'رومانی اور جمالیاتی تنقید کے دبستان سے وابستہ نقادوں کی فہرست تو تقریباً یکسال ہے۔ اس لیے ایک ہی نام ایک سے زائد دبستانوں میں آپ کو مشتر ک نظر آئے گا۔ اُردو کے نمائندہ تاثر اتی نقاد حسب ذیل ہیں:

1- محمد حسین آزاد (آبِ حیات) 2- نیاز فتح پوری (انقادیات) 3- مهدی افادی (افادات مهدی) 4- فراق گور کھیوری (اندازے)

## 9.4 جالياتي تنقيد

اُردومیں جمالیاتی تنقید کا با قاعدہ دبستان موجود نہیں ہے اور نہ ہی دوسرے دبستانوں کی طرح اس تنقید کا کوئی مستخکم فکری نظام ہی اُردومیں نظر آتا ہے۔ مثال کے طور پر ساجی یاتر تی پہند تنقید، نفسیاتی تنقید یا ہیئئی تنقید ایسے دبستان ہیں جن کا با قاعدہ ایک فکری نظام ہے اور مطالعہُ متن کے کچھ اصول ہیں جن کی روشنی میں ادبی تخلیقات کا محاکمہ کیا جاتا ہے۔ یہ صورت جمالیاتی تنقید کے سلسلے میں دیکھنے کو نہیں ملتی۔

#### 9.4.1 جماليات كالغوى اور اصطلاحي مفهوم:

اگر جمالیات کے فقط لغوی معنی پیش نظر ہوں تو معاملہ <mark>زیا</mark>دہ دشوار نہیں ہے اور اکثر نقادوں کے یہاں اس کی نشان دہی کی جاسکتی ہے۔ لیکن مخصوص شعبۂ علم کی حیثیت سے اگر "جمالیات" کی تعریف پیش نظر ہو اور اس دبستان کی فکر ی بنیادیں بھی ملحوظ ہوں تواُردو کی حد تک اس تنقید می طریقۂ کار سے ہمارے بہت کم نقادوں نے کام لیاہے۔

" جمالیات " کی اصل جمال کا فلسفہ یا علم ہے۔ یعنی حسن کی علاش اور اس کی نشان دہی اس طریقہ تنقید کی اصل ہے، اس اعتبار سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ مطالعہ متن کے اُس طریقۂ کار کو جس میں حسن کی تلاش اور حسن کے متعلقات کو مرکزی اہمیت حاصل ہو، جمالیاتی تنقید کہا جائے گا۔ یعنی متن کے تشکیلی عناصر، اس کے سابی محرکات، یا فن کار کے شعوری اور لا شعوری نہاں خانوں تک رسائی، اس طریقہ تنقید کا مقصود ہر گزنہیں ہوتا۔ یہ طریقہ تنقید فن پارے کی اخلاقی اور افادی قدروں سے بھی سروکار نہیں رکھتا۔ بلکہ تنقید کے اس دبستان کا تنہا مقصود، حسن کی تلاش اور اس کے متعلقات کا تجزیہ ہوتا ہے۔ اور اس بنیاد پر فن پارہ اچھا یا بُر اقرار پاتا ہے۔ یہاں تک تو بات سادہ اور آسان مقصود، حسن کی تلاش اور اس کے متعلقات کا تجزیہ ہوتا ہے۔ اور اسی بنیاد پر فن پارہ اچھا یا بُر اقرار پاتا ہے۔ یہاں تک تو بات سادہ اور آسان کو تاہے کی حیثیت سے دیکھتے ہیں تو ہمیں ایسے بہت سے سوالات کا سامنا کرنا ہوتا ہے جن کا جو اب اتنا سہل اور سادہ نہیں ہے۔ مثلاً مطالعہ محسن کا نام اگر جمالیات ہے تو پھر:

- 1. حسن کی حقیقت کیاہے؟
- 2. حسن مادی اور محسوس پیکر کانام ہے یافقط ایک مجر د تصور ہے؟
  - 3. حسن اور حسين كياالگ تصورات ہيں؟

- 4. حسن کا سرچشمہ کہاں ہے ؟معروضی لیعنی حسین شے میں یااس کامشاہدہ کرنے والے شخص میں۔
  - 5. حق اور خیر سے حسن کا کیار شتہ ہے؟
- 6. حسن سے وابستہ مسرّت کی کیفیت کس پر اسر ارعمل سے، حسن کا تجربہ کرنے والے شخص کو اپنی گرفت میں لے لیتی ہے؟
- 7. حسن مطلق ہے یا اصنافی یعنی حسین شے کیا ہر جگہ اور ہر زمانے میں حسین ہی ہوگی؟ یا زمال و مکال کی تبدیلی سے حسن کی قدر تبدیل ہو جاتی ہے۔
- 8. اس سلسلے کامشکل ترین سوال ہے کہ کیاا لیسے اصولوں کی ترتیب اور ان کا کوئی مربوط نظام ممکن بھی ہے جومصوّری، موسیقی، مجسمہ سازی، فن تعمیر، اور شعر وادب، سبھی کے حسن کا احاطہ کر سکے ؟ کیونکہ حسن توجملہ فنونِ لطیفہ کی یکساں طور پر مشتر ک قدر ہے اور ان کابنیادی جو ہر ہے۔

جمالیاتی تنقید کو ایک دبستان تسلیم کرنے کی صورت میں ان سوالوں کا جو اب فراہم کرناضر وری ہے۔ اور ظاہر ہے کہ اُردو کا کوئی تنقیدی نظام ان تمام سوالوں کا اطمینان بخش جو اب نہیں دیتا۔

# 9.4.2 مشرق ومغرب مين جماليات كاتصور : موردة تاريخش ألد ديونيزرج

"جمالیات "کا انگریزی متر ادف Aesthetics ہے۔ ایک مخصوص شعبۂ علم کی حیثیت سے Aesthetics کا تصور مغرب میں استعال کیا بام گارٹن کر متر ادف Aesthetic کے معنی میں استعال کیا بام گارٹن ( Aesthetic کھی بہت بعد میں شروع ہوا۔ پہلا شخص جس نے Aesthetic کا لفظ فلسفر حسن کے معنی میں استعال کیا بام گارٹن نے ہوا۔ اس ( garten کھا جو 1750ء میں اپنا شخفی مقالہ Aesthetica کے عنوان سے کھا جو 1750ء میں شاکع ہوا۔ اس مقالے میں بام گارٹن نے پہلی بار اس حقیقت کا احساس دلایا کہ فنون لطیفہ میں پایاجانے والا حسن مطالعے کا مستقل موضوع ہے۔ اور اس حسن سے وابستہ مسائل کا مطالعہ ایک مستقل علم کا تقاضا کر تا ہے۔ بام گارٹن ہے بھی صراحت کر تا ہے کہ حسن کے تجربے سے حاصل ہونے والی مسرت، حصول علم کا ایک ذریعہ بھی ہے۔ یہ تجربہ بھی ایک علم ہے جسے بام گارٹن سے مام کارٹن سے مام کارٹن سے مام کارٹن سے وابستہ مسائل کا مطالعہ ایک دریعہ بھی ہے۔ یہ تجربہ بھی ایک علم ہے جسے بام گارٹن سے اس کارٹن ہے کہ دست کے تجربہ بھی ایک علم ہے والا علم کا تباہے۔

بام گارٹن کاکارنامہ رہے ہے کہ اس نے فقط حسن اور اس کے متعلقات کو مطابعے کا موضوع بنایا اور اس کے لیے فلسفے کی ایک مستقل شاخ Aesthetic کے نام سے وضع کی۔ اس اصطلاح کو اسی مخصوص معنی میں بعد کے تمام مفکرین نے تسلیم بھی کیا۔

جرمنی کے دوسرے مشہور مفکر (Hegel) ہیگل (1831ء-1770ء) نے اس علم کے مباحث کو مزید جلا بختی اور اپنی مشہور کتاب کتاب Philosophy of fine Arts (فنونِ لطیفہ کا فلسفہ) میں جمالیات کے مسئلے پر نہایت تفصیل سے اور فلسفیانہ انداز میں گفتگو گ۔

اس ک تاب میں ہیگل کا بنیادی مسئلہ یہ تھا کہ فطرت کے مظاہر اور انسانوں میں پایا جانے والا حسن اپنی ماہیت کے اعتبار سے فنون لطیفہ کے حسن سے مختلف ہے۔ اسی لیے حسن کے یہ فطری مظاہر جمالیاتی مطالع کا موضوع نہیں ہوتے۔ فقط فنونِ لطیفہ کا حسن ہی جس میں انسانی تخیل اور شعوری احساسِ فن کی کار فرمائی ہوتی ہے، جمالیات کا موضوع ہے۔ انسانی ذہن اور روح کی تخلیقات ہیگل کی تفتیش و شخیق کا اصل دائرہ کار تھا۔

بام گارٹن اور ہیگل کے علاوہ اطالوی مفکر کروپے (Bendelto Croce) (پیدائش 1866ء) نے بھی اس دبستان کے اصول مرتب کرنے میں اہم خدمت انجام دی ہے۔اس کامشہور فلسفہ نظریۂ اظہاریت (Expressionism) کے نام سے معروف ہے۔

ہندوستانی زبانوں کے حوالے سے کہا جاسکتا ہے کہ یہاں کسی بھی زبان کے ادب میں جمالیاتی تنقید کے اصول نظام فکر کی صورت میں مرتب شکل میں موجود نہیں ہیں۔ اچھے شعر سن کر آہ یاواہ کر دینے کی روایت تو ہر زبان کے ادب میں مل جاتی ہے۔ اور یہ صورتِ حال احساس حسن کی موجود گی کا پیتہ بھی دیتی ہے لیکن علمی اور فلسفیانہ سطح پر تجربے اور محاکمے کابدل ہر گزنہیں ہوسکتی۔

سنسکرت ادبیات کے حوالے سے البتہ اس حقیقت کا اعتراف ضروری ہے کہ تیسری صدی قبل مسے میں اپنی شہرہ آفاق تصنیف نائیہ شاستر میں بھرت مُنی نے "رس" کا نظریہ پیش کیا جس میں نائک کے فن پر روشنی ڈالتے ہوئے انہوں نے فن سے حاصل ہونے والی مسرت اور انبساط کورس کا نام دیا اور علمی سطح پر ، اس کی حقیقت نیز اس سے وابستہ مسائل کو گفتگو کا موضوع بنایا۔ بھرت منی کا یہ نظریہ اتنا تجزیاتی اور اس کی بنیاد اس قدر مستکم تھی کہ آج بھی شعر وادب کے مطالعے میں اس سے استفادہ کیا جاتا ہے۔

#### 9.4.3 جالياتي تنقيد كے بنيادي اصول:

مشرق ومغرب کے علمائے جمالیات کی تصانیف کے پیش نظر جمالیاتی تنقید کے حسب ذیل اصول مرتب کیے جاسکتے ہیں:

- 1. جمالیاتی تنقید حسن اور اس کے متعلقات کو مطالعے <mark>کا</mark>موضوع بناتی <mark>ہے</mark>۔
- 2. جمالیاتی تجربے سے وابستہ ماورائی نشاط کی کیفیت، جم<mark>ال</mark>یاتی تنقید کابنیا<mark>دی</mark> سروکارہے۔
- 3. جمالیاتی تنقید حسن کی شاخت پر اکتفانہیں کرتی بلکہ اس کے تشکیلی <mark>عن</mark>اصر کا تجزیہ بھی کرتی ہے۔
- 4. "جمالیات" کا تعلق فقط شعر و ادب سے نہیں ہوتا بلکہ تمام فنونِ لطیفہ اور ان سب میں مشترک حسن کی قدر، جمالیاتی تنقید کا موضوع ہے۔
  - 5. فنونِ لطیفہ کے علاوہ فطرت کے مظاہر میں پایاجانے والاحسن جمالیاتی مطالعے کے دائرے سے باہر ہے۔
    - 6. جمالياتي تنقيد مين انساني تخيل كوغير معمولي اہميت حاصل ہے۔
  - 7. جمالیاتی تنقید کے اصول فقط شعر وادب کے بجائے تمام فنونِ لطیفہ کو پیشِ نظر رکھ کروضع کیے جاتے ہیں۔

#### 9.4.4 اردومیں جمالیاتی تنقید:

جمالیاتی تنقید کے مثالی نمونے اُردو میں کم یاب ہیں۔ سید عابد علی عابد کی بعض تحریروں خصوصاً ان کی کتاب "اسلوب" اپنے مشمولات کے پیش نظر جمالیاتی تنقید کانمونہ کہی جاسکتی ہے۔ ہمارے زمانے میں پروفیسر شکیل الرحمان نے میر ، غالب اور اقبال کی جمالیات سے متعلق جو کچھ لکھاہے اُسے اس سمت میں اچھی کوشش کہا جاسکتا ہے۔

مہدی افادی اور نیاز فتح پوری کی تحریروں میں مظاہر حسن کے تئیں جورویہ ملتاہے وہ حسن پرستی سے آگے نہیں بڑھتا۔ اسے جمالیاتی تنقید کی علمی اور فلسفیانہ سطح کے طور پر پیش کرنااس دبستان کے بنیادی اصولوں سے چٹم پوشی کے متر ادف ہو گا۔

#### 9.5 رومانی تنقید

تنقید کے رومانی دبستان کی تفہیم رومانیت کے بنیادی افکار کے پس منظر میں ہی ممکن ہے۔ مغرب میں رومانیت کی ابتداایک فلسفے اور نظامِ فکر کی حیثیت سے ہوئی جس کے اثر ات ادبی تصورات پر بھی نظر آتے ہیں۔ انہیں ادبی تصورات کی روشنی میں، مخصوص تنقیدی رویے نے دبستان کی شکل اختیار کی۔ اسی نظامِ فکر کی روشنی میں ادبی متون کا مطالعہ، ان کی شحسین، اور تعین قدر، رومانی تنقید کہلاتی ہے۔

#### 9.5.1 رومانيت كامفهوم اور ارتقانا

رومانس (Romance) کا لفظ ابتداً فرانسیسی یالاطینی زبان کی بعض بولیوں کے لیے مستعمل تھالیکن رفتہ رفتہ ان زبانوں میں لکھے جانے والے فرضی اور خیالی قصے کہانیوں کو بھی رومانس کہا جانے لگا۔ مافوق الفطرت کہانیاں بھی رومانس کے ہی ذیل میں آتی ہیں۔ بعد میں فرضی اور خیالی قصوں کے ساتھ ساتھ حیرت انگیز اور پر اسر ار مناظر کے بیان پر بھی رومانس کے لفظ کا اطلاق ہوا۔ اور بالآخر عشق و محبت کی جذباتی واردات، مہم جو کی، اور پر شوکت واردات بھی رومانس کے دائر ہے میں شامل ہوگئے۔

رومانیت کوایک نظریۂ حیات اور منظم فلیفے کی شکل میں فرانسیبی مفکر روسونے بہت بہتر طریقے سے پیش کیا ہے۔اس نے ساج کی خود ساختہ اخلاقی اور مذہبی یابندیوں سے مکمل بغاوت کا علان کر کے ، انسان کی فطری آزادی پر اصر ارکیا۔

ساجی اور تہذیبی پابندیوں سے نجات دلا کر وہ انسان کو فطرت کی طرف واپس لانا چاہتا ہے۔ رومانیت ہر سطح پر پر انے نظام اور اصولوں سے بغاوت کانام ہے۔ نظریہ حیات کے طور پر صنعتی اور سائنسی نظام کے خلاف بغاوت بھی رومانیت کاساجی پہلوہے۔

#### 9.5.2 ادب میں رومانیت:

ادبی سیاق وسباق میں رومانیت کے اصول ورڈزور تھ اور کولرج کی تحریروں سے مرتب ہوئے۔ 1798ء میں دونوں کے اشتر اک سے Septical Ballads انگریزی میں شائع ہوئی۔ اس کے پیش لفظ میں ورڈزور تھ نے شعر وادب کی جوصفات بیان کیں اور پر جوش انداز میں جن خیالات کا اظہار کیا، انہیں کورومانیت کی ادبی تحریک کا نقطۂ آغاز کہا جاسکتا ہے۔ ادب میں اس تحریک کو آگے بڑھانے میں کولرج کی تصنیف Biographia literaria نے بھی اہم کر دار ادا کیا۔ یہ کتاب 1817ء میں شائع ہوئی۔ اس میں کولرج نے دریافت کے بنیادی مسائل پر شرح وبسط سے کلام کیا ہے۔ اس تحریک کے بانیوں میں اہم نام شیلی کا بھی ہے جس نے اپنی کتاب Defence of poetry میں اہم نام شیلی کا بھی ہے جس نے اپنی کتاب Defence of poetry میں اہم نام شیلی کا بھی ہے جس نے اپنی کتاب کو کھی کے جس نے اپنی کتاب کو کھی کے دریافت کے بانیوں میں اہم نام شیلی کا بھی ہے جس نے اپنی کتاب کو کھی کے دریافت کے ادبی اصولوں کا کھل کر دفاع کیا۔

## 9.5.3 رومانيت كافكرى نظام:

رومانیت کے بنیاد گزاروں کے خیالات کا اگر تجزیہ کیا جائے تو درج ذیل اصول بر آمد ہوتے ہیں۔ انہیں اصولوں سے رومانی تنقید کا فکری نظام مرتب ہوتا ہے۔

- 1. شاعری قوی جذبات کے بے ساختہ چھلک جانے کانام ہے۔
- 2. شاعرى كامقصد سيائيول كى جستجونهيں بلكه مسرت بهم پهونجاناہے۔

- 3. انسانی زندگی میں جذبات کو عقل پر برتری حاصل ہے۔ اس لیے جذباتی انتہا پیندی رومانی ادب کی اہم شاخت ہے۔
- 4. شاعری الہامی اور وجد انی چیز ہے۔ اچھی شاعری کی شاخت ہیہے کہ اُسے بار بار پڑھنے سے نئی طرح کی لذت حاصل ہو۔
  - 5. شاعری کی بنیاد تخیل اور انفرادیت پرہے۔
  - 6. رومانی تنقید کابنیادی حواله، جذبه، تخیل اور مسرّت ہے۔
  - 7. رومانیت کا اصل الاصول ہر قشم کی اصول پر ستی اور روایت پر ستی کے خلاف بغاوت ہے۔

رومانی ادیب زندگی کو حقیقت اور خواہش کے در میان ایک مسلسل آویزش کے طور پر دیکھتا ہے۔ اسی لیے رومانیت میں غم پرستی کو سجی غیر معمولی اہمیت حاصل ہے۔ پوری دنیاانسان کے فطری جذبات کی دشمن ہے۔ اس لیے انسان کا مقدر در داور اُداسی ہے۔ انسان اور اس کی فطری خواہشات کسی غیر مرکی قوت کے سامنے سرنگوں اور مجبورِ محض ہیں۔ اس لیے دنیامیں رہتے ہوئے در دوغم سے نجات ممکن نہیں۔ لہٰذاغم پرستی اور اداسی کو بھی رومانی ادب کی اہم خصوصیت سمجھا جاتا ہے۔

9.5.4 رومانی تنقید کی خصوصیات:

1۔ فن کے اصولوں کے بجائے شخصی رویوں پر اصر ار سے اسلام

2۔ اجتماعیت کے بجائے انفرادیت پر زور

3۔حسن (نسوانی ر فطرت) کومسرّت کا سرچشمہ تصور کرنا

4۔ جذباتی انتہاپیندی اور والہانہ بن کی روشنی میں فن یارے ک<mark>ام</mark>طالعہ

5۔ افکار وخیالات کے بجائے تخیل کو معیار سمجھنا

6۔ تجزیے اور محاکمے کے بجائے فقط جمالیاتی کیف کی تصویر کشی

7۔ نظام کا ئنات کو اندھی مشیت کے تابع سمجھنا اور معاشرے کو فر د کا دشمن تصور کرنا

#### 9.5.5 رومانيت اور كلاسيكت:

رومانی تحریک کا آغاز کلاسکی اور نوکلاسکی اصول پرستی کے خلاف ردِ عمل کے طور پر ہوا۔ کلاسکیت میں اصول پرستی، عقلیت، اور اجتماعیت کو مرکزی حیثیت حاصل تھی۔ میانہ روی اور اعتدال پہندی زندگی کے ہر شعبہ میں ایک مثبت قدر کی حیثیت رکھتی تھی۔ رومانیت نے انہیں اصولوں سے انحراف کیا۔

جر من مفکر فریڈرک شلیکل (Friedrich Schlegel) کو اس تحریک کا باواآ دم تصور کیا جاتا ہے۔ اس کی کو ششوں سے رومانیت کا واضح اثر ادبی تصورات پر بھی نظر آنے لگا۔ فرانسیسی مفکر روسوکی تحریروں سے رومانیت کی تحریک کو فروغ حاصل ہوا۔ رفتہ رفتہ یہ خیال بہت مقبول ہوا کہ انسانی زندگی میں عقل کے بجائے انفر ادی جذبے کو مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ شعر وادب پر نظریوں اور ضابطوں کی پابندی، شعر وادب کے بنیادی منصب سے انحراف ہے۔ زبان کے قواعد، فن کے اصول، ہیئت کی پابندی اور اجتماعیت اگر کلاسیکی ادب کی

شاخت تھی توجذباتی وفور، انفرادی احساس اور بے ساخنگی رومانیت کی پہچان بن۔ کلاسیکیت ادب کو ایک مرکز کی طرف لاتی ہے تورومانیت کسی بھی مرکز سے گریز کااعلان کرتی ہے۔

#### 9.5.6 اردومین رومانیت کار جحان:

اُردو کے سیاق وسباق میں بیہ تو نہیں کہا جاسکتا کہ رومانیت کا آغاز یہاں بھی کلاسکیت سے بغاوت کے نتیج میں ہوا۔ لیکن بیہ ضرور ہے کہ ہمارے بعض اد بیوں نے جذبات کی شدت، تخیل پرستی، اور فطرت کی طرف مر اجعت کو ہر طرح کے فنی اصولوں پر ترجیح دی، اور اپنی تخلیقات میں ان عناصر سے بیش از بیش کام لیا۔ اُردو شاعری میں رومانیت کے سب سے بڑے علم بر دار اختر شیر انی ہیں۔ حسن کو مسرت کا حقیقی سرچشمہ سمجھنا اور انفر ادی جذب کی آزادہ روی کو ہر درد کا مداوا تصور کرنا، اختر شیر انی کی نظموں کامر کزی حوالہ ہے۔ اسی طرح علامہ اقبال کی شاعری میں عقل کے مقابلے میں عشق کی بے پناہ قوت کا بے محابا اظہار، خالص رومانی روبیہ ہے۔ جوش ملیح آبادی اگر چہ ترقی پیند شاعر ہیں لیکن ان کی اکثر نظموں میں فطرت اور نسوانی حسن کے شیئی جذباتی روبیہ، رومانیت کی یاد تازہ کر دیتا ہے۔ شاعر انقلاب کے ساتھ ساتھ جوش کو شاعر شباب ان کی اکثر نظموں میں فطرت اور نسوانی حسن کے شیئی جذباتی روبیہ، رومانیت کی یاد تازہ کر دیتا ہے۔ شاعر انقلاب کے ساتھ ساتھ جوش کو شاعر شباب ان کے اسی رومانی روپے کے سبب کہا جاتا ہے۔

نثر میں سجاد حیدر بلدرم، قاضی عبدالغفار، نیاز فنخ پوری اور مہدی افادی نے رومانیت کے ادبی تصورات پر اپنی تحریروں کی بنیاد رکھی۔مولانا ابوالکلام آزاد کی "غبارِ خاطر " اور " تذکرہ" بھی رومانی نثر کی ع<mark>دہ مثال ہے۔ انفرادیت پر حدسے بڑھاہوااصر ار اور بے مہار</mark> تخیل،مولانا آزاد کی نثر کی وہ خصوصیت ہے جس کے سبب انہیں رومانیت کانمائندہ کہاجاسکتا ہے۔

#### 9.5.7 اردومین رومانی تنقید:

اُردوزبان میں رومانیت کی تحریک اتن باضابطہ اور منصوبہ بند طریقے سے نہیں شروع ہوئی جیسی جرمنی اور فرانس میں ہوئی۔ اس
لیے اُردو کی حد تک تنقید کے اس دبستان کے اصول بہت مستکم نہیں ہیں۔ چنانچہ شعر وادب کی طرح تنقید میں بھی رومانیت کے عناصر تو
ضرور ملتے ہیں لیکن کسی نقاد کو خالص رومانی نقاد کہنا بہت دشوار ہے۔ دوسری وجہ اس صورتِ حال کی بیہ بھی ہے کہ اُردو کے نقادوں نے کسی
بھی نظام فکر کی پابندی اس شدت سے نہیں کی کہ دوسرے نظام فکر یا دبستان سے خود کو یکسر علاحدہ رکھیں۔ چنانچہ اکثر بیہ ہوتا ہے کہ ایک
نقاد کی مختلف تحریروں میں ، ساجی، تاریخی، نفسیاتی اور ہیسکتی تنقید کے عناصر بیک وقت ساتھ ساتھ دیکھنے کو ملتے ہیں۔ بالخصوص تاثر اتی رومانی
اور جمالیاتی تنقید کے نمائندہ نقاد تو تقریباً ایک ہی قبیلے کے لوگ ہیں۔ تنقید کے ان تینوں دبستانوں کی حدیں کہیں نہ کہیں ایک دوسرے سے
بہت قریب آ جاتی ہیں۔ جذباتی کیفیت اور حسن پرستی کے عناصر ان تینوں دبستانوں کو ایک ہی رشتے میں پرود سے ہیں۔ اکثر نقادوں کے نام
مجمی ان تینوں دبستانوں میں مشترک نظر آ تے ہیں۔ عبدالرحمن بجنوری، مہدی افادی، مجنوں گور کھیوری (تنقیدی حاشے کی روشنی میں) اور
مفرات گور کھیوری اگر تاثر آتی نقاد ہیں قساتھ ہی رومانی نقاد بھی سمجھے جاتے ہیں۔

# 9.6 اكتساني نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سکھیں:

■ لغوی معنی میں تنقید کھرے اور کھوٹے میں فرق کرنے کانام ہے۔

- کسی فن پارے کی خوبیوں اور خامیوں کی نشان دہی، کسی متن کی اس طرح چھان پھٹک کہ اس کے محاسن اور معائب دونوں ہی واضح ہو جائیں، تقید کا بنیادی و ظیفہ ہے۔
  - تاثراتی تنقید میں مر کزی حیثیت قاری ر نقاد کو حاصل ہوتی ہے۔
- نقاد بھی اصلاً ایک قاری ہے۔ باشعور اور صاحبِ ذوق قاری۔ وہ فن پارے کو پڑھ کر فقط لطف اندوزی پر اکتفانہیں کر تابلکہ فن یارے کے اسر ار کو کھولتا اور لطف اندوزی کا تجزبیہ کرتاہے۔
- اُردوکے نمائندہ تاثراتی نقادوں میں محمد حسین آزاد (آبِ حیات)' نیاز فتح پوری (انتقادیات)' مہدی افادی (افادات مہدی) اور فتراق گور کھیوری (اندازے) شامل ہیں۔
- اُردومیں جمالیاتی تنقید کا با قاعدہ دبستان موجو دنہیں ہے اور نہ ہی دوسرے دبستانوں کی طرح اس تنقید کا کوئی مستحکم فکری نظام ہی اُردومیں نظر آتا ہے۔
- ساجی یاتر قی بیند تنقید، نفساتی تنقیدیا بیئتی تنقید ایسے دبستان ہیں جن کا با قاعدہ ایک فکری نظام ہے اور مطالعه ممتن کے کچھ اصول ہیں جن کی روشنی میں ادبی تخلیقات کا محا کمہ کیاجا تاہے۔
- ہمارے زمانے میں پروفیسر شکیل الرحمان نے میر ،غالب اور اقبال کی جمالیات سے متعلق جو کچھ لکھاہے اُسے اس سمت میں اچھی کوشش کہا جاسکتا ہے۔
- مہدی افادی اور نیاز فتح پوری کی تحریروں میں مظاہر حسن کے تنین جو روبیہ ملتا ہے وہ حسن پرستی سے آگے نہیں بڑھتا۔ اسے جمالیاتی تنقید کی علمی اور فلسفیانہ سطح کے طور پر پیش کرنااس دبستان کے بنیادی اصولوں سے چیشم پوشی کے متر ادف ہو گا۔
  - تنقید کے رومانی دبستان کی تفہیم رومانیت کے بنیادی افکار کے پس منظر میں ہی ممکن ہے۔
  - مغرب میں رومانیت کی ابتداایک فلسفے اور نظام فکر کی حیثیت سے ہوئی جس کے اثرات ادبی تصورات پر بھی نظر آتے ہیں۔
    - اسی نظامِ فکر کی روشنی میں ادبی متون کا مطالعہ ،ان کی شحسین ،اور تعین قدر ،رومانی تنقید کہلاتی ہے۔
  - اُر دوزبان میں رومانیت کی تحریک اتنی باضابطہ اور منصوبہ بند طریقے سے نہیں شروع ہوئی جیسی جرمنی اور فرانس میں ہوئی۔
    - اُردو کی حد تک تنقید کے اس دبستان کے اصول بہت مستخکم نہیں ہیں۔
- عبدالرحمن بجنوری، مهدی افادی، مجنول گور کھپوری (تنقیدی حاشیے کی روشنی میں) اور فراق گور کھپوری اگر تا ژاتی نقاد ہیں تو ساتھ ہی رومانی نقاد بھی سمجھے جاتے ہیں۔

### 9.7 كليدى الفاظ

الفاظ : معنی

محاكمه: انصاف طلبي، دعوا، فيصله، مراد تجزيه كرنا

يوشيره : حچيا بهوا

منصب : رتبه، عهده، موقع ومحل

عوامل : عامل کی جمع، عمل کرنے والے

انبساط : مسرت،خوشی

سرچشمہ : کسی چیز کے آغاز کی جگہ

تخيل : خيال كرنا، خيال، فكر

عقلیت : معقولیت پیندی

سياق : مضمون كاربط، طرز

سباق علم حساب کی مہارت، (سیاق کے ساتھ مستعمل)

#### 9.8 نمونه امتحانی سوالات

#### 9.8.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات: 🎖

تنقید کالفظ کس زبان سے ماخوذ ہے؟

3. تاثراتی نقاد میں کسی ایک نام بتایئے؟

4. "آب حیات "کے مصنف کانام بتایئے؟

5. پہلا شخص جس نے Aesthetic کا لفظ فلسفہ حسن کے معنی میں استعمال کیا۔ کون تھا؟

6. رومانیت کوایک نظریه حیات اور منظم فلیفے کی شکل میں کس فرانسیسی مفکر نے پیش کیا؟

7. رومانیت اور کلاسیکیت تحریک کاباوا آدم کسے کہاجاتاہے؟

عبد الرحمٰن بجنوری کا تعلق تنقید کے کس دبستان سے ہے؟

9. انبساط کے معنی کیاہیں؟

10. "اردو تنقید کی تاریخ"کے مصنف کانام بنایئے۔

9.8.2 مخضر جوابات کے حامل سوالات:

1. تنقیدی دبستانوں کی تشکیل کس طرح ہوتی ہے؟

2. تاثراتی تنقید کے بنیادی اصول کیاہیں؟

اردومیں جمالیاتی تنقید کی صورت حال پر روشنی ڈالیے۔

- 4. اد بی تصورات میں رومانیت کی ابتدا کن لو گوں نے کی؟
  - 5. رومانی تنقید کی کوئی تین خصوصیات بیان سیجیه۔
    - 9.8.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:
- 1. جمالیات کے لغوی واصطلاحی مفہوم بیان کرتے ہوئے مشرق و مغرب میں جمالیات کے تصور پر روشنی ڈالیے۔
  - 2. تاثراتی تنقید کاتعارف پیش کرتے ہوئے اس کی خامیوں کاذ کر کیجے۔
- 3. رومانیت کیاہے؟ اردومیں رومانوی رجحان اور رومانی تنقید کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں، مفصل بیان کیجیے۔

## 9.9 تجويز كرده اكتساني مواد

- - ڈاکٹر مسیح الزماں
- نورالحسن نقوى آل اح<mark>د س</mark>ر ور
- 1. جدید ار دو تنقید ، اصول و نظریات ڈاکٹر شارب رو دولوی
  - 2. اردو تنقید کی تاریخ
    - 3. جمالیات
  - 4. فن تنقيد اور ار دو تنقيد نگاري
    - 5. جماليات شرق وغرب
    - 6. تنقید کے بنیادی اصول

# ا كا ئى 10: مار كسى اور سائنگفك تنقيد

|                                                   |        | اکائی کے اجزا |
|---------------------------------------------------|--------|---------------|
| تمهيد                                             |        | 10.0          |
| مقاصد                                             |        | 10.1          |
| مار کسی تنقید ، تعریف اور مفہوم                   |        | 10.2          |
| مار کسی تنقید                                     |        | 10.3          |
| اردومیں مار کسی تنقید۔ترقی پیند تنقید کا پہلا دور | 10.3.1 |               |
| ترقی پیند تنقید: دوسرادور<br>ت                    | 10.3.2 |               |
| ساجياتی تنقيد_ترقی پيند تنقيد کا تيسر ادور        | 10.3.3 |               |
| سائنٹفک تنقید                                     |        | 10.4          |
| ار دومیں سائنٹفک <mark>تنق</mark> ید              |        | 10.5          |
| अर्था अर्था नेत्रवस में श्रीकार्य अर्थ। अर्थ      | 10.5.1 |               |
| سيداع إز حسين                                     | 10.5.2 |               |
| اختر حسین رائے پوری                               | 10.5.3 |               |
| سيداحتشام حسين                                    | 10.5.4 |               |
| عبادت بربلوی                                      | 10.5.5 |               |
| عبدالعليم                                         | 10.5.6 |               |
| آل احمد سمر ور                                    | 10.5.7 |               |
| محمه حسن                                          | 10.5.8 |               |
| اكتسابي نتائج                                     |        | 10.6          |
| كليدى الفاظ                                       |        | 10.7          |
| نمونه امتحانى سوالات                              |        | 10.8          |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات                      | 10.8.1 |               |

10.8.2 مخضر جو ابات کے حامل سوالات طویل جو ابات کے حامل سوالات تجویز کر دہ اکتسانی مواد

#### 10.0 تمہیر

ادب کو سجھنے اور پر گھنے کے بہت سے ذرائع ہیں جن میں پہلا ذریعہ ہماراوجدان ہے۔ ہم کسی چیز کو سن کریاد کھ کر متاثر ہوتے ہیں۔

یہ تاثر مثبت بھی ہو سکتا ہے اور منفی بھی۔ مثبت تاثر کی شکل میں ہماری زبان پر واہ واہ کے کلمات آجاتے ہیں اور منفی شکل میں کبیدہ خاطری کا احساس ہو تا ہے۔ اور اسی کی بنیاد پر کسی چیزیافن پارے کی خوبی کا فیصلہ کر لیتے ہیں لیکن سجھنے اور پر کھنے کی ایک سطح اس سے او پر بھی ہے جس میں علم، فن، جمالیات، نفسیات، ماحول، تاریخی و ساجی اثرات کی روشنی میں محاس و معائب کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔ یہ فیصلہ اگر مادی زندگ، سابی، تاریخی اور ذہنی کیفیات کی روشنی میں کیا جاتا ہے تو وہ مارکسی نقطۂ نظر کہلاتا ہے۔ یہاں پر ایک بات کی وضاحت ضر وری ہے۔ مارکسی نقطۂ نظر پر اعتراض کرنے والے معاثی نظر یہ کی توجیہ کرتے وقت اسے میکا کئی طور پر آرٹ اور ادب سے جوڑ کر محض انہیں کیفیات کاعکاس ثابت کرنے کی کو شش کرتے ہیں۔ جو درست نہیں ہے۔ مارکسی نقطۂ نظر میں ساجی حقیقت کے ساتھ اظہار کے وہ تمام جمالیاتی اور فئی بیان کیا۔

علاوہ ازیں اس اکائی میں اس بات کی وضاحت کی ج<mark>ا</mark>ئے گی کہ سائنٹفک تنقید سے کیامر ادہے؟ تنقید میں اس دبستان کاموقف کیا ہے۔اس کی تعبیر و تشر ت<sup>ح</sup>کیوں کر کی جاتی ہے اور اُردو میں سائنٹفک تنقید کی نشوو نماکیسے ہوئی۔اس کے ساتھ یہ بھی بتایا جائے گا کہ اُردو میں کن تنقید نگاروں کوسائنٹفک تنقید کے زمرے میں شامل کیا جاسکتاہے۔ان تنقید نگاروں اوران کے فن کا تعارف بھی کرایا جائے گا۔

#### 10.1 مقاصد

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- مارکسی اور سائنفک تنقیدسے آگاہی حاصل کر سکیں۔
- مارکسی تنقید کی تعریف،اصول و نظریات سے باخبر ہو جائیں۔
- اردومیں مارکسی تنقید۔ ترقی پیند تنقید کاپہلا دور کے بارے میں معلومات حاصل کر سکیں۔
  - ترقی پیند تنقید کے دوسرے دور کے بارے میں جان سکیں۔
  - ساجیاتی تنقید ترقی پیند تنقید کا تیسر ادور سے آشاہو سکیں۔
  - سائٹفک تنقید،ار دومیں سائٹفک تنقید کی روایت سے واقف ہو سکیں۔
- سید عبدالله، سید اعجاز حسین ،اختر حسین رائے پوری ،سید احتشام حسین ،عبادت بریلوی،عبدالعلیم ، آل احمد سرور، مسعود حسین خال،محمد حسن کے تنقیدی نظریات سے آگاہی حاصل کر سکیں۔

## 10.2 ماركسي تنقيد، تعريف اور مفهوم

مارکسی تنقید مختلف تنقیدی رحجانات کی طرح ادبی مطالعے کا ایک رحجان ہے۔روس میں اکتوبر1917ء کے انقلاب اور دوسری جنگ عظیم کے ساتھ ایک سیب سے بھی تھا کہ بیشتر ممالک جنگ عظیم کے ساتھ ایک سیب سے بھی تھا کہ بیشتر ممالک سامر اجیت اور غلامی کی گرفت میں شے اور مارکسزم انہیں ایک خوبصورت اور آزاد زندگی کا تصور دے رہا تھا۔ سیاسی طور پر مارکسزم کے فروغ کا اثر ادبی مطالعے پر بھی پڑا۔ اس لیے کہ مارکسی نظریہ عام زندگی میں تبدیلی سے جڑا ہوا تھا۔ یہ تبدیلی ذرائع پیداوار سیاسی بحران اور معاثی کیفیت سے براہ راست تعلق رکھتی ہے۔ اور اگر ادب کا تجوبہ کیا جائے تو انسان کے خیالات اور نظریات پر ان تبدیلیوں کا گہر ااثر پڑتا ہے۔سعد کی کا شعر ہے۔

#### چناں قط سالے چوں اندردمشق کہ یاراں فراموش کر دندعشق

جن برسوں میں دمشق میں قبط پڑا تو لوگ عشق کرنا بھول گئے۔ یعنی ہماری زندگی کی تمام چھوٹی بڑی باتوں اور ہمارے حالات پر معاشی کیفیات کا اثر کسی نہ کسی طرح ضرور پڑتا ہے اور اس سے بھی انکار نہیں کیاجاسکتا کہ انسان کے افکار و خیالات زندگی اور ساجی ڈھانچ کو متاثر کرتے ہیں۔ اس طرح مار کسی تنقید اپنے معاشی رشتوں کے ساتھ ادبی اور جمالیاتی مطابے کو اہمیت دیتی ہے۔ ڈاکٹر مجمہ حسن نے کھا ہے:
" ہار کسی تنقید در اصل فن اور زندگی کے باہمی رشتوں کی نگر اس ہے وہ ایک طرف ادب اور زندگی کے ربط بہی کو شش میں زندگی سے اثر لیتا ہے،

المرکسی تنقید در اصل فن اور زندگی پر اثر انداز ہونے کی کوشش میں زندگی سے اثر لیتا ہے،

زندگی کو تبدیل کرنے کے عمل میں بہتر طور پر شریک ہونے کے لیے خود کو تبدیل کرتا ہے۔ دوسری طرف مارکسی تنقید ادب کے دائرے میں رہ کر اسے ایک نئے تضاد سے آشنا کرتی ہے، تخلیقی شہ پارے اور اس کی تنقید لعنی اس کی اندرونی ترتیب، ہیر ونی رشتوں اور مجاسی عمل کے مطابعے کے تضاد سے، اور اس کی تنقید لعنی اس کی اندرونی ترتیب، ہیر ونی رشتوں اور مجاسی عمل کے مطابعے کے تضاد سے، اور کسی کہی وہ تضاد ہے جو ادب کو بہتر تازہ تر، اور شاداب تربنانے کاؤمہ دار ہے۔"

مارکسی تنقید یاادب کے مارکسی نقطۂ نظر نے پہلی بار پوری ساجی زندگی کو موضوع بنایا،اس کے ادھورے حصوں کو نہیں۔اسلیے کہ مختلف طبقوں میں بٹاہو اساج اپنی روایات، ماحول اور اپنی طبقاتی مشکش میں مختلف ہو سکتاہے اور کسی ایک حصہ کی روشنی میں کیا ہو افیصلہ سب پر عائد نہیں کیا جاسکتا۔اس لیے زندگی اور سماج کے تمام مسائل سامنے رکھ کر ہی کوئی فیصلہ کرنا درست ہوگا۔اسی طرح ادب اور فنونِ لطیفہ کے مطابع میں حالات،مسائل، جمالیات اور فنی اظہار کی خوبیوں پر توجہ لاز می ہے صرف اقتصادی صورت حال یاسیاسی ماحول کافی نہیں۔

## 10.3 مار ڪسي تنقيد

مارکسی تنقید بنیادی طور پر ادب اور زندگی کے باہمی رشتے اور ساجی عمل اور ردعمل کا مطالعہ ہے۔ چونکہ اس کا ایک سِر امار کس کے سیاسی واقتصادی نظر پات سے وابستہ ہے اس لیے مارکسی نقطۂ نظر کو مجھی پر و پیگنڈہ اور مجھی غیر ادبی مطالعہ قرار دیا گیا۔ جس کے تحت اُردو ادب اور ادب برائے زندگی کے دو نظریات کا بر ابر ذکر آتارہاہے۔ یعنی ایک وہ لوگ جو ادبی تخلیق

کوکسی مقصد یا کسی خارجی اثر سے وابستہ کرنے کے بجائے اسے صرف ادبی اظہار کا ذریعہ قرار دیتے ہیں اور دوسرے وہ لوگ جو ادب میں اس کے خلیق ہوئی یا اس کی تخلیق ہوئی یا اس کی تخلیق ہوئی یا اس کی تخلیق کا مقصد تلاش کرتے ہیں۔ مارکسی نقطۂ نظر کی ابتدا میں اس کے اقتصادی نظر سے اور جدلیاتی مادیت کو پیش کرنے میں انتہا پہندی سے کام لیا گیا اور جیسا کہ ذکر آچکاہے اسے میکائی طور پر ادب سے جوڑنے کی کوشش کی گئے۔ حالا نکہ مارکس، لینن اور این گلزنے قدیم وجدید ادب کے بارے میں اپنے رویے گی وضاحت کرتے ہوئے بہت واضح الفاظ میں لکھا کہ تنہا اقتصادی عناصر فیصلہ کن نہیں ہو سکتے اور کوئی اگر اس پر زور دیتا ہے تو وہ لغویات ہے۔ این گلزنے اپنے ایک خط میں لکھا ہے:

" تاریخ کے مادی نظریے کے مطابق تاریخ کا بنیادی عضر اپنی آخری تحلیل میں پیداوار اور تکر ار پیداوار اور تکر ار پیداوار ہے۔ اس سے زیادہ نہ مار کس نے کبھی دعویٰ کیا اور نہ میں (اینکلز) نے۔ اس لیے اگر کوئی شخص اس بیان کو توڑ مروڑ کر اس طرح پیش کر تاہے کہ اقتصادی عضر تنہا فیصلہ کن قوت ہے تووہ ایک بے معنی اور لغوبات کہتا ہے۔ اقتصادی حالت بنیاد ہے لیکن تمدن کے اور بہت سے عناصر مثلاً طبقاتی جنگ کی سیاسی شکلیں اور ان کے نتائے ...... قانون کی شکل، فلسفیانہ نظریے، یہ تمام چزیں تاریخ کارخ بدلنے میں معاون ہوتی ہیں " ا

(اینگلز بحواله مارکسزم ا<mark>ور</mark>ادب مرتنبه ڈاکٹر محمد حسن،ص84)

اس بات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ مار کسی نقطۂ نظر میں اقتصادی حالت صرف فیصلہ کن ہے درست نہیں۔ اقتصادی حالات اور دوسری چیزوں کے ساتھ فلسفیانہ نظریات جن میں ادب بھی شامل ہے تار نخ کارخ بدلنے میں مدد گار ہوسکتے ہیں۔ اس طرح مار کسی تنقید ادب کواس کے خارجی و داخلی دونوں سیاق میں دیکھنے اور پر کھنے کی ضرورت پر زور دیتی ہے۔

10.3.1 اردومیں مار کسی تنقید: ترقی پیند تنقید کاپہلا دور:

دوسرے تقیدی نقطہ نظر کی طرح جدید تقیدی رجانات میں مارکسی تقید کو بھی بہت اہمیت دی گئے۔ خاص طور پروہ ناقدین جوتر تی پیند تحریک سے وابستہ تھے مارکسزم کو سیاسی اور اقتصادی حل کے طور پر مانتے تھے۔ انہوں نے اپنی تحریروں میں مارکسی نقطۂ نظر کے تحت ادبی اقدار کے تعین کی کوشش کی۔ ان میں بعض ناقدین ایک زمانے میں انتہا پیندی کا شکار بھی ہوئے اور قدیم و کلا سیکی ادب کی تفہیم یا ادب میں پائے جانے والے تہذیبی رویوں پر انہوں نے سخت رد عمل کا اظہار کیا۔ جسے نہ عام لوگوں نے پیند کیا اور نہ خود مارکسی حلقوں میں پذیر انکی موئی۔ بلکہ اس سخت گیر رویے کا ایک فائدہ یہ ہوا کہ ان نظریات کی بار بار وضاحت کی گئی اور اس کے بہتر عملی گوشوں کو واضح کر کے اس کی صحیح شکل کو پیش کرنے کی کوشش کی گئی۔

اُردو ناقدین میں عام طور پر جن ناقدین کا نام مارکسی تنقید کے سلسلے میں زیادہ نمایاں ہے یا جنہیں ایک نظریہ ساز کی اہمیت حاصل ہے اس میں اختر حسین رائے بوری، سجاد ظہیر، ڈاکٹر عبدالعلیم، مجنول گور کھپوری اور احتشام حسین کے نام لیے جاسکتے ہیں۔ یہ فہرست اس سے طویل بھی ہوسکتی ہے لیکن یہاں پر کسی تفصیل میں جانے کامو قع نہیں ہے اس لیے صرف بنیادی نام ہی لیے گئے ہیں۔

اختر حسین رائے بوری اُردو کے پہلے مارکسی نقاد مانے جاتے ہیں اس لیے کہ ادب کے اقتصادی اور معاثی رشتے پر انہوں نے اس

وقت زور دیاجب اُردو میں ترقی پیند تحریک کی ابتدا بھی نہیں ہوئی تھی۔1932ء میں ان کی کتاب، ادب اور انقلاب، کی اشاعت سے پہلے اسی موضوع پر ان کا مضمون شائع ہو چکا تھا۔ انہوں نے سب سے پہلے مار کس کے اقتصادی و معاشی نظریات اور طبقاتی کشکش کے تحت ادب کا مطالعہ کیا۔ مار کس نے ادبی وسیاسی ارتقا کا انحصار معاشی ارتقا اور ذرائع پیداوار پرر کھا تھا لیکن ساتھ ہی اس نے تبدیلی کے دوسر سے محرکات کا بھی اعتراف کیا تھا۔ لیکن اخر حسین رائے پوری نے مار کسی نظریات کو ادب پر منظبی کرتے وقت اقتصادی و معاشی اثر ات کو ضرورت سے زیادہ اہمیت دی جس کی وجہ سے ان کے یہاں ایک قسم کا انتہا پیندانہ مار کسی نظریہ مثابے، جس طرح کا نظریہ انگریزی کے ایک مار کسی نقاد کرسٹو فرکاڈویل کے یہاں نظر آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اختر حسین رائے پوری کی تنقید میں ادبی اصولوں کے بجائے ساجی ضرور توں پر زیادہ زور نظر آتا ہے۔ انہوں نے لکھا ہے:

"..... ادب اور انسانیت کے مقاصد ایک ہیں۔ ادب زندگی کا ایک شعبہ ہے اور کوئی وجہ نہیں کہ مادی سرزمین میں جذباتِ انسانی کی تشریح و تعبیر کرتے ہوئے وہ روح القدس بننے اور عرش پر جابیطنے کا دعوی کر ہے..... ادب ماضی، حال اور مستقبل میں رشتہ جوڑتا ہے اور رنگ ونسل اور ملک و قوم کی بند شوں کو توڑ کر وہ بنی نوع انسان کو وحدت کا پیغام سنا تاہے۔ کوئی وجہ نہیں کہ استے اہم معاشی فریضے کو ایک فزکار اپنی ذاتی ملکیت سمجھے۔ "

(ادب<mark>او</mark>رانقلاب،اخر<mark>خ</mark>سین رائے پوری، ص21–22)

اُردومیں دوسرے مارکسی ناقد کی حیثیت سے سجاد ظہیر کانام لیاجاسکتا ہے۔ سجاد ظہیر ہندوستان میں ترقی پیند تحریک کے بانیوں میں بیں۔وہ سیاسی اعتبار سے بھی مارکسی اور کمیونسٹ تھے۔ انہوں نے افسانے، ناول اور تنقید ہر صنف کی طرف توجہ دی۔ ان کاسب سے بڑا کارنامہ ترقی پیند تحریک اور اس کی تنظیم المجمن ترقی پیند مصنفین کا قیام سمجھا جاتا ہے۔ لیکن میری نگاہ میں ان کا اہم ترین کام نظریاتی اعتبار سے ترقی پیند تحریک کو مستحکم بنانا، صحیح مارکسی نقطۂ نظر کی وضاحت اور قدیم وجدید ادب کی اہمیت کو واضح کرنا ہے۔ ایک کمیونسٹ کی حیثیت سے وہ مارکس کی جدلیاتی مادیت پر پورایقین رکھتے تھے لیکن ان کا خیال تھا کہ تمام فنون لطیفہ خصوصیت سے ادب و شاعری کو تمام انسانیت کی فلاح اور اسے حسین تربنانے کاکام کرناچا ہے۔

ڈاکٹر عبدالعلیم بھی ایک مارکسی نقاد ہیں۔ وہ اُردو کے ایسے دانشور ہیں جن کی تحریروں نے مارکسزم، زندگی، ادب اور تنقید کو سیحضے میں مدد دی۔ وہ پڑھنے والے کے سامنے مبہم اصطلاحات اور مغربی حوالوں کے بغیر واضح انداز میں اپنانقطۂ نظر پیش کر دیتے ہیں۔ مارکسزم کے نظریے اور فن وادب سے اس کے تعلق پرروشنی ڈالتے ہوئے انہوں نے لکھاہے کہ:

"فن اور تہذیب کے بارے میں مار کسزم کا بنیادی نظریہ یہ ہے کہ مادی زندگی کا نظام پید اوار انسان کی ساجی، سیاسی، اور ذہنی کیفیات کا تعین کرتا ہے۔ لیکن اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ نظام پید اوار اور آرٹ میں براہ راست اور میکائی تعلق ہے۔ آرٹ کی خالص معاشی توجیہہ اور تعبیر سے ہمیشہ احتر از کرنا چاہیے۔ مار کسزم کاہر گزیہ دعویٰ نہیں کہ آرٹ معاشی ضروریات اور کیفیات

## کا عکس محض ہے۔" (مارکسی تنقید مشمولہ مار کسزم اور ادب، ص 62)

ڈاکٹر عبدالعلیم نے مارکسزم پر کیے جانے والے اعتراضات کاجواب بھی دیاہے اور خود اُردوکے ادبی حلقوں میں مارکسزم کے بارے میں غلط فہمیوں پر پھیلی ہوئی بر گمانیوں کو دور کرنے کی کوشش کی۔مارکسزم اور ادب کے بارے میں بیہ بات مشہور تھی کہ مارکسی قدیم تہذیبی ورثے کی قدر نہیں کرتے۔اس سلسلے میں انہوں نے لکھا کہ:

"جولوگ مار کسزم سے محض سطی واقفیت رکھتے ہیں وہ اس غلط فہمی میں مبتلا ہوسکتے ہیں کہ مار کسزم انسانیت کے قدیم ورثے کی قدر نہیں کر تا۔ مار کسزم کے مخالف اس پر اکثر سے الزام کلاتے ہیں بید الزام کل قدر بیاد ہے۔ لینن نے ایک بار کہاتھا کہ ہمیں چاہیے کہ حسین چیزوں کو قائم رکھیں اور ان کو اپنے لیے مثال سمجھیں اور چاہے وہ پرانی ہی کیوں نہ ہوں انہیں نہ چھوڑیں۔"

(مارکسی تقید مشولہ مارکسزم اور ادب، ص66)

اُر دوکے مار کسی ناقدین میں مجنوں گور کھپوری اور احتشام حسین کا بھی شار ہو تاہے۔ مجنوں گور کھپوری نے مار کس کے نظریات کی تفہیم و تعبیر کا کام کیا اور مار کس کے جدلیاتی مادیت کے فلسفہ کی وضاحت کی۔وہ اُردو کے ایک اہم ناقد ہیں اور ان کی تنقید میں مار کسی انٹرات کو واضح طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ان کا خیال ہے کہ:

"مار کس اور اینگلز کی جدلیاتی مادیت (جس کا دوسران<mark>ام تاریخی مادیت ہے) کا اصل مبحث تو</mark> اقتصادی اور معاشرتی حدوث و ارتقا<mark>م لیکن اس سے لازمی طور پر فنکار کا نظریہ بھی متاثر ہو تا ہے۔.... ہر تخیلی اکتساب اپنے زمانے کی مادی دنیا کا تخلیقی عکس ہوتا ہے۔"</mark>

(جدلیاتی مادیت اور جمالیات \_ مجنول گور کھیوری بحوالہ جدید اُردو تنقید \_ اُصول و نظریات ص \_ 347)

سیداختشام حسین کی بیہ اہمیت ہے کہ انہوں نے اپنی عملی تنقید کی بنیاد مار کس نظریات پر رکھی۔ مار کس ساج کو حرکت میں دیکھتا ہے اور ساجی رشتوں میں تغیر اس کے نزدیک اہمیت کا حامل ہے۔ اس طرح ایک طبقے کے تعلقات کا دوسر بے طبقے کے تعلقات پر اثر انداز ہونالاز می ہوجاتا ہے اور ان اثر ات کا پوراجال سابن جاتا ہے جس میں تہذیب، فن اور ادب سب منسلک ہوتے ہیں۔ یہ وہ قدریں ہیں جن پر بنیادی مادّی اور اقتصادی رشتوں سے کسی دور کے ساج کی بنیاد ہوتی ہے۔ احتشام حسین نے لکھا ہے کہ:

"ادب کی ساجی اہمیت اس وقت تک سمجھ میں نہیں آسکتی جب تک ہم ادب کو باشعور نہ ما نیں اس لیے ادب کا مادی تصور سب سے زیادہ اس حقیقت پر زور دیتا ہے کہ ادب انسانی شعور کی وہ تخلیق ہے کہ جس میں ادیب اپنے ذہن سے باہر کے مادی اور خارجی حقائق کا عکس مختلف شکلوں میں مختلف فنی قیود اور جمالیاتی تقاضوں کے ساتھ پیش کرتا ہے "۔

مارکسی تنقید کا ایک بڑا کارنامہ بیہ ہے کہ بنیادی طور پر اس نے بیہ تسلیم کیا کہ فنکار اپنے طبقے اور اپنے زمانے کاعکاس ہو تاہے۔اس کی تحریر جمالیاتی حسن کے ساتھ اپنے عہد کے معتقدات اور تو ہمات کی بھی تصویر ہوتی ہے۔اس لیے کسی عہد کے ادب یافن کو سمجھنے کے لیے

اس عہد کی ساجی اور تہذیبی قوتوں پر نگاہ رکھناضر وری ہے۔

10.3.2 ترقی پیند تنقید: دو سرا دور:

مارکسی تقید اور ترقی پند تقید میں کوئی خاص فرق نہیں ہے اس لیے کہ ترقی پند تنقید بھی مارکس کے جدلیاتی مادیت کے نظریے کو اہمیت دیتی ہے۔ اور ترقی پند تنقید میں بھی انہیں ناقدین کے نام لیے جاتے ہیں جنہیں مارکسی ناقدین میں شار کیا جاتا ہے۔ مارکسی اور ترقی پند تنقید میں اگر کوئی فرق ہے تو اتناہے کہ ترقی پند تنقید کا دامن زیادہ وسیع ہے۔ مارکسی نظریات ایک ساجی فلفے سے تعلق رکھتے ہیں جبکہ ترقی پند تنقید کا ایک نیاسفر شروع تعلق رکھتے ہیں جبکہ ترقی پند تنقید کا ایک نیاسفر شروع ہوا جہال ذوق و وجدان کے بجائے ساجی شعور، نفسیاتی تجزیے اور زندگی سے اس کے رشتے رہنما ہے۔ پروفیسر آل احمد سرور نے ترقی پند تنقید کے بارے میں لکھا ہے:

"ترقی پیند تحریک نے لوگوں کو مطالعے کا شوق دلایا۔اس نے تنقید کو محض لفظی یا صنعتی یا شعبدہ باز ہونے سے بچایا..... اس نے بتایا کہ تنقید محض گلستان میں کا نٹوں کی تلاش نہیں ہے۔ یہ تنقید دہنی صحت کامعیار قائم کرتی ہے اور تجربے کی قدرو حیثیت متعین کرتی ہے....."

(ترقی پیند تحریک پرایک نظر، مرتبہ قمرر کیس، ص، 548)

پروفیسر آل احمد سرورتر قی پیند تحریک کے ہر اول دستے کے نقاد ہیں۔ ان کی تنقیدی بصیرت کاار تقا، ان کی فکر کی وسعت اور یخ تجربات کے لیے ان کا احترام ترقی پیند تحریک کی مہتم بالثان خدمات کا احترام ترقی پیند نقطۂ نظر سے کسب فیض کی نشان دہی کر تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے ترقی پیند ناقد کی حیثیت بالثان خدمات کا اعتراف کیا ہے۔ آل احمد سرور جدیدیت کے آغاز کے ساتھ اس رحجان میں شامل ہو گئے کیکن ایک ترقی پیند ناقد کی حیثیت سے ان کے جوکار نامے ہیں انہیں نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ وہ اُر دو تنقید کا ایک ایسانام ہیں جو بحث کا موضوع ضرور رہالیکن کبھی ان کی اہمیت میں شبہ کی کوئی گنجائش نہیں رہی۔ تنقید کے سلسلے میں ان کا نقطۂ نظر بہت واضح رہا ہے انہوں نے لکھا ہے کہ:

"...... تنقید نه وکالت ہے نه عدالتی فیصله۔ یه پر کھ ہے۔ نقاد مبصر ہوتا ہے۔ مبلغ یا مفتی نہیں ہوتا ہے۔ مبلغ یا مفتی نہیں ہوتا ...... ہر اچھی تنقید ادب کی بقااور ترقی کے لیے کچھ ساجی اخلاقی اور جمالیاتی قدروں پر زور دیتی ہے۔ اس کے لیے انسانیت اور تہذیب کا ایک جامع شعور در کارہے۔"

(ادب اور نظریه، آل احمد سر در، صفحه 7)

اس طرح آل احمد سرور ادبی اقد ارکے تعین میں ساجی واخلاقی قدروں پر زور دیتے رہے ہیں۔ ترقی پیند تنقید کا احاطہ بہت و سیجے ہے اور اس میں مارکسی ناقدین کے ساتھ وہ ناقدین بھی آ جاتے ہیں جو مارکسی یا کمیونسٹ نظریات سے براہ راست تعلق نہیں رکھتے۔ ترقی پیند تنقید نے بنیادی توانائی مارکس کے ساجی اور تاریخی نظریات سے ہی حاصل کی ہے اور اس نقطۂ نظر کو فروغ دینے میں انہیں ناقدین کا زیادہ ہاتھ رہا ہے۔ ترقی پیند تنقید ادبی مطالعہ کا ایک ایساذریعہ ہے جو ساجی مطالعے کو بھی اہمیت دیتا ہے اور فنی و جمالیاتی یانفسیاتی مطالعے کو بھی۔ اس کی نگاہ میں ہر نقطۂ نظر کی اپنی حدود ہیں اور کوئی نقطۂ نظر حرف آخر نہیں ہے۔ وقت اور زمانے کے ساتھ اس میں تبدیلیاں ہوتی

ر ہتی ہیں۔ جیسے جیسے ہماراعلم وسیع ہو تاجاتا ہے ادبی تفہیم کے نئے نے پہلو پیدا ہوتے جاتے ہیں۔ لیکن ادبی تخلیق میں بنیادی چیز اس کا زندگی سے تعلق ، انسانیت کے لیے اس کی فکر مندی ہے۔ اس لیے کسی عہد کا ادب ہو اس میں اس عہد کے اشارے پوشیدہ ہوتے ہیں۔ ایک ترقی پیند نقاد ان اشاروں کے ذریعے اس عہد کی تخلیقات کا مطالعہ کرتاہے۔

ترقی پیند ناقدین میں مارکسی نقطۂ نظر کے علاوہ بھی بہت سے ناقدین ہیں۔ سید اعجاز حسین، احتثام حسین، مجنوں گور کھیوری میناز حسین، عبادت بریلوی، مجتبیٰ حسین ، علی سر دار جعفری، عزیز احمد، محمد حسن، ڈاکٹر سید محمد عقیل، علی جواد زیدی، و قار عظیم، اختر اور بہت سے نام لیے جاسکتے ہیں۔ لیکن چو نکہ ترقی پیند تنقید ایک طویل عرصے پر پھیلی ہوئی ہے یعنی 1936ء سے آج تک تقریباً سر سال میں سیاسی افق پر نہ جانے کتنے رنگ آئے اور غائب ہوگئے۔ جس طرح اس عرصے میں کئی نسلیں شعور کی عمر کو پہنچ گئیں۔ اسی طرح اس عرصے میں کئی نسلیں شعور کی عمر کو پہنچ گئیں۔ اسی طرح اس عرصے میں کئی نسلیں شعور کی عمر کو پہنچ گئیں۔ اسی طرح اس عرصے میں کئی نسلیں شعور کی عمر کو پہنچ گئیں۔ اسی طرح اس عرصے میں کئی نسلیں شعور کی عمر کو پہنچ گئیں۔ اسی طرح اس عرصے میں کئی نسلیں شعور کی عمر کو پہنچ گئیں۔ اسی طرح اس عرصے میں کئی ہوئی دنیا کے ساتھ نئی فکر کو بھی جذب کیا۔ اس میں شک نہیں کہ ترقی پیند تنقید میں زندگی اور ادب کے رشتے کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ ادب زندگی سے توانائی حاصل کرتا ہے اور اسے بہتر اور زیادہ خوبصورت بنانے کی کوشش کرتا ہے۔ جن ناقدین کا اوپر ذکر کیا گیا ہے ان کے بارے میں فرداً فرداً لکھنے کی گنبائش نہیں ہے لیکن قدیم وجد بیدناقدین میں چند کے تنقید کی رویے کا ذکر کر کیا شیار کی ایمیت کی تقید کی ویشش کرتا ہے۔ جن ناقدین کا اوپر ذکر کیا گیا ہے ان کے بارے میں فرداً فرداً لکھنے کی گنبائش نہیں ہے لیکن قدیم وجد بیدناقدین میں چند کے تنقید کی رویے کا ذکر کر کیا گیا ہے۔

ڈاکٹر اعجاز حسین قدیم وجدید تنقیدی نظریات کے لیے ایک پل کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ادبی نظریات کے سلسلے میں وہ مجھی کسی انتہا پیندی کا شکار نہیں ہوئے۔ انہوں نے ہمیشہ اس بات پر زور دیا کہ ادب زندگی کا ترجمان ہو تاہے جو اپنے گر دو پیش اور مختلف تہذیبی وساجی تبدیلیوں کی عکاسی کرتاہے۔ انہوں نے اپنے متوازن رویے سے کئی نسلوں کو متاثر کیا۔

پروفیسر احتثام حسین اُردو تنقید میں ایک ستون کی حیثیت رکھتے ہیں۔ انہوں نے ترقی پیند رجانات کے تحت نظریاتی تنقید کے اصولوں کو مرتب کرنے کی کوشش کی اور قدامت پیندی اور انتہا پیندی، ادب اور ساج کے مباحث میں ترقی پیند تنقید اور ادب کو واضح بنیادوں پر پیش کیا۔ ان کی تنقید میں ایک فلسفیانہ اور حکیمانہ شعور ملتاہے۔ عملی تنقید میں بھی انہوں نے اپنے نقطۂ نظر کو توازن، اعتدال اور دیانت داری کے ساتھ پیش کیا ہے۔ انہوں نے اپنی تنقید میں ساجی نقطۂ نظر کے ساتھ ادب کے جمالیاتی و نفسیاتی پہلوؤں اور فنی حسن و خوبی پر بھی زور دیا۔ انہوں نے اُردو تنقید کو فنی و تشریکی اور توشیحی تنقید کے دائرے سے نکال کر سائٹفک فکر سے آشا کیا۔ ان کے کتابوں میں جوش ملیح آبادی کے علاوہ تنقیدی نظریات، اعتبار نظر، ادب اور ساج، تنقید اور عملی تنقید، روایت اور بغاوت، اور عکس اور آئینے بہت اہم ہیں۔

ترقی پیندادب و تنقید کامتوازن نقطهٔ نظر دینے والوں میں عزیز احمد کانام آتا ہے۔ بنیادی طور پر انہوں نے ایک ناول نگار کی حیثیت سے شہرت پائی لیکن "ترقی پیند ادب" اور "اقبال ایک نئی تشکیل" ان کے اہم تنقیدی کارنامے ہیں۔ انہوں نے ایسے موقعے پر جب ترقی پیند نقطهٔ نظر غیر ول کے اعتراضات سے زیادہ ہم خیال لوگوں کی غلط تاویلات کا شکار ہور ہاتھا اپنی کتاب ترقی پیند ادب کے ذریعے حقیقت نگاری، انقلابی قدروں، جدید تحریک اور اُردوشعر ونٹر کی مختلف اصناف میں ترقی پیندی کی وضاحت کرکے صبحے نقطهٔ نظر کو پیش کیا۔

اختر انصاری بھی اہم ترقی پیند نقاد ہیں۔ انہوں نے اپنی تصنیفات ،افادی ادب،،ادبی ڈائری، حالی اور نیا تنقیدی شعور اور اپنے دوسرے مضامین کے ذریعے ادب اور تنقیدی نظریات کی وضاحت کی اور ترقی پیند تحریک میں جو انتہا پیندانہ رویہ آگیا تھااس کی سختی سے

مخالفت کی۔

سر دار جعفری ترقی پیند نقطۂ نظر کے بڑے حامیوں میں ہیں۔ انہوں نے اپنے مضامین اور تحریروں کے ذریعے ترقی پیند نقطۂ نظر کو عام کیا اور اوب کو ان کے ذریعہ پر کھنے کی کوشش کی۔ قدیم اوب، کلاسکی ادبی قدروں اور ترقی پیندی کے مفہوم کے بارے میں ان کے نظریات پر شدید اعتراضات بھی ہوئے۔ ان کی تنقیدی اہمیت ان کے اخلاقی مضامین سے نہیں بلکہ کبیر بانی، میر آور دیوان غالب کے دیباچ کی شکل میں شامل ان کے مضامین سے جہاں انہوں نے قدیم اوب کے مطالعے اور ان کی قدروں کے تعین میں ایک ترقی پیند نقطۂ نظر پیدا کرنے کی کوشش کی۔ علی سر دار جعفری کا ایک بڑا تنقیدی کارنامہ اقبال کی بازیافت ہے۔ شروع میں بعض ترقی پیند ناقدوں نے اقبال کے کلام اور فلسفۂ زندگی پر طرح طرح سے اعتراضات کیے تھے۔ یہ سر دار جعفری کا کارنامہ ہے کہ ایک ایسے زمانے میں اقبال کی بازیافت کی اور ان کی ظافری نے ملک دوست اور انسانیت دوست پیغام کو بیش کر کے ، سیاسی طور پر ان کے خلاف بنائی گئی فضا کو توڑنے کا کام کیا۔

مجتبیٰ حسین نے اپنے مضامین کے ذریعے ترقی پیند نقطۂ نظر کی ترویج کی۔ ادب وآگھی، کے ان کے مضامین، ان کے معاشرتی و تہذیبی شعور اور ادب وزندگی کے گہرے ربط کی نشاندہی کرتے ہیں۔ علی جو ادزیدی اور اختر اور بینوی بھی ان ناقدین میں ہیں جو ترقی پیند نقطۂ نظر سے متاثر رہے ہیں اور اپنی تحریر وں میں ماحول، وقت اور زمانے کو فنی وجمالیاتی اقد ارکے ساتھ اہمیت دیتے رہے ہیں۔

### 10.3.3 ساجياتي تنقيد:ترقى يبند تنقيد كاتيسر ادور:

ترقی پیند تنقید کا تیسر ادور تنقید نگاروں کی تعداد کے لحاظ سے سب سے بڑا دور ہے۔ اس کے علاوہ اس کی یہ بھی اہمیت ہے کہ اس میں ترقی پیند تنقید کا بیندی کی بازیافت اور اس کی نئی تفہیم و تعبیر کا کام ہوا۔ اس دور میں بھی ترقی پیند نقطۂ نظر کو سیاسی و ساجی تبدیلیوں کے تحت بعض انتہا پیندرویوں کی مخالفت کا شکار ہونا پڑا۔ اس زمانے میں بعض نئے تنقیدی رحجانات بھی سامنے آئے جن میں نفسیات اور لسانیات کے زیر اثر رحجانات کو مقبولیت حاصل ہوئی۔

ادب کا تعلق جذبہ واحساس سے ہے اور جذبہ یااحساس کوئی جامد شئے نہیں ہے۔ اسی لیے ادب کو پر کھنے کے اصول بھی جامد اور بے لوچ نہیں ہوسکتے۔ ترقی پیند ناقدین نے ہمیشہ اس بات کو پیش نظر رکھاہے اور تنقیدی تجزیے میں نئے علوم اور نئے انکشافات سے استفادہ کیا ہے۔ اس دور کے ناقدین ، نئی ترقی پیندی ، کے معمار ہیں۔ جن کے تجزیے کی ہمہ جہتی ان کی تنقید کوسائنٹفک اور ادبی تفہیم کے لیے زیادہ قابلِ قبول بناتی ہے۔ اس دور کے اہم ناقدین میں ڈاکٹر محمد حسن ، ڈاکٹر سید محمد عقیل رضوی، ڈاکٹر قمرر کیس ، محمد علی صدیقی ، شارب ردولوی کے نام لیے جاتے ہیں۔

یہ عہد اس لیے بھی اہم ہے کہ اس میں ادبی مطالعے یا تنقید کے بہت سے نئے پہلوسامنے آئے۔ مغربی اثرات کے تحت بعض تنقیدی نقطہ ہائے نظر مثلاً لسانیاتی تنقید، اسلوبیاتی تنقید اور ساختیاتی تنقید جس سرعت سے ہمارے مطالعے کاموضوع بنے اس تیزی سے ختم ہو گئے۔ ادب میں کوئی چیز اس طرح ختم نہیں ہوتی جس طرح بعض خارجی چیزیں ہماری زندگی میں آتی جاتی رہتی ہیں۔ ادب میں ہر رحجان وہ خواہ کتنی ہی مختصر مدت کے لیے کیوں نہ آیا ہو اپنا اثر جھوڑ جاتا ہے۔ اس طرح یہ فائدہ ہو تاہے کہ تنقیدی نظریات میں گہر ائی اور وسعت آتی جاتی ہے۔ ان نظریات کا اثر ترقی پیند نظریات پر بھی پڑا اور اس طرح ترقی پیند نقطۂ نظر کا دامن و سبع ہو تا گیا۔

ڈاکٹر محمد حسن نے ترتی پیند ناقدوں میں بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔ اُردو میں مارکسی تنقید کی تشریح و تعبیر کاکام بھی انہوں نے کیا ہے۔ ان کے مضامین کے مجموعے "ادبی تنقید" میں شامل ان کا مضمون ،مارکسی تنقید، اس نقطۂ نظر کو پیش کرنے والا اہم مضمون ہے۔ ڈاکٹر محمد حسن کے یہاں ایک نئی فکر ہے۔ وہ ہمیشہ ادبی مسائل پر غور کرتے ہیں اور ادبی تفہیم کے نئے گوشے نکالنے کی کوشش کرتے رہے ہیں۔ انہوں نے مارکسی نقاد کی حیثیت سے تنقید نگاری کی ابتدا کی لیکن نئے علوم اور اثرات کے تحت ترتی پیند نظریہ تنقید کو نئی جہتوں سے آشا کیا۔ انہوں نے نظریاتی اور عملی تنقید پر بہت سے مضامین اور کتابیں لکھی ہیں اور تنقید کو زیادہ واضح اور قابل قبول بنایا ہے۔ وہ اپنی تنقید میں ادب، زندگی، ساج، ماحول یازمانے کے کسی پہلو کو نظر انداز نہیں کرتے اور نہ کسی فن پارے کے اچھے اور خراب ہونے کا فتو کی دیتے ہیں۔ انہوں نے اُردو میں ساجیاتی تنقید کا نقطۂ نظر پیش کیاجو آج تنقید کے ایک اہم رججان کی حیثیت رکھتا ہے۔

یہاں پر ساجی تقید اور ساجیاتی تقید کے فرق کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے۔ ترقی پیند تنقید نے ابتدا میں ساجی مطالعے اور ساجی تنقید پر زور دیا تھا۔ جس کے تحت کسی عہد کے سیاس، تاریخی اور ساجی عناصر کو شاعر وادیب کی تخلیق میں تلاش کیا جاتا تھا اور بعض اشارات اور تلازمات کو ان کے ساجی سیاق میں رکھ کر تخلیق کار کی ساجی حیثیت پر روشنی ڈالی جاتی تھی۔ اس زمانے کے مضامین میں بلکہ آج بھی بہت سے مضامین اور کتابوں میں شاعر و ادیب کے عہد کے تاریخی و ساجی اثرات کی تفصیل سے نشاندہی کی جاتی ہے۔ ڈاکٹر محمد حسن نے ادبی ساجیات کے تحت ادبی تخلیقات کے ساجیاتی مطالعہ کی طرف توجہ دلائی۔ انہوں نے ایشانہ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

"ادبی ساجیات ادب کو ساخ کے رشتوں سے اور ساخ کو ادب کے وسلے سے پہچانے کی کوشش ہے۔ ادبی ساجیات ادب کا مطالعہ ساخ کے وسلیہ اظہار کے طور پر نہیں کرتی بلکہ اس کے آئینہ میں عصری مسائل، اقد ارحیات، بدلتے ہوئے ذوق سلیم، اور ان کے محرکات کو پر کھنا اور پہچانا بھی چاہتی ہے۔ انداز بیان اور تکنیک کے بدلتے ہوئے تصورات بھی اسی دائرے میں آتے ہیں۔"

(ادبی ساجیات، ڈاکٹر محمد حسن، صفحہ 13)

ادبی ساجیات یا ساجیاتی تنقید کاموضوع بہت و سیج ہے۔وہ تخلیق کے مطالعے کے وقت تخلیق کار کو نظر انداز نہیں کرتی بلکہ ان کے پیشے، طبقے اور ان کے دیمی و شہری رشتے اور اس زندگی کے طورو طریق کو سامنے رکھ کر نتائج اخذ کرتی ہے جس سے ادبی مطالعہ کی ایک نئ تصویر سامنے آتی ہے۔

ادبی ساجیات کا ایک بہت اہم پہلوہ ہادارے ہیں جو کسی عہد میں ادیب اور ادبی اداروں کی سرپرستی کرتے ہیں۔ بظاہریہ پہلوادب یا تقید سے متعلق نظر نہیں آتالیکن اگر غور کیا جائے تواس کے بڑے دوررس بتا بجس متال کے طور پر قدیم زمانے میں ادیبوں کی سرپرستی کا ذریعہ دربار تھے۔ اس عہد کے ساجیاتی مطالعہ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ مبالغہ، خوشامد اور قصیدہ گوئی کے فروغ کا سبب وہ درباری سرپرستی ہی ہے۔ اس طرح آج جو ادارے سرپرستی کرتے ہیں وہ پچھ خاص نقطۂ نظر کے ادیبوں کی مختلف انداز سے پذیرائی کرتے ہیں۔ جس سے لوگوں میں ان مراعات اور انعامات کو حاصل کرنے کی تمنا بیدار ہوتی ہے۔

ڈاکٹر محمد حسن نے اپنی تحریروں میں ساجیاتی تنقید کے ساتھ ایک Total Criticism کا نظریہ دیا جس کا مقصدیہ تھا کہ ادبی

مطالعے کے جتنے پہلو بھی ہیں وہ کسی نہ کسی طرح ہم رشتہ ہیں اور کسی ادبی فن پارے کے بارے میں کوئی فیصلہ کرتے وقت ان تمام پہلوؤں پر نگاہ رکھنی چاہئے۔

ڈاکٹر قمرر کیس اُردو کے اہم فکشن ناقدین میں ہیں۔ پر یم چند کی ناول نگاری پر ان کی کتاب کو پر یم چند شناسی میں ایک خاص اہمیت حاصل ہے۔ انہوں نے مختلف تنقیدی موضوعات پر لکھا ہے۔ وہ ایک واضح تہذیبی و تنقیدی شعور رکھتے ہیں۔ قمرر کیس کے تنقیدی مضامین ان کے وسیع مطالعے اور تنقیدی تجزیوں میں ان کی وسعتِ نظر کی نشاندہ می کرتے ہیں۔ وہ تنقید میں خارجی قوتوں اور تہذیبی عوامل کے اثرات کے ساتھ بدلتی ہوئی ادبی اور داخلی قدروں کو بھی اہمیت دیتے ہیں۔ ان کے یہاں ادبی روایت اور فنی اقد ارکی کیسال اہمیت ہے۔ وہ عصری مسائل کو بدلتی ہوئی زندگی کے محرکات کی روشنی میں دیکھتے ہیں۔ ان کی نگاہ میں ادبی تخلیق اپنے عہد کی ساجی تفسیر و تنقید ہوتی ہے خواہ اس میں باطنی تجربے اور داخلی حقیقت کا اظہار کتنی ہی نزاکت اور تہہ داری سے کیوں نہ ہو۔

نئی ترقی پیند تنقید اور ساجیاتی تنقید میں ڈاکٹر سید محمد عقیل رضوی بہت اہمیت رکھتے ہیں۔ ان کی پہلی شاخت ایک مارکی نقاد کی حیثیت سے ہے۔ وہ مغربی و مشرقی تنقید پر گہری نظر رکھتے ہیں۔ انہوں نے ادب و تنقید کے جدید مسائل پر بہت کھا ہے۔ ان کی کتاب "نئ علامت نگاری"۔ "تنقید اور عصری آگئی"۔ "اُردو مرشے کی ساجیات" اوب کے جدید مسائل پر اہم کتا ہیں ہیں۔ ڈاکٹر عقیل ادب کے مطابعہ کے سلسلہ میں بنیادی طور پر ساجی اثرات کو اہمیت دہتے ہیں اور اسی ساجی اثرات سے وہ ساجیاتی مطابعہ کے سلسلہ میں بنیادی طور پر ساجی اثرات کو اہمیت دہتے ہیں اور اسی ساجی اثرات سے وہ ساجیاتی مطابعہ کہ است مبدوط طریقے پر کوئی دوسری چیز سامنے مرشے کی ادبی ساجیات، کسی فن پارے کی ساجیاتی تنقید پر مبنی شاید پہلا مطابعہ ہے۔ اس لیے کہ است مبدوط طریقے پر کوئی دوسری چیز سامنے نہیں آئی۔ مرشے کے ساجیاتی مطابعہ کی ساجیات سے تعلق رکھتا ہے لیکن ڈاکٹر نہیں آئی۔ مرشے کے ساجیاتی مطابعہ کی طرح مرشے کا مطابعہ کیا جس سے بعض ایسے تلازمات، حوالے اور اشارے سامنے آئے جن کی ساجی معنویت پر غور نہیں کیا گیا تھا۔ ایک مخصوص عہد میں جس طرح شعوری طور پر علامتی اظہار کو فروغ دیا گیا اور ابہام کو ادب کا جزبنادیا ساجی معنویت پر غور نہیں کیا گیا تھا۔ ایک مخصوص عہد میں جس طرح شعوری طور پر علامتی اظہار کو فروغ دیا گیا اور ابہام کو ادب کا جزبنادیا گیا ساکی انہوں نے سخت الفاظ میں خالفت کی۔ وہ جمالیاتی اور فنی قدروں کا احر ام کرتے ہیں لیکن ساجی شعور اور ادر ادب کے کمٹمنٹ کو لاز می سیجھتے ہیں۔

شارب ردولوی کاکام تنقیدی نظریات سے متعلق ہے۔ ان کی کتاب جدید اُردو تنقید اصول و نظریات، مختلف تنقیدی دبستانوں کو سیجھنے کی ایک اہم کوشش ہے۔ ان کا تعلق بھی اُردو کے ترقی پیند ناقدین سے ہے۔ انہوں نے اپنی کتابوں تنقیدی مطالعے، تنقیدی مباحث، مراثی انیس میں ڈرامائی عناصر، مطالعہ ولی افکار سودا، جگر فن اور شخصیت وغیرہ میں بنیادی طور پر ساجی نقطۂ نظر سے موضوعات کا مطالعہ کیا ہے۔ وہ اپنے مطالعے میں جمالیاتی، فنی اور ساجیاتی مطالعے کو بھی نظر انداز نہیں کرتے اس لیے ان کے یہاں ایک وسیع ترقی پیند نقطۂ نظر پایا جاتا ہے۔

#### 10.4 سائنٹفک تنقید

سائنٹنک تنقید، اُردو تنقید کا ایک اہم اور قابلِ ذکر دبستان ہے۔ ہر چند کہ ہمارے ہاں مشرقی تنقید میں بھی سائنٹفک تنقید کے

د صدر لے و صدر لے خدوخال کہیں کہیں ملتے ہیں لیکن ہم نے مغربی ادب اور تنقید سے جن دبستانوں کو قبول کیا ہے ان میں سائنفک تنقید کو امتیازی اور نمایاں مقام حاصل ہے۔ جب ہم تنقید کے ساتھ لفظ "سائنفک "استعال کرتے ہیں تو اس سے مراد پچھ اور ہو جاتی ہے۔ ہمارے ہاں تنقید کے کئی دبستان ہیں، تا اُر آئی تنقید، ادبی تنقید، ادبی تنقید، نفیاتی تنقید، بنگیتی تنقید میں کسی واضح رجان، میلان یا تحریک تنقید اور قاری اساس تنقید و غیرہ ۔ تاہم سائنفک تنقید کی اپنی اہیت اور انفراد دیت ہے۔ سائنفک تنقید میں کسی واضح رجان، میلان یا تحریک سے وابستہ ہوئے بغیر خالص کسی علمی ادبی اور فی زاویہ سے ادبی فن پارول کا جائزہ لیا جاتا ہے۔ اس کا مفہوم بید نہ لیا جائے کہ ناقد کا کوئی موقف نہیں ہے بلکہ کہنا ہے ہے کہ ہم نے جو اصول طے کے ہیں وہ کسی غیر ادادی اور انفاقی تحریک کا مقید نہیں بلکہ یہ اصول مختلف فی کارناموں کی تخلیق کے تمام انفرادی اور اجماعی اساب کے غیر جائید ارانہ اور معروضی تجزیے کے حامل ہیں۔ سائنفک تنقید میں کسی فردیا نظریہ پر اصر ار نہیں کیا جاتا ہکہ یہ ہم جو اجاتا ہے کہ چو تکہ مادی اساب شعور کو متعین کرتے ہیں اور مادہ تغیر پذیر ہے اس لیے مادہ اور شعور کے باہمی عمل اور و عمل کا جو از ات مرتب ہوتے ہیں ان کی اہمیت ہے۔ جہاں تک شعور کا تعلق ہے شعور انفرادی بھی ہو تا ہے اور اجماعی بھی اور اجماعی شعور، انفرادی شعور کی تغیر کے نزد یک فی فن پارہ کسی نہیں کی تحدید ہوئے متن اور معاشر تی عوائل سے صرف نظر نہیں کرتی جو میں اور اجماع کئی سائنفک تنقید کی نزد یک و کوئی فن پارہ کا جائزہ لیتے ہوئے متن اور اقدار کو معروضی زاویہ سے جانچا پر کھاجا سکتا ہے۔ سائنفک تنقید اُن تاریخی اور معاشر تی عوائل سے صرف نظر نہیں کرتی جن میں ادیب اور اقدار کو معروضی زاویہ سے جانچا پر کھاجا سکتا ہے۔ سائنفک تنقید اُن تاریخ اور معاشر تی عوائل سے صرف نظر نہیں کرتی جن میں ادب اور اقدار ایک و معروضی زاویہ سے جانچا پر کھاجا سکتا ہے۔ سائنفک تنقید اُن تاریخ اور معاشر تی عوائل سے صرف نظر نہیں کرتی جن میں ادب اور اقدار اسے اس اور اقدار اس کی دور اس میں دور انفراد کو معروضی زاویہ سے جانچا پر کھا۔

سائنفک نقاد جمالیاتی پہلووں کو بھی ملحوظ رکھتا ہے لیکن اپنی زبان کو تشیبہات، استعارات اور تلمیحات وغیرہ سے مکنہ طور پر دور رکھتا ہے۔ گویا اس کی زبان رنگیین، مقفی، مرصع اور مسجع نہیں ہوتی ہم سطور بالا میں مادی اسباب کا ذکر کرچکے ہیں۔ سائنفک نقاد ان مادی اسباب و محرکات کے فیکار پر مرتب ہونے والے اثر پر بھی نظر رکھتا ہے۔ سائنٹھگ تنقید دراصل سائنسی تنقید ہے۔ سائنس کسی شئے کی حقیقت کو دیکھنے سمجھنے اور اس پر غور کرنے کے بعد نتائج اخذ کرتی ہے۔ مشاہدے، تجربے اور تجزیے کے بغیر حقیقت کی تلاش اور حقائق تک رسائی ممکن نہیں۔ جب یہ صورتِ حال ہوتو نقاد اپنی نظر ، اپنی پیند اور اپنے ذوق سے کام کم لیتا ہے اور معروضی اور دوٹوک رویہ اختیار کرتے ہوئے ادب پارہ کا مطالعہ کرتا ہے۔ اس معروضی اور دوٹوک مطالعہ میں ادب پارہ کے جمالیاتی پہلوؤں، فنی جہات، لسانی خصوصیات اور انفر ادی ذوق پر بھی بحث ہوتی ہے۔ یوں جمالیات سے رشتہ نہ رکھتے ہوئے بھی نقاد اور اس کا زاویہ نظر جمالیاتی شعور سے مر بوط ہو جاتا ہے۔ اس طرح خواہ سائنفک نقاد نفسیاتی شخید کا مطالعہ علی نہوں کہ تقید کا تحلیل نفسی سے کوئی تعلق نہ ہولیکن باشعور سائنفک نقاد نفسیاتی شخید کا مجلیل سے بھی حسب ضرورت کام لیتا ہے۔

ادب، زندگی کاعکاس ہے، تر جمان ہے، آئینہ دار ہے۔ زندگی کے خوب وخراب، نشیب و فراز اور نور و نارکی جتنی بہتر اور عدہ جلوہ گری ادب میں ہوتی ہے کسی اور میں نہیں۔ اس لیے سائنٹفک نقاد ان میں نہیں جو ادب کار شتہ معاشرہ سے نہیں جوڑتے۔ سائنٹفک نقاد تو ادب، ادیب اور قاری کو ایک دوسرے سے مربوط و منسلک رکھتا ہے۔ فی زمانہ قاری کی گمشدگی یا قاری کی موت کی جو با تیں ہور ہی ہیں، سائنٹفک نقاد کے نزدیک میہ بین۔ ان کی کوئی اہمیت نہیں کیونکہ ادب اور ادیب کو معاشرے سے علاحدہ نہیں کیا جاسکتا۔ یہ معاشرے کا جزوہوتے ہیں۔ سائنٹفک نقاد کے نزدیک، فزکار معاشرے سے اثرات قبول کرتے ہوئے ہی ادب کی تخلیق کرسکتا ہے۔ اس

لیے سائنگل تقید، ترقی پہند تنقید اور مارکس تنقید سے کسی حد تک قریب ہوجاتی ہے۔ معاشر ہے سے اپنے اس رشتہ کا مطلب ہیہ ہے کہ ادب ہی کے لیے سٰیس، نقاد کے لیے بھی گہر ہے ساس، معاش ہی ، معاشر تی اور تاریخی شعور کا حامل ہونا ضروری ہے۔ اور پھر اس کو اپنے آس یاس اور اطراف و اکناف کا کماحقہ مطالعہ کرنا بھی ہے کہ جو پچھ ارد گرد ہورہا ہے ادیب اس کو کہاں تک انگیز کرتا اور اپنے مشاہدات محسوسات، تاثرات اور تجربات کو ادب کی صورت میں زمانے کے آگے بیش کرتا ہے۔ اس کا مطلب بیہ نہ لیا جائے کہ سائنگل نقاد اپنظریات اور میلانات کا پروپیگیٹرہ کرتا ہے۔ وہ ایباسوچ بھی نہیں سکتا۔ یہاں بھی معروضیت سے اپنا دامن چھڑ ائے بغیر سائنگل نقاد معاشرے کے صحت مند مثبت، اعلی اور ارفع اقد ارکوعام کرنے کی سعی کرے گاتا کہ بیہ اقد ار نشوو نمایائیں اور معاشرہ، صائح اور زندگی کے چیانجوں کا سامنا کرنے کے لیے تیار ہو۔ وہ حسن، خیر اور سچائی کو معاشرہ میں پھلتے پھولتے دیکھنے کا متنی ہو تا ہے۔ سائنگل نقاد صرف ادب پارے ہی کو ملحوظ نہیں رکھے گابلکہ ساجی علوم پر بھی اس کی نظر ہوگی۔ ہاں وہ انتہا پیندی سے کام نہیں لے گابلکہ متو ازن اور معتدل قرینے سے اپنے زاویۂ نظر اور اپنی بات کو پیش کرے گا۔

سائنفک نقاد، زندگی کے حرکی ہونے پر ایقان رکھتا ہے اور ادب کو بھی وہ نموپذیر متصور کر تاہے۔ لہذاوہ ادب میں جمود کی باتیں بھی نہیں کر تا۔ بلکہ زندگی کے نئے تقاضوں اور بدلتے ہوئے عصر کی حالات سے رشتہ جوڑتے ہوئے وہ آگے بڑھے گا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ وہ زندگی کو دد کر تاہے اور نہ یہ بات کہ وہ روایات کا امیر ہوتا ہے بلکہ سائنفک نقاد روایت سے مناسب انداز میں اخذ و استفادہ کرتے ہوئے نئے رنجانات سے ان کو آمیز کر تا اور من حیث المجموع آیک بہتر صورت ہمارے سامنے لا تاہے۔ وہ غیر ضروری جذباتیت اور نری ہئیت پر ستی کے قطعاً خلاف ہو تاہے۔ تعقل پر ستی، واقعیت پہندی اور حقیقت نگاری سے اس کے قلم کارشتہ ہمیشہ جو ان اور شاداب رہتا ہے۔ اس پر ستی کے قطعاً خلاف ہو تاہے۔ تعقل پر ستی، واقعیت پہندی اور حقیقت نگاری سے اس کے قلم کارشتہ ہمیشہ جو ان اور شاداب رہتا ہے۔ اس کی بات میں وضاحت اور قطعیت دونوں پائے جاتے ہیں اور وہ سلاست اور سادگ سے کام لیتے ہوئے تنقید کو ہو جھل اور گراں ہونے سے مخفوظ رکھتا ہے۔ وہ اشارات و کنایات سے خود کو دور رکھتا ہے کہ ادب کی طرح تنقید سے کام لیتے ہوئے تنقید کو ہو جھل اور گراں ہونے سے مخفوظ رکھتا ہے۔ وہ اشارات و کنایات سے خود کو دور رکھتا ہے کہ ادب کی طرح تنقید ہوئی نیس بعض اور تنقید کو ہو جسل میں جو کے جاوصف اس کی لین شاخت اور پیچان ہے۔ قطعی طور پر تو کوئی دبستان ایسا نہیں کہ ادب کی پر کھ کے لیے اچھا اور کار آمد و سیلہ متصور کی جائی ادب کی پر کھ اور تقید کی دبستانوں کی جھلک ملئے کے باوصف اس کی لین شاخت اور پیچان ہے۔ قطعی طور پر تو کوئی دبستان ایسا نہیں دور سائنفک تنقید سے ادب کی تفیم میں بغایت مدوم ہی ہو۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ سائنفک تنقید سے ادب کی تفیم میں بغایت مدوم ہی ہو ہے۔

#### 10.5 اردومیں سائنٹفک تنقید

مغرب میں سائٹفک تنقید کو کبھی غیر معمولی مقام و مرتبہ حاصل تھا اور وہاں یہ تنقید کا موٹر اور مقبول ترین دبستان تھا۔ لیکن اب جب کہ ساختیاتی، اسلوبیاتی اور قاری اساس تنقید جیسے میلانات سامنے آرہے ہیں سائٹفک تنقید کا شہرہ نسبٹاً کم ضرور ہواہے لیکن اس کی ا اہمیت اور شعر و ادب کے تفہیم و تجزیہ میں اس کی افادیت کا ایک زمانہ قائل ہے۔ مغرب میں سائٹفک تنقید کے ابتدائی نقادوں میں میتھو آر نلڈ کا نام سر فہرست ہے۔ ایلیٹ کے ہاں بھی سائٹفک تنقید کے رجانات ملتے ہیں۔ اُردو میں بھی مغربی اثرات کے باعث سائٹفک تنقید روشناس ہوئی اور ہمارے ہاں بھی کئی نقادوں نے اس دبستان سے وابستگی اختیار کی۔ کئی ایک کے ہاں دیگر رجانات کے ساتھ سائنٹفک رجانات کے ساتھ سائنٹفک تنقید سے تعلق رکھنے والے چند ناقدین کے حالاتِ زندگی اور کارناموں پر اختصار کے ساتھ روشنی ڈالیں گے۔

#### 10.5.1 سير عبد الله:

ڈاکٹر سید عبداللہ کا تعلق بنیادی طور پر فاری سے تھا۔ انہوں نے فارسی اوب کی تحقیق میں عمر عزیز کا بڑا حصہ گزارا۔ فاری کے نامور محققین میں ان کا شارہو تا ہے لیکن عجیب انفاق یہ ہوا کہ وہ پنجاب یونیورٹی (پاکستان) میں اُردو کے پر وفیسر ہوئے۔ سید عبداللہ نے نظریاتی اور اصولی مباحث کم بی کیے ہیں۔ ان کے مضامین عملی تقید کا عمدہ نمونہ قرار دیے جاتے ہیں۔ ڈاکٹر عبداللہ اوب اور زندگی کے رشتے کے قائل ہیں وہ معاشر تی سیاسی اور تہذیبی حالات پر زور دیتے ہیں اور ان کے بموجب یہی حالات ادیب کو لکھنے پر آمادہ کرتے ہیں۔ ان کی تحریروں میں تو شعبی پہلو بھی ماتا ہے لیکن سائنفک طرز تقید ان کے بال واضح ہے۔ ان کی عملی تنقید کی مضامین اس کا ثبوت فراہم کرتے ہیں۔ ان کی تعملی تنقید کے مضامین اس کا ثبوت فراہم کرتے ہیں۔ ہیں سائنفک شادہ کو نمیر معمولی قدرت حاصل تھی۔ انگریزی شعر وادب کا مطالعہ انہوں نے گہر انی سے کیا اُردو اور فارسی کے علاوہ انگریزی پر بھی سید عبداللہ کو غیر معمولی قدرت حاصل تھی۔ انگریزی کی اس کا شوت فراہم کرتے ہیں۔ اور وادر فارسی کے علاوہ انگریزی پر بھی سید عبداللہ کو غیر معمولی قدرت حاصل تھی۔ انگریزی کی شعر وادب کا مطالعہ انہوں نے گہر انی سے کیا ان کی ایک تاب فارسی کے ہندواد یوں اور شاعروں کے مختل اور شاعروں کے ہندواد یوں اور شاعروں کے ہندواد یوں اور شاعروں کے ہندواد یوں اور شاعروں کے خارے باہم کا تعقید میں اور شاعروں کو کمنائی کے غارہ باہم کا کہا ہوں نے گئی الیہ ہندواد تیوں اور شاعروں کو کہنائی کے غارہ باہم کیا ہیں تحقیق کی دشوار گزار مزدوں کو کہنائی کے غارہ باہم کیا ہوں کے میں اس کے مطالعہ کی وسعت، نظر کی گہر انی اور اسلوب کی دلّاویزی ظاہر ہوتی ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کا سائنفک تنقید میں اون شامروں ثور سیاسی نے اس کے مطالعہ کی وسعت، نظر کی گہر انی اور اسلوب کی دلّاویزی ظاہر ہوتی ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کا سائنفک تنقید میں اون شاعروں کو سیاسی نے اس کے مطالعہ کی وسعت، نظر کی گہر انی اور اسلوب کی دلّاویزی ظاہر ہوتی ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کا سائنفک تنقید میں اور شاعروں کو کہنائی کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے دلاویزی ظاہر ہوتی ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کا سائنفک تنقید میں اور شاعروں کو کہنائی کے اس کے دلاویزی طال کی دور کی کی اس کے دلاویزی ظاہر کو کر کو کر کی گور کی طالعہ کی دور کی کو کور کی کور کور کی کر کور کی کور کی کر کر کر کر کر

سید اعجاز حسین 1898ء میں راجہ پور، الہ آباد میں پیداہوئے۔ اعجاز حسین کی تعلیم الہ آباد اور پھر علی گڑھ میں ہوئی۔ 1929ء میں داخلہ لیالیکن ڈگری نہ لے سکے۔ جو کچھ کام کیا بعد میں کتابی صورت میں "آئینہ معرفت" کے عنوان سے شائع کر دیا۔ یہی اعجاز حسین کی کتاب تھی جو "تصوف کا اثر اُردوشاعری پر"سے متعلق تھی۔1934ء میں مخضر تاریخ اُردوادب شائع کی جس کو بے حد مقبولیت حاصل ہوئی۔ تیسری کتاب "خے ادبی رحجانات" ہے جس کے گئی ایڈیشن شائع ہوئے۔1954ء میں انہوں نے "مذہب اور شاعری" جیسی کتاب کھی۔ اسی کتاب پر انہیں ڈاکٹری ملی۔ ان کی دیگر کتابوں میں "اُردوادب آزادی کے بعد"، "ادبی ڈرامے"، "اُردوشاعری کاسابی کسی۔ اسی کتاب پر انہیں ڈاکٹری ملی۔ ان کی دیگر کتابوں میں سیداعجاز حسین آزاد منش اور نرم طبیعت کے مالک تھے۔ ہر چند کہ انہوں نے تحقیق پر زیادہ توجہ دی لیکن ایک ناقد کی حیثیت سے بھی وہ اپنامقام رکھتے ہیں۔ ان کے ہاں تھوڑا بہت تاثر آتی انداز بھی ملتا ہے لیکن اپنی

روش خیالی کے باعث وہ قدرے ترقی پینداور زیادہ تر سائٹفک میلان کے حامل ہیں۔وہ مصلحوں کے قائل نہیں، جرات اور بے باک سے کام لیتے ہیں۔ تاریخی اور عمرانی پہلوؤں پر زور دیتے ہیں۔ان کا ساجی شعور غیر معمولی تھا۔ان کے ہاں حالی اور آزاد کی روایات کی پیروی ملتی ہے۔ 10.5.3 اختر حسین رائے بوری:

اختر حسین رائے پوری 1912ء میں رائے پور میں پیدا ہوئے۔ تعلیم کی شکیل کے بعد انہیں ریاست حیدرآباد سے اعلیٰ تعلیم کے لیے پیرس جانے کی خاطر و ظیفہ ملا۔ چنانچہ انہوں نے پیرس سے ڈی۔لٹ کی ڈگری حاصل کی۔ پیرس سے واپسی کے بعد انہیں آل انڈیا ریڈ یو میں ملازمت ملی۔ بعد ازاں انہوں نے حکومت ہند کے شعبۂ تعلیمات میں نائب معتمد کاعہدہ سنبھالا۔اختر حسین رائے یوری نے تقسیم ہند کے بعد پاکستان کارخ کیا اور وہاں بھی محکمہ تعلیمات میں اعلیٰ منصب پر فائز ہوئے۔ ان کے نزدیک ادب کا مقصد صرف تفریخ اور جمالیاتی حس کی تسکین نہیں بلکہ ان کے نزدیک ادب اور انسانیت کے مقاصد ایک ہیں، ادب کے حدود غیر متعین ہیں اور ادب ہی زندگی کی ر ہنمائی کر سکتا ہے۔ ان کے نزدیک ادب میں زندگی کے حقائق اور آس یاس کی عکاسی ہونی چاہئے۔ یوں اختر حسین رائے پوری کے ہاں مارکسی نظریات بھی ملتے ہیں بلکہ ان کی کتاب" ادب اور انقلاب" تو اُر دومیں ترقی پیندی اور اشتر اکی نظریۂ حیات اور نظریۂ ادب کا اعلان نامہ متصور کی حاتی ہے مگر اپنی جذباتیت کے باعث وہ اشتر اکی نظریہ کے محض مبلغ بن کررہ گئے۔ کہیں کہیں تو جذباتیت کی لہرنہایت شدید ملتی ہے۔ان کی تحریروں میں سائنٹفک انداز تنقیدواضح ہے۔اختر حسین رائے یو<mark>ری</mark> کا مطالعہ وسیع اور نظر گہری ہے۔ پھریہ کہ انہوں نے مختلف ممالک اور زبانوں کے ادب کے مطالعہ سے اپنی نگاہ میں وسع<mark>ت</mark> پیدا کی۔ان <mark>ک</mark>ے ہمعصر وں کے یہاں بہت کم کے پاس بیربات ملے گی۔اس میں کوئی شبہ نہیں کہ انہوں نے اُردو تنقید کے انداز نظر کوبدل دیا۔وہ ادب کوزندگی کاتر جمان قرار دیتے ہیں۔زندگی کے مسائل ومعاملات، معاشرہ کے اقتصادی حالات کی روشنی میں وہ ادب کے کر دار کو اہم قرار دیتے ہیں۔ زندگی سے ہٹ کر وہ ادب کا تصور ہی نہیں کرتے بلکہ ادب کوزندگی کی کشاکش میں حصہ لینے پر زور دیتے ہیں تا کہ زندگی کو بہتر سے بہتر منزلوں کی طرف گامزن کیاجائے اور انسانیت کی فلاح کی راہیں نکل آئیں۔اختر حسین رائے پوری اپنے نظریات پر اٹل رہے جس کا اظہار ان کی عملی تنقید میں بھی ہو تاہے۔ان کے مضامین کا ایک اور مجموعہ "سنگ میل" ہے ۔اس میں بھی عملی تنقید کے اچھوتے نمونے ملتے ہیں۔اختر حسین رائے پوری کے مضامین کا ہندوستان کی کئی زبانوں میں ترجمہ ہو چکاہے۔ انہوں نے افسانہ نگاری بھی کی۔ ان کے افسانوں کے بھی دیگر زبانوں میں ترجمے ہو چکے ہیں۔ کسی زمانے میں انہوں نے سالہ، اُردو میں "ناخدا" کے قلمی نام سے کتابوں پر تبصرے بھی کیے ۔ان کی تحریروں میں توازن کی کمی پائی جاتی ہے۔ اپنی انتہا بیندی کی وجہسے ان کے موقف پر اثر پڑا۔

## 10.5.4 سيراحتثام حسين:

سید احتشام حسین 21/ اپریل 1912ء کو قصبہ ماہل، اعظم گڑھ، اترپر دیش میں پیدا ہوئے۔ تعلیم اعظم گڑھ اور الہ آباد میں ہوئی۔ ایم۔ اے کامیاب کرنے کے بعد 1936ء میں لکھنؤیونیورسٹی کے شعبۂ اُردومیں لکچر رمقرر ہوئے اور بہیں 1961ء میں پروفیسر اور صدر شعبۂ اُردو کی حیثیت سے تقرر عمل میں آیا۔ وہ ہمارے پہلے نقاد ہیں جنہوں نے تنقید کو پروپیگنڈہ نہیں بننے دیا۔ اور اُردو میں سائنلنگ تنقید کی بنیادیں مستحکم کیں۔ ان کی تحریروں میں غور و فکر کا عضر غالب ہے۔ خیالات کی پختگی، سلبحی ہوئی ذہنیت معروضیت اور دلچی انداز تحریر کی وجہ سے انہوں نے اُردو تنقید کو اعتبار بخشا۔ وہ اپنے مضامین میں ہئیت اور مواد دونوں کی اہمیت کو واضح کرتے ہیں۔ انہوں نے ساخ اور ادب کے رشتہ پر زور دیا ان کا ذہن صاف اور دلا کل معقول ہوتے ہیں۔ انہوں نے وسیح النظری سے کام لیا اور مارکس اور مغربی نظریات سے متاثر ہونے کے باوصف مشر تی تقیدی زاویوں کو ملحوظ رکھا اور سائنلف طرز کو اختیار کیا۔ ان کے اسلوب بیان میں وزن اور وقار ہے۔ وہ اپنی بات کو شدت لیکن وضاحت کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ مختصر سے کہ حالی، آزاد اور شلی نے جن ابعاد کی طرف رہنمائی کی قوار ہے۔ وہ اپنی بات کو شدت لیکن وضاحت کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ مختصر سے کئی مجموعے ہیں، جن میں روایت اور بغاوت، تقید اور عملی تقید و اور شلی نے بن ابعاد کی طرف رہنمائی کی اختیار کیا۔ ان کا داہوں نے وروشن رکھا۔ سید احتشام حسین نے ان راہوں کو روشن رکھا۔ سید احتشام حسین کے تقید کی مضامین کے کئی مجموعے ہیں، جن میں روایت اور بغاوت، فیلر فاؤنڈ بیشن کی دعوت پر امریکہ کاسفر بھی کیا۔ اس دوران وہ انگلستان اور چیرس بھی گئے۔ "ساطل اور سمندر"ان کاسفر نامہ ہے۔ فیلر فاؤنڈ بیشن کی دعوت پر امریکہ کاسفر بھی کیا۔ اس دوران وہ انگلستان اور چیرس بھی گئے۔ "ساطل اور سمندر"ان کاسفر نامہ ہے۔

عبادت بریلوی 14 راگست 1920ء کوبریلی میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے عربی کی تعلیم اپنے وقت کے علاسے حاصل کی اور اُر دو زبان وادب کے لیے مولانااختر علی تلہری سے اکتساب کیا<mark>۔ انہوں نے 94</mark>2ء میں ایم۔ اے کیااور1946ء میں بی ایچ۔ ڈی کی ڈگری حاصل کی۔ ان کے بی ایچے۔ ڈی کے مقالے کا عنوان "اُردو تنقید کا ارتقا" ہے جس کے کتابی صورت میں شائع ہونے پر اُردودُ نیامیں خاصی یذیرائی ہوئی۔ اس کے کئی ایڈیشن شائع ہو بچکے ہیں۔ ایریل 1950ء میں انہوں نے ترک وطن کیا اوریاکستان میں سکونت اختیار کرلی۔ یا کتان میں وہ اور بیٹل کالج لاہور میں ملازم ہوئے اور 1980ء میں ملازمت سے سبکدوشی عمل میں آئی۔ڈاکٹر عبادت بریلوی کامطالعہ بے حد وسیع تھا۔انہوں نے اُردو کے علاوہ فارسی اور انگریزی ادب کا بھی مطالعہ کیا۔ان کی تصانیف کی تعداد بھی بہت زیادہ ہے۔عبادت بریلوی اگر چہ کسی دبستان تنقید سے ایسے وابستہ نہیں لیکن ان کی تحریروں میں کلاسیکیت اور کسی حد تک تاثر اتی لے بھی مل جاتی ہے اور تنقید کاسائنٹفک نقطہ نظر ان کے مضامین میں عمومی طور پر ملتا ہے۔ وہ ادب اور زندگی کے رشتے پر زور دیتے ہیں۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ وہ کہیں کہیں ہے جا تفصیل اور تکر ارسے بھی کام لیتے ہیں لیکن پڑھنے والوں کے لیے معلومات کے خزانے بھی پیش کر دیتے ہیں۔مزید رپر کہ انہوں نے اپنے آپ کوکسی ایک موضوع تک محدود نہیں رکھا۔ان کے ہاں موضوعات کا تنوع ملتاہے اور اپنے متوازن نقطہ 'نظر کے باعث وہ نہایت ستنجل کر قلم اٹھاتے ہیں۔ انہوں نے ماضی کی روایات کا احترام کیاہے اور اس کے ساتھ وہ ادبی تخلیقات میں فنی باریکیوں پر بھی نظر رکھتے ہیں۔ ادب میں حسن ومسرت کی تلاش ان کا مقصود ہو تاہے۔عموماً ایساہو تاہے کہ کلاسکی اقد ارکے حامل نقاد جدید شعر وادب کو کچھ اچھی نظروں سے نہیں دیکھتے جبکہ عبادت بریلوی نئے رحجانات اور شعر و ادب کے عصری تقاضوں کو بھی سبھتے ہیں۔ ادب کے ساجی زندگی سے رشتے کے باوجود وہ ادب کو طبقاتی کشکش کا نتیجہ ماننے سے انکار کرتے ہیں۔ گویامار کسی تنقید کووہ رد کرتے ہیں۔ وہ تنقید کو صرف فن یارہ کی جانچ اور پر کھ کا آلہ نہیں قرار دیتے۔ان کے نزدیک تنقیدایک فن بھی ہے،ایک علم بھی۔سائنس بھی ہے اور جمالیات بھی، فلسفہ بھی ہے اور نفسیات بھی، عمرانیات بھی اور علم الا قوام بھی، معاشیات بھی، تہذیب بھی، سیاست بھی۔ غرض انسانی زندگی میں جتنے علوم ہیں ان سب کے مجموعے

کانام ان کے پاس تنقید ہے۔ چنانچہ عبادت بریلوی اپنی تنقید میں تجزیہ بھی کرتے ہیں اور زندگی کو حقیقوں کے پس منظر میں دیکھنے اور سمجھنے کی کوشش بھی کرتے ہیں۔ "اُردو تنقید کا ارتقا" کے علاوہ عبادت بریلوی کی کتابوں میں "غزل اور مطالعہ عزن "غالب اور مطالعہ عُنالب، مقدماتِ عبد الحق، اقبال کی اُردو نثر، تنقیدی زاویے "روایت اور تجربے" جدید شاعری اور "شاعری کی تنقید" شامل ہیں۔ مقدماتِ عبد العلیم:

عبدالعلیم، غازی پور کے ایک علم دوست گھرانے میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم کے بعد 1926ء میں جامعہ ملیہ اسلامیہ سے بی۔
اے (آنزز)کیا اور اعلیٰ تعلیم کے لیے جرمنی روانہ ہوئے جہاں سے انہوں نے اسلامک اسٹریز میں ڈاکٹریٹ کی ڈگری حاصل کی۔ پورپ سے واپی کے بعد جامعہ ملیہ، علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی میں اور کھنو یو نیورسٹی میں تدریس کے فرائض انجام دیتے رہے۔ 1954ء میں علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی میں عربی کے پروفیسر مقرر ہوئے اور 1968ء میں واکس چانسلرکے منصب پر فائز کیا گیا۔ عبدالعلیم نے زیادہ نہیں کھا۔ ان کے بہت کم بلکہ چند مضامین ہوں گے لیکن انہوں نے تنقید کے بنیادی اصولوں پر روشنی ڈالی۔ ان کے سب سے اہم مضامین "ادبی تنقید کے بنیادی اصولوں پر روشنی ڈالی۔ ان کے سب سے اہم مضامین "ادبی تنقید کے بنیادی اصولوں پر روشنی ڈالی۔ ان کے سب سے اہم مضامین "ادبی تنقید کے بنیادی اصولوں " اور "اردوادب کے رتجانات " بیں جو " نیاادب " میں شاکع ہوئے۔ پہلے مضمون میں انہوں نے عصری حالات اور جدید علوم کی روشنی میں ادبی تنقید کے بنیادی اصول وضع کے۔ انہوں نے ادب اور جمالیات کے تعلق سے بھی اظہار خیال کیا۔ ان کا دوسر امضمون "اردو کے رتجانات " خاص طور پر عملی تنقید کی اچھی مثال ہے۔ انہوں نے ادبی اور جمالیات کے تعلق سے بھی اظہار خیال کیا۔ ان کا دوسر امضمون "اردو کے بر جانات " خاص طور پر عملی تنقید کی اچھی مثال ہے۔ انہوں نے ادبی اور جمالیات کو سابی اور محاشر تی زندگی کی طبقاتی تھی کی تنجیہ ہیں۔ عبدالعلیم کو خوات کی تندید کی بی منظر میں دیاری کے شرور دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک ادب کے بی مروری ہے کہ دو اپنے زمانے کی ترجمانی کرے۔ وہ معاشرہ میں جاری کھی کو ایک نمایاں وصف یہ ہے کہ نور دیار کی کیا کھی نان کے پاس سائنفک طرز تنقید ماتا ہے۔ عبدالعلیم کی تنقید کا ایک نمایاں وصف یہ ہے کہ بیں۔ ہیں جاری کے عکمانہ شور کار فرما ہے۔ ان کی بات میں وازن ہو تاہے اور خیالات میں وزن۔

#### 10.5.7 آل احمد سرور:

آل احمد سرور،9 ستمبر 1911ء کو بدایوں میں پیدا ہوئے۔ والد کی ملازمت کی وجہ سے ان کی ابتدائی تعلیم مختلف مقامات پر ہوئی۔ انہوں ہوئی۔ انہوں ہوئی۔ انہوں سلم یونیور سٹی سے انگریزی میں ایم۔ اے کیا اور دوسال تک انگریزی کیچر رکی حیثیت سے پڑھاتے رہے۔ انہوں نے اُر دومیں منتقل ہو گئے۔ کئی سال کھنؤیونیور سٹی میں ریڈر کے منصب پر فائز رہے اور 1955ء میں علی گڑھ میں پروفیسر ہوئے۔ آل احمد سرور، اقبال انسٹی ٹیوٹ سری نگر میں بھی رہے۔ انجمن ترقی اُردو (ہند) کے معتمد عمومی تو وہ برسوں رہے۔ انہوں نے کئی بیرونی ممالک کے سفر کیے۔

ناقد کی حیثیت سے آل احمد سرور کو نہایت اونچامقام حاصل ہے۔ وہ قدیم اور جدید ادب کے بارے میں واضح نقطہ نظر رکھتے ہیں اور ادب کی ساجی انہیت کے قائل ہیں۔ آل احمد سرور کو ابتداہی سے ادبی ماحول ملا۔ ان کاساجی شعور بھی پختہ ہے۔ مغربی اور مشرقی ادبی

ر حجانات پر اُن کی گہری نظر ہے۔ انہوں نے انگریزی ادب اور تنقید کا بھی نہایت گہری نظر سے مطالعہ کیا ہے۔ اس کی جھلکیاں اُن کی تحریروں میں مل جاتی ہیں۔ آل احمد سر ورتر قی پیند تحریک سے وابستہ رہے۔اس تحریک کے اہم ستونوں میں ان کا شار ہو تا تھالیکن جدیدیت کے آغاز کے بعد انہوں نے خود کو حدیدیت سے وابستہ کر لبالیکن ہر جگہ اپنی شخصیت کی چیک اور انفرادیت کو بر قرار رکھا۔ان کے ہاں خواہ اد بی تنقید کی بھی قدرے جھلک مل جاتی ہو لیکن اُردو میں سائٹفک تنقید کی بنیادوں کو ان کی تحریروں سے استحکام حاصل ہوا۔ سائٹفک تنقید کو مقبول بنانے میں بھی ان کابڑا حصہ ہے۔ وہ تنقید کے تخلیقی پہلوؤں پر بھی زود دیتے ہیں اور تنقید کو تخلیق ہے کم درجہ کی چیز متصور نہیں کرتے۔ آل احمد سرور کی اُردو کی کوئی مبسوط اور مستقل کتاب نہیں۔ تنقید کی اصولی اور نظریاتی بحثیں بھی ان کے ہاں تم ملتی ہیں لیکن ان کا تنقیدی موقف واضح ہے کہ ادب کوزندگی کاتر جمان ہی نہیں نقاد بھی ہو ناچاہئے۔ان کے ہاں فلسفیانہ موشگافیاں نہیں،اُن کے مزاج کی رومانیت انہیں فلیفہ کی طرف جانے سے رو کتی ہے۔ سرور صاحب نے کلاسکی ادب کا گہر امطالعہ کیاہے جس کا استعال وہ اپنی تحریروں میں جابجا کرتے ہیں۔اس وجہ سے ان کے مضامین میں جامعیت یائی جاتی ہے۔ آل احمد سرور کی تنقیدی کتابوں میں "تنقیدی اشارے"، "نئے اوریرانے چراغ"،" نظر اور نظریے "،"مسرت سے بصیرت تک"اور دیگر کے علاوہ ان کی خو د نوشت "خواب باقی ہیں "ہے۔ المدين آزاديس اردويونوري

10.5.8 محمد حسن:

محمد حسن جولائی 1926ء میں مراد آباد میں پیداہو<mark>ئے۔ ابتدائی تعلی</mark>م مراد آباد میں پائی اور اعلیٰ تعلیم کے لیے لکھنؤیونیور سٹی کارخ کیا۔ جہاں 1946ء تا 1952ء طالب علم رہے۔ 1954ء می<mark>ں کھنؤیونیور سٹی ہ</mark>ی میں اُردو کے ککچر ر مقرر ہوئے۔ بعد ازاں مسلم یونیورسٹی علی گڑھ میں اُردو کے لکچر راور پھر ریڈر ہوئے۔ 1971ء میں سمیر پونیور سٹی <mark>می</mark>ں اُردو کی پروفیسر شپ پران کا تقرر عمل میں آیا۔ جہاں تین سال قیام کے بعد جواہر لال نہرویونیورسٹی میں اُردو کی پروفیسر شپ پر مامور ہوئے اسی دوران جواہر لال نہرو فیلوشپ ملی اور وہ اپنے علمی و اد لی کاموں میں مصروف رہے۔ انہوں نے "عصری ادب" کا باو قار جریدہ شائع کیا۔ تنقید میں ان کا مقام اونچاہے۔ ہر چند کہ انہوں نے مارکسی تنقید پر توجہ دی وہ ادب کو عمرانی ، تاریخی اور ساجی کسوئی پر بھی پر کھتے ہیں۔ اپنے استاد پر وفیسر احتشام حسین کے فکر ونظر کی اُن یر گہری جھاپ ہے۔ وہی انداز فکر اور مطالعہ کی گہرائی۔ لیکن اُن کی اپنی انفرادیت انہیں احتشام حسین سے ممیز کرتی ہے۔ ان کے ہاں معروضیت ہے۔ وہ کسی جانبداری کے قائل نہیں۔ان کی تنقید تکلف بر طرف کااند ازر کھتی ہے اوروہ دوٹوک فیصلے کرنے کے عادی ہیں۔ان کی تنقید کے یہی وہ امتیازی اوصاف ہیں جو اُن کی شاخت ہیں۔ وہ موضوع اور موادیر زور دیتے اور حقیقت کی ترجمانی کرنا چاہتے ہیں۔ وہ مصلحتوں کے قائل نہیں اور نہ عبارت آرائی اور انشا پر دازی سے کام لیتے ہیں۔ محمد حسن تنقید میں مرعوبیت کے روادار نہیں۔ان کاطرزِ تنقید مدلل ہے۔وہ بیدار مغزی سے کام لیتے ہیں۔

محمد حسن کا مغربی ادب کا مطالعہ بغایت وسیع ہے۔ اور وہ اس مطالعہ کو اُر دو شعر وادب پر تنقید کرتے ہوئے سلیقے اور شاکشگی سے کام میں لاتے ہیں۔مجمد حسن نے بہت زیادہ لکھااور پھر اُردو، ہندی اور انگریزی تنیوں زبان میں۔اُن کی اب تک کوئی 50 کتابیں منظر عام پر آ چکی ہیں۔ تنقید میں اُن کی چند کتابوں کے نام ہیں، اُر دوادب میں رومانی تحریک "جلال لکھنوی" دبلی میں اُر دوشاعری کا تہذیبی اور فکری پس

منظر، ادبیات شاسی، نیاادب اور عرض ہند۔ محمد حسن نے ڈرامے بھی لکھے۔ "نئے ڈرامے" ان کے ڈراموں کا انتخاب ہے۔ "ضحاک" ان کا مقبول ترین ڈراماہے۔

# 10.6 اكتساني نتائج

#### اس اکائی کے مطالع کے آپ نے درج ذیل ہاتیں سیکھیں:

- ترقی پیند نقطهٔ نظر کی بنیاد جدلیت پر ہے اس لیے ہر زمانے میں آنے والی تبدیلیوں کااثر اس نے قبول کیا۔
- مارکسزم کے تحت شروع ہونے والے سفر میں حقیقت پیندی، مقصدیت اور زندگی کے تعلق کے ساتھ اس میں وسعت آئی۔ اسی لیے ترقی پیندی کے دوسرے دور ہی میں بعض نمایاں تبدیلیاں نظر آنے لگتی ہیں۔
- آل احمد سرور، احتشام حسین، ممتاز حسین اور مجنول گور کھپوری وغیرہ نے ادب کی تفہیم کے لیے زبان، جمالیاتی اقد ار اور اظہار کی خوبیوں پر توجہ دی۔ان کے یہاں جدلیاتی نقطۂ نظر کے ساتھ تاریخی شعور کا احساس بھی ملتاہے۔
- خاص طور پر نظیر اکبر آبادی، میر تقی میر اور اس عهد کے دوسرے شعر اکے مطالعے میں ساجی و تاریخی مطالعے پر زور دیا گیا ہے۔ یہ دور تنقید میں ترقی پیند نقطۂ نظر کے عروج کا دور ہے۔اس زمانے میں ادب اور تنقید کو نئے پیانے پر پر کھنے کی کوشش کی گئے۔
- ترقی پیند تنقید کا تیسر ادور ہماراموجو دہ عہدہے جس میں گئی ادبی رحجان سامنے آئے۔نو تنقید ، نئی رومانویت یاجدیدیت کار حجان بھی اسی عہد میں آیا۔ جسے ترقی پیندری کار دعمل قرار دیا گیا۔ لیکن ان رحجانات کا اثر دیر پانہیں رہا۔ ان کا بیر اثر ضرور ہوا کہ ترقی پیندرینیں وسعت آئی۔
- ساجیاتی تنقید کے ساتھ اس نے زبان واظہار بیان اور جمالیاتی اقد ارسے اپنار شتہ زیادہ بہتر طور پر استوار کیا اور ساجیت کو صرف تاریخی حقائق کے بیان کے بجائے زندگی پر اثر انداز ہونے والی قوت کی شکل میں دیکھا۔ اور اس طرح ایک نے ادبی مطالعے کی بنیاد ڈالی۔
  بنیاد ڈالی۔
  - سائنٹفک تنقید اُردو تنقید کا ایک اہم اور قابلِ ذکر دبستان ہے۔
- تنقید میں اور کئی دبستان ہیں مثلاً تاثراتی تنقید، ادبی تنقید، مارکسی تنقید اور اب اسلوبیاتی تنقید اور قاری اساس تنقید وغیرہ وغیرہ تنقید میں عائم سائنٹفک تنقید کی اپنی انفرادیت اور اہمیت ہے۔
- سائٹفک تنقید میں کسی واضح رحجان میلان یا تحریک سے وابستگی اختیار کیے بغیر بس علمی، ادبی اور فنی زاویوں سے ادبی فن پاروں کا حائزہ لیاجا تا ہے۔
- سائٹفک تنقید کے نزدیک کوئی فن پارہ کسی نہ کسی نظریہ کا حامل ضرور ہو تا ہو لیکن سائٹفک تنقید کے نزدیک شعر وادب میں نظریات اور میلانات براہ راست جگہ نہیں پاتے بلکہ ادب پارہ کا جائزہ لیتے ہوئے متن اور اقد ارکو معروضی زوایہ سے جانچا پر کھا جاتا ہے۔

- سائنگفک تنقید اُن تاریخی اور معاشرتی عوامل سے صرفِ نظر نہیں کرتی جن میں ادیب اور نقاد سانس لیتے اور ادب پارہ تخلیق پاتا ہے۔ سائنگفک تنقید میں جمالیاتی پہلوؤں کو بھی ملحوظ رکھا جاتا ہے لیکن اپنی زبان کو تشبیبات، استعارات اور تلمیحات وغیرہ سے دور رکھا جاتا ہے۔ گویااس کی زبان مقفیٰ، مسجع اور مرصع نہیں ہوتی۔
- سائٹفک تنقید دراصل سائنسی تنقید ہے۔ سائنس کسی شئے کی حقیقت کو دیکھنے، سمجھنے اور اس پر غور وفکر کرنے کے بعد نتائج اخذ کرتی ہے۔مشاہدے، تجربے اور تجزیے کے بغیر حقیقت کی تلاش اور حقائق تک رسائی ممکن نہیں۔
- سائٹفک نقاد ادب اور زندگی کے رشتہ کا قائل ہے۔ وہ ادب کو زندگی کا ترجمان گردانتا ہے اور ادب، ادیب اور قاری کو ایک دوسرے سے مربوط اور منسلک کرتا ہے۔
- سائٹفک نقاد کے نزدیک فنکار معاشرت سے اثرات قبول کرتے ہوئے ہی ادب تخلیق کر سکتا ہے۔ وہ گہرے سیاسی، معاشی معاشر تی اور تاریخی شعور کا حامل ہو تاہے۔ اس طرح آس پاس کے حالات سے باخبر رہتا اور اپنے مشاہدات، محسوسات، تاثرات اور تجربات کو ادب کی صورت میں زمانے کے آگے پیش کر دیتا ہے۔
- سائنٹفک نقاد انتہا پبندی سے کام نہیں لے گا بلکہ اپنی بات متوازن اور معتدل پیرایہ میں ضبطِ تحریر میں لائے گا۔ سائنٹفک نقاد زندگی کے حرکی ہونے پرایقان رکھتا ہے۔
- اُردو میں جن ناقدین کے پاس سائنٹفک تنقید کا میلان ملتاہے اُن میں سید عبداللہ، سید اعجاز حسین، اختر حسین رائے پوری، سید احتشام حسین، عبادت بریلوی، عبدالعلیم، آل احم<mark>ر سرور اور محمد حسن</mark> وغیرہ شامل ہیں۔

#### 10.7 كليدى الفاظ

الفاظ : معنی

ا قتصادی : معاشی،مالی

منطبق : موافق، يكسال

وجدان : دریافت کرنے کی قوت

اعتدال : در میانی در جبر

سرعت : تيزي

توہمات : توہم کی جمع، مشکوک، گمان، وسوسے میں پڑنا

دوررس : بلندخيال

تغير پذير : بدلنے والا

ار فع : نهایت بلند،عالی مرتبه

من حيث المجموع : مجموعي طورير

كماحقه : ځميك، ځميك

سعی : کوشش

#### 10.8 نمونه امتحاني سوالات

#### 10.8.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1. "تقیدی جائزے"کے مصنف کانام بتائے؟

2. سیدعبدالله کا تعلق تنقیہ کے کس دبستان سے ہے؟

ارکسی نظریات کو کس سنه میں مقبولیت حاصل ہوئی؟

4. یروفیسر آل احمد سرور کس تحریک کے ہر اول دیتے کے نقاد ہیں؟

5. عبادت بریلوی کس سنه میں پیدا ہوئے؟

6. مار کسی / ترقی پیند تنقید سے وابستہ دو نقادوں کے نام بتا پیے؟

7. "ادب اور انقلاب" کے مصنف کا نام بتایئے؟

8. پروفیسر احتشام حسین کی جائے پیدائش کہاںہے؟ 🚺 🌁

9. سیداعجاز حسین کی پہلی کتاب کون سی ہے؟

10. محمد حسن کی پیدائش کہاں ہوئی؟

#### 10.8.2 مخضر جوابات کے حامل سوالات:

1. مار کسی تنقید اور ترقی پیند تنقید میں کیا فرق ہے؟

2. ساجی مطالعے اور ساجیاتی مطالعے میں کیا فرق ہے؟ کن ناقدین نے ساجیاتی مطالعے پر زور دیاہے؟

3. سائنٹفک تنقید کے حوالے سے عبادت بریلوی کے بارے میں اپنی معلومات کا اظہار کیجیے؟

4. ادب اور زندگی کے رشتے پر روشنی ڈالیئے۔

5. احتشام حسین کی تنقید نگاری پر ایک نوٹ لکھئے۔

#### 10.8.3 طویل جوامات کے حامل سوالات:

1. ترقی پیند تنقید کی بنیادی اہمیت کیاہے؟ ترقی پیند تنقید ادبی مطالع میں کن باتوں پر زور دیتی ہے؟

2. سائنفک تقید کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟ تفصیل سے کھیے۔

ترقی پیند تنقید کے تیسر بے دور کے چار ناقدین کی تنقید کی آراپر ایک جامع نوٹ کھئے۔

# 10.9 تجويز كرده اكتسابي مواد

- اختر حسین رائے پوری
  - اختر اور بينوي

  - احتشام حسين
  - آل احمد سرور
  - مجنول گور کھپوری
    - محمدحسن
    - قمررئيس

- 1. ادب اور انقلاب
  - 2. تتحقیق و تنقید جدید
- اردوادب کے رجحانات پرایک نظر ڈاکٹر عبدالعلیم
  - 4. ادب اور ساج
  - تقید اور عملی تنقید
    - 6. تنقيري حاشي
    - 7. ادبی ساجیات
  - 8. تلاش و توازن



# اكائى 11: نفساتى تنقيد

|                                                                                | اکائی کے اجزا |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| تمهيد                                                                          | 11.0          |
| مقاصد                                                                          | 11.1          |
| نفسياتى تنقيد: تعريف ومفهوم                                                    | 11.2          |
| نفسياتى تنقيد كاارتقا                                                          | 11.3          |
| علم نفسیات کے اہم مباحث                                                        | 11.4          |
| ا تا این انظریه بیشن از در در در این از در | 11.5          |
| نظريه لاشعور اورجبلت                                                           | 11.6          |
| نظریه احساس کمتری                                                              | 11.7          |
| اجتماعی لاشعور کا نظریه                                                        | 11.8          |
| نفسیات اور ادبی تن <b>قی</b> د کے طریق کار                                     | 11.9          |
| اكتسابي نتائج                                                                  | 11.10         |
| کلیدی الفاظ                                                                    | 11.11         |
| نمونه امتحانى سوالات                                                           | 11.12         |
| معروضی جو ابات کے حامل سوالات                                                  | 11.12.1       |
| مختصر جوابات کے حامل سوالات                                                    | 11.12.2       |
| طویل جو ابات کے حامل سوالات                                                    | 11.12.3       |
| تجويز كر ده اكتساني مواد                                                       | 11.13         |

# 11.0 تمهير

ادب و شاعری کو پر کھنے کے لیے ادبی تنقید وجود میں آئی۔ اس کے بہت سے دبستان سامنے آئے۔ یہ دبستان ادب کو مختلف نظریات کی عینک سے دیکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ نفسیاتی تنقید بھی انہیں دبستانوں میں سے ایک ہے۔ نفسیاتی تنقید، تنقید کی وہ قسم ہے، جس میں ادب کا مطالعہ ادیب یا تخلیق کارکی شخصیت اور اس کی ذہنی کیفیات کو سامنے رکھ کر کیا جاتا ہے۔ جدید دور میں علم نفسیات کے بے شار نظریے سامنے آئے ، انہیں نظریات کے حوالے سے ادب کو سمجھنے اور سمجھانے کا کام نفیاتی تنقید کرتی ہے۔اس دبستان کے حامی نقاد شاعر ، ادیب اور خالق کو مد نظر رکھ کر اور اس کی انفرادی اور اجتماعی زندگی کوسامنے رکھ کر ادب اور شاعری کو سمجھتے ہیں، پیرسب سے پہلے یہ دیکھتے ہیں کہ ادیب اور شاعر کے زندگی گزارنے کا کیاروتے ہ رہاہے۔ان کا خیال ہے کہ ہر تخلیق پر خالق کا اثر غیر شعوری طور پریڑتا ہی ہے ، اس لیے اس کی نفسیات کوسب سے پہلے دیکھنا چاہیے۔

#### 11.1 مقاصد

### اس اکائی کے مطالع کے بعد اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- نفساتی تنقید کے میاحث سے واقف ہو سکیں۔
- نفساتی تنقید کے آغاز وارتفا کے بارے میں جان سکیں۔
  - علم نفسیات کے اہم مباحث سے آگاہ ہو سکیں۔
    - تحلیل نفسی کے نظریے کو سمجھ سکیں۔
- نظریه لاشعور اور جبلت کا ادراک کر سکیں ۔ نظریہ لاشعور اور جبلت کا ادراک کر سکیں ۔
  - نظریہ احساس کمتری کے بارے میں معلومات حاصل کر سکیں۔
  - نفسیات اور ادبی تنقید کے طریق کارسے آشاہو سکیں۔

# 11.2 نفساتی تنقید: تعریف ومفهوم

نفیاتی تنقید (Psycholgical Criticism) جے نسفیاتی تحکیلی (Psychoanalytic) تنقید بھی کہا جاتا ہے،مصنف کے غیر ارادی اطلاعات کا تجزیہ ہے۔ بیہ تجزیہ مصنف کے سوانحی حالات پر مر کوز ہو تاہے۔اس کا بنیادی مقصد کسی ادبی تخلیق میں موجو د مصنف کے پس منظر سے جڑے ہوئے لاشعوری عناصر کا تجزیہ کرناہو تاہے۔

نفساتی تنقید میں طرز رسائی کے کئی طریقے ہیں،لیکن بالعموم وہ ذیل کے تین میں سے ایک یا ایک سے زائد طریقوں سے کام لیق ہے:

- (i) فن کے تخلیقی کی تحقیق ۔ یعنی ادبی ذہانت کی نوعیت کیاہے اور عام ذہنی کار گر دیوں سے اس کا تعلق ہے؟
- (ii) کسی مخصوص فن کار (شاعر /مصنف) کانفسیاتی مطالعہ جس کا مقصد بید دیکھنا ہو تاہے کہ فن کار کے حالات زندگی کس طرح اینے مہیجات یا کر دار (behaviur) کو متاثر کرتے ہیں۔
  - (iii) زبان کے وسلے سے اور نفسیاتی طریقوں کی مد دسے کسی افسانوی کر دار کا تجزیہ۔
- دیگر تنقیدی نظریوں کی طرح نفساتی تنقید بھی متن کی تعبیر کاایک طریقہ ہے۔اس کے ذریعے یہ معلوم کیا جاسکتا ہے مصنف نے کس ترغیب اکساہٹ کی بنایر کسی خاص موضوع کا انتخاب کیااور کس طرح اس کاماضی اثر انداز رہا۔

نفسیاتی تنقید شعور اور لاشعور کی سطح پر انسانی رویے سے سر وکار رکھتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اس میں کر داروں کے عمل کو پیش نظر رکھتے ہوئے ان کے ارتقاء کا جائزہ لیا جاتا ہے۔ فرائد کے مطابق کوئی بھی ادبی تخلیق مصنف کے لاشعور کی ذہن کا خارجی اظہار ہو تا ہے۔ نظر رکھتے ہوئے ان کے ارتقاء کا جائزہ لیا جاتا ہے جو فرائد اور اس کے بعد کے نظریہ سازوں نے استعال کیے نفسیاتی تنقید میں فزکارے کے مطالع کے ان طریقوں سے کام لیا جاتا ہے جو فرائد اور اس کے بعد کے نظریہ سازوں نے استعال کیے سے۔ نفسیاتی تنقید کاموضوع بحث یہ ہوتا ہے کہ ادبی متن بھی خوابوں کی طرح مصنف پوشیدہ لاشعور، خواہشات اور ہیجان کا اظہار کرتا ہے۔ اور یہ تخلیق مصنف کی اپنی اعصاب زندگی کی پیداوار ہوتی ہے۔

# 11.3 نفساتي تنقيد كاارتقا

جدید دور میں تقید کے جتنے بھی دبستان اور نظر بے موجود ہیں، وہ سب مغربی علوم سے مستعار ہیں۔ نفسیاتی تقید کسی شکل میں اتنی ہی قدیم ہے جتنا کہ خود فن تقید نفسیاتی فکر اور روتے ہوتو قدیم یونان میں افلاطون اور ارسطوکے یہاں بھی موجود ہے، ارسطون اسے وضاحت کے ساتھ پیش کیا ہے، اسی طرح لان جائی نس کے بعض خیالات بھی نفسیاتی تنقید کے ذیل میں آسکتے ہیں۔ فن کارکی سوائح حیات کے تعلق سے فن پارہ کے مطالعہ کی مثالیس سولہویں صدی میں بھی خوب مل جاتی ہیں۔ لیکن انیسویں صدی میں ساجی علوم، عمرانیات، نشریات، اقتصادیات وغیرہ نے جیرت انگیز طور پر ترقی کی، انہیں علوم میں سے ایک علم نفسیات بھی ہے۔ نفسیاتی سائنس نے انسانی ذہن کے پر اسرار گوشوں کی نقادوں نے نفسیاتی اکتشافات کی روشنی پر اسرار گوشوں کی نقادوں نے نفسیاتی اکتشافات کی روشنی میں بہت سے قدیم اور جدید ادبی مسائل کو حل کرنے میں کامیابی حاصل کی ہے، اور بعض آج بھی کررہے ہیں۔

میں نظر آتی ہے۔

میکس نورڈن اور ایڈمنڈولس نے نفسیات کے حوالے سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ اصولی طور سے ہر تخلیق کار ذہنی لحاظ سے ابنار مل یااعصابی خلل کا مریض ہوتا ہے۔ ان دونوں نقاد کی پیروی لائنل ٹرننگ نے بھی کی ہے۔ لیکن اس نے یہ بھی اضافہ کیا ہے کہ ایک فن کار کا اعصابی خلل عام انسانوں کے اعصابی خلل سے مختلف ہوتا ہے، فن کار اسے اپنے فن کے ذریعے ادب کے ایسے سانچے میں ڈھالتا ہے کہ یہ عام لوگوں کے لیے قابلِ قبول بن جاتا ہے۔

اُر دو تنقید میں نفسیاتی نقطۂ نظر کو سامنے رکھ کر اب تک جو کچھ لکھا گیاہے وہ بہت مختصر اور محدود ہے۔اردو تنقید کی ان تحریروں کو ہم تین حصوں میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

1 ۔ تنقید میں وہ نفساتی خیالات جو بالکل غیر شعوری طور پر اُردو کے بعض قدیم ناقدوں کے یہاں آگئے ہیں۔مثلاً محمد حسین آزادٓ، حالیٓ آور شبکیؔ کی بعض تحریروں میں اس کے خفیف سے اثرات ظاہر ہوتے ہیں۔

2 ۔ ایسی تحریریں جن میں علم نفس یا نفسیات سے عمد أبحث کی گئی ہے ، لیکن یہ اس وقت کی تحریریں ہیں جب اُردو تنقید میں فرائیڈ ، اڈلر اور یونگ کا تعارف بھی نہیں ہوا تھا۔ ایسے اُردو تنقید نگاروں میں وحید الدین سلیم اور مرزا محمد ہادی رسوآ کے نام اہمیت کے حامل ہیں۔ گو کہ ان دونوں کی اس موضوع پر کوئی باضابطہ تنقیدی کتاب نہیں ملتی ، وونوں حضرات نے مختلف او قات میں اس نظر بے سے متاثر ہو کر پچھ مضامین لکھے ، جو مختلف رسالوں میں شائع ہوتے رہے۔ ان حضرات کی رایوں کا مطالعہ کرنے سے اندازہ ہو تا ہے کہ یہ بھی وہی پچھ کہنا چاہتے ہیں ، جو بعد کے تنقید نگاروں نے فرائیڈ کے نظر بے سے متاثر ہو کر کہے ہیں۔ ان میں سے بعض کا نظریہ اڈلر اور یونگ کی رایوں سے بھی جاماتا ہے۔ لیکن اتنا تھینی طور پر کہا جاسکتا ہے کہ اس وقت اُردو تنقید میں اس طرح کے خیالات بالکل نئے اور اجنبی تھے۔

3. تیسری قسم کی تنقیدی تحریریں وہ ہیں، جن میں فرائیڈ کے نظریے کے اثرات کوصاف طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ اس سلسلے میں پہلا نام میر اجی کا ہے۔ نفسیاتی تنقید کو اُردو میں باضابطہ اور اصولی طور پر متعارف کرانے کا سہر امیر اجی کے سربندھتا ہے۔ میر اجی کے بعد کے نفسیاتی تنقید نگاروں میں ان ناموں کو اہمیت حاصل ہے۔ حسن عسکری، رفیع الزمال، وجبہہ الدین احمد، آفتاب احمد، شیر محمد اختر، ریاض احمد، فراق گور کھپوری، ڈاکٹر سید عبداللہ، وزیر آغا، دیوندراسر، محمد حسن، غلام حسین اظہر، شبیہ الحسن، قمرر کیس وغیرہ۔

# 11.4 علم نفسیات کے اہم مباحث

نے علوم اور جدید سائنس نے عجیب عجیب رازوں کے چہروں سے نقاب ہٹائی ہے۔ ان میں سے ایک رازیہ ہے کہ ہمارے ذہن و دماغ کے اندر بہت سی ان جانی و نیائیں آباد ہیں۔ ہم جو کچھ کہتے یا کرتے ہیں اس میں ان دنیاوں کے عکس کسی نہ کسی صورت میں ضرور نظر آتے ہیں، جو علم ہمارے ذہن و دماغ کے ان تہہ خانوں میں گھس کر سر اغر سانی یا جاسوسی کاکام کر تاہے، اسے نفسیات کاعلم کہتے ہیں۔ یہ علم ان باتوں سے سر وکارر کھتاہے کہ انسان کس طرح سوچتاہے، کس طرح محسوس کر تاہے اور کس موقع پر اس کے کیا جذبات ہوتے ہیں۔ علم نفسیات کے ماہرین علامیں تین ناموں کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے، جس میں پہلانام فرائیڈ کاہے، دوسر ااڈلر اور تیسر ا

نام ہونگ کا ہے۔ فرائیڈ انسانی نفسیات کاماہر ڈاکٹر تھا، جبکہ اڈلر اور ہونگ فرائیڈ کے شاگر دستھے۔ فرائیڈ نے اپنے کئی نظریہ جیس کیے ہیں، جن میں ،، نظریہ تحلیل نفسی، اور ،، نظریہ جبلّت ،، کوزیادہ اہمیت حاصل ہے۔ فرائیڈ کے شاگر داڈلر کے نظریہ کو، نظریہ احساسِ کمتری، کے نام سے موسوم کیاجا تاہے، جبکہ اس کے دوسرے شاگر دیونگ کے نظریہ کو،،اجتماعی لاشعور،،کانام دیا گیاہے۔اب ہم ان نظریات پر تفصیلی گفتگو کریں گے۔

# 11.5 تحليل نفسي كا نظريه

سگمنڈ فرائیڈ (Psychoanalysis) آسٹر ملی ماہر نفسات تھا۔ وہی تحلیل نفسی (Sigmund Freud) کے نظریے کا موجد ہے۔ تحلیل نفسی کا مطلب ہے، ذہن کی تہہ میں چیسی ہوئی باتوں کا پیۃ لگانا۔ یہ ایک علم ہے جس کے ذریعے انسانی ذہن و دماغ کے بیج و خم کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ تحلیل نفسی ایک جدید نفسیاتی علم ہے اور جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہو تا ہے کہ یہ دماغی تجزیہ اور نیوراتیت مطالعہ کیا جاتا ہے۔ تحلیل نفسی کے ذریعے شروع کیا (Neurosis) کے علاج کا نام ہے۔ فرائیڈ نے سب پہلے 1881ء میں ہیسٹریا کی ایک بیار عورت کا علاج تحلیل نفسی کے ذریعے شروع کیا تھا۔ بعد میں جیسے جیسے اس کا علم لوگوں میں بڑھتا گیا، ادب اور ادیب کے بارے میں بھی انہیں طریقوں کو استعمال کیا جانے لگا اور تحلیل نفسی کی دریافت ادبی تنقید میں اہمیت کی نگاہ سے دیکھی جانے لگی۔ تحلیل نفسی انسان کی انفرادی زندگی کے مدفون حالات اور پیچیدگی (Complexes) کی تلاش کانام ہے۔ ارونگ ہووکاخیال ہے کہ:

" تحلیل نفسی انسانی شخصیت کو متحرک اور موثر انداز میں دیکھتی ہے، جو اندرونی طور پر ایک میدان جنگ کا نقشہ رکھتی ہے، جس میں پہچان اور ضبط و نظم خواہش اور روایات میں سخت کشکش ہوا کرتی ہے۔ یہ نظر یہ یقینی طور پر داخلی تحریکات کی جانچ پڑتال کرتا ہے۔ انیسویں اور بیسویں صدی کی تحریروں میں بہت زیادہ عام ہے۔ تحلیل نفسی نقاد کو صرف ادب میں لاشعور کی نمائندگی اور انرات کی تخلیق سے دوچار نہیں کرتی بلکہ اس طرح مطالعہ کے لیے ایک بہترین مکانید گی اور انرات کی تخلیل نفسی انسان کی خارجی باتوں سے گزر کراس کے باطن تک پہنچنے کی کوشش کرتی ہے اور معاشرتی پر دوں کے پیچھے انسان کی شخصیت کی تہہ میں حقیقوں کی جستجو کی تے۔ جو کہ ہمارے موجودہ ادب سے بہت زیادہ قریب ہے "۔

(بحواله، جديد أردو تنقير، اصول و نظريات، ص208)

نفسیاتی اسکولوں کے نقادوں میں ایک اہم نام ہربرٹ ریڈ کا ہے۔ اس نے نفسیات کوادب کے سمجھنے کاذریعہ مانا ہے، وہ تنقید کے لیے شخلیل نفسی کو بہترین آلہ قرار دیتا ہے۔ اس کا خیال ہے کہ تحلیل نفسی ادبی نقاد کے کئی مسائل کو حل کرسکتی ہے، یہ ذہن کے ان تاریک بہلوؤں پرروشنی ڈالتی ہے جواب تک کسی ادبی نقاد کی نگاہ میں نہیں تھے۔

فرائیڈ کے نظریۂ تحلیل نفسی نے یہ بات ثابت کر دی ہے کہ انسان کی شخصیت کے اجزا جنسی خواہش سے ترتیب پاتے ہیں۔ فرائیڈ

کاخیال ہے کہ انسان بچپن سے اپنی جنسی خواہشات کو دباتار ہتا ہے، جو کہ لاشعور میں جمع ہوتی رہتی ہیں (شعور اور تحت الشعور کے متعلق فرائیڈ کے نظر یے کی وضاحت آئندہ سطور میں کی جائے گی) اس نظر یے کے مطابق بچہ سب سے پہلے ماں اور باپ کے عشق میں متعلق فرائیڈ کے نظر یے کی وضاحت آئندہ سطور میں کی جائے گی) اس نظر یے کے مطابق بچہ سب سے پہلے ماں اور باپ کے عشق میں گر فتار ہوتا ہے، جس کو فرائیڈ نے اوڈی پس کومپلکس (Oedipus Complex) اور الکٹر اکومپلکس) (Electra Complex کانام دیا ہے۔ بچہ اپنی ذات کو اپنے باپ کاروپ دینے کی کوشش کرتا ہے اور اس کی نقلیں اتارتا ہے اور ماں کو عاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اور کی پس البحض بچپن سے ہی بیٹے کی ماں کی طرف رغبت اور اس کی غیر معمولی محبت کو ظاہر کرتی ہے۔ اسی طرح الکٹر البحض بیٹی کی باپ کی طرف رغبت اور اس کی غیر معمولی محبت کو ظاہر کرتی ہے۔ اسی طرح الکٹر البحض بیٹی کی باپ کی طرف رغبت کانام ہے۔ یہ دونوں اصطلاحات یونانی دیو مالا سے لی گئی ہیں، جو یونان کے دومشہور المیہ ڈراموں سے ماخو ذہیں۔ الکٹر الی قشم سو فو کلیز کے ڈراموں میں ملتی ہیں۔

ادب میں عام اور واضح طور پر ان الجھنوں کی (اوڈی پس اور الکٹر الجھنوں کی) مثالیں نظر نہیں آتیں، خاص طور سے اُر دوادب میں انہیں تلاش کرنا اور زیادہ دشوار ہے، اس لیے کہ یونانی دیومالاؤں کی طرح اُر دو کے پس منظر میں ایسی روایتیں نہیں ہیں، پھر بھی بعض تاہیجات اور شعر میں استعال ہونے والے الفاظ کو تھینج تان کریہاں تک لے آیا گیا ہے۔ ریاض احمد نے ان الجھنوں کو شیریں فرہاد کے قصّہ جوئے شیر میں تلاش کرنے کی کوشش کی ہے اور ساتھ ہی یونگ کا بیان لکھا ہے جس نے خصر "مکندر اور آبِ حیات کے قصّہ میں اس الجھن کو ثابت کیا ہے:

"آبِ حیات اور خضر مل قصة کم و بیش ایک عالمگیر حیثیت کا مالک ہے۔ ڈاکٹر یونگ اس قصة کی تشر تے کرتے ہوئے کصح بین کہ خضر کی رہبر می میں سکندر کا یہ سفر دراصل زندگی کے اس عام تصور ہی کا نتیجہ ہے جس سے خاص وعام سب واقف ہیں۔ سبجی جانتے ہیں کہ رحم مادر زندگی کا سر چشمہ ہے۔ چنانچہ چشمر حیوال اس کا ایک خارجی تصور ہے۔ ظلمات اور چشمر حیوال کی نم آلود فضا پیدائش کے اوّلین کمحول کی یاد کا عکس ہے۔ وہی تاریکی اور نمی جو شکم مادر کے تصور سے وابستہ ہے چشمر حیوال اور ظلمات کے تخیلات میں اپنی تسکین کاسامان چاہتی ہے۔"

(تنقيري مسائل، ص102)

یونگ نظریۂ تحلیل نفسی میں فرائیڈ کاہم خیال نہیں ہے، اس نے فرائیڈ سے اختلاف کرتے ہوئے اپناالگ خیال پیش کیا ہے۔ اس نے اسپے تنقیدی نظریۂ تحلیل نفسی کی بجائے تحلیلی نفسیات (Analytical Psychology) کالفظ استعمال کیا ہے۔ یونگ کے اسپے تنقیدی نظریات کے سلسلے میں تحلیلی نفسیات انکا نظریہ دیومالاؤں کے نصور سے جاماتا ہے، جس کی بنیاد پر اس نے،،اجتماعی لا شعور،، کے خیال کو مکمل طور پر ایک فلسفہ بناکر پیش کرنے کی کوشش کی ہے، جس کا بیان آئندہ اور اق میں آئے گا۔ یونگ کے ،،نفسیاتی تحلیل،، کے خیال کو ہی مس باڈ کن نے بناکر پیش کرنے کی کوشش کی ہے، جس کا بیان آئندہ اور اق میں آئے گا۔ یونگ کے ،،نفسیاتی تحلیل،، کے خیال کو ہی مس باڈ کن نے Archetype

مخضر طور پریہ کہا جاسکتا ہے کہ تحلیل نفسی کے تحت ماہرینِ نفسیات انسانی ذہنوں کے پوشیدہ رازوں کو فاش کرنے کا کام کرتے ہیں۔ اسے دماغی تجزیے کا علم بھی کہا جاسکتا ہے۔ فرائیڈ کا بیہ نظریہ اور دوسرے نظریات سبھی آپس میں ایک دوسرے سے جڑے ہوئے معلوم ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر نظرے و جبات، نظرے و لاشعور اور نظرے و شخلیل نفسی کے مطالعے کے بعدیہ واضح ہو تا ہے کہ یہ تمام نظریے آپس میں تصورات کی ہم آ ہنگی رکھتے ہیں۔ غرض کہ تحلیل نفسی ایک عمل ہے جس میں دوسرے نظریات کا دخل ہے۔

## 11.6 نظريه لاشعور اورجبلت

فرائیڈ کا نظریۂ لاشعور اور نظریہ جبّت دونوں الگ الگ نظریے نہیں ہیں، بلکہ لاشعور ہی کی توسیع اور توضیح و تشریح کے لیے فرائیڈنے جبلتوں کاسہارالیاہے۔ گو کہ بعد میں نظریہ جبّت نے بھی ایک واضح فلسفہ کی صورت اختیار کرلی۔ آیئے اب ہم ان تمام نظریوں پر تفصیل سے گفتگو کرتے ہیں۔

فرائیڈ نے ہمارے ذہن و دماغ کو ایک تہہ خانے کی مانند بتایا ہے جس میں طرح طرح کا سامان محفوظ رہتا ہے۔ اس کا ایک حصتہ تو وہ ہے جس کے بارے میں ہم خوب جانے ہیں کہ اس میں کیا کیا موجود ہے۔ اسے شعور (Conscious) کہا گیا ہے۔ دوسرے حصے میں گھپ اندھر اہے۔ اس کے بارے میں خود ہمیں بھی پچھ خبر نہیں۔ فرائیڈ کا کہنا ہے کہ یہی وہ جگہ ہے جہاں ایسی چیزیں بھتا ہتی ہیں جہنیں ہر طرف ناپیند کیا جاتا ہے، مثلاً جنسی خواہشات، لا پٹی نخو دغرضی و فیجہ مطلب بیہ ہے کہ انسان کی جو خواہشات پوری نہیں ہو تیں اور جو اتی بری ہوتی ہیں کہ وہ ان کا فرائیڈ کا کہنا ہے کہ انسان کی جو خواہشات پوری نہیں ہو تیں اور جو اتی بری وہنی اور جو اتی کی کہیں گھپت نہیں کہ وہ ان کا وہ کے اس حصے کو ایک طرح کا گودام کہا گیا ہے، اس گودام میں وہ مال بھر اہو تا ہے جس کی کہیں گھپت نہیں ہوتی۔ ذہن کے اس گو شے کو فرائیڈ نے لاشعور کہا ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کہا ہے۔ فرائیڈ کا خیال ہے کہ ہماری زندگی میں شعور سے زیادہ لاشعور کی کار فرمائی ہوتی ہے، اور اس کی دنیا شعور کی دنیا ہے کہیں زیادہ بڑی ہوتی ہیں اور بحن ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں داخل ہونے کی کو شش کرتی ہیں ہوتی ہیں اور جن کے خون اور بعض شعور اس موقع پر پولیس کا نسٹیل کا کام کر تا اور انہیں ہو پیش موقع میں فرکھیل دیتا ہے۔ فرائیڈ نے یہ بھی کہا ہے کہ جب انسان سوجاتا ہی خواب کی شکل میں انسانوں کو نظر آتی ہیں۔ شعور اور لاشعور کی ان دبی کچلی خواہشوں کو کھل کھیلنے کا موقع مل جاتا ہے اور سے خواب کی شکل میں انسانوں کو نظر آتی ہیں۔ شعور اور لاشعور کی ان دبی کچلی خواہشوں کو کھل کھیلنے کا موقع مل جو تا سے دو ماغ پر زور دینے سے شعور کو بھی نہیں ہیں جو دماغ پر زور دینے سے شعور کی طیر ہوتی ہیں۔ ہیں جب ہیں جب ہیں ہوری طرح ہوں کے خور اور انہیں ہیں جو دماغ پر زور دینے سے شعور کی طیر ہوتی ہیں۔ بیں جو ہی نہیں ہم پوری طرح ہولے بھی نہیں اور جو انچھی طرح یاد بھی نہیں ہیں جو دماغ پر زور دینے سے شعور کی طیر ہو ایس کی دی ہیں۔ ہیں جب ہیں۔ بی ہوری طرح ہور کے ساتھ اس کو کھیل ہو ہیں۔ کی ہور کی ہوری ہوری کھی نہیں جب ہیں۔ کی ہوری کی ہیں۔ کی سے بر ایکر آجر آتی ہیں۔

یہ تھافرائیڈ کے نظریے کاخلاصہ لیکن یہاں پر لاشعور کی مزید وضاحت ضروری معلوم ہوتی ہے، کیونکہ علم نفسیات میں لاشعور کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ لاشعور کی عام طور پر تعریف یہ کی گئی ہے کہ ذہن و دماغ کے بیچھے ایک پوری دنیا خیالات، جذبات، خوف، بیجانات اور بہت سے احساسات کی آباد ہے، جو ہماری خارجی دنیاسے جس کو شعور کہتے ہیں کہیں زیادہ بڑی اور طاقت ورہے۔

لاشعور کو اس مثال سے زیادہ اچھی طرح سمجھا جاسکتا ہے کہ بچّہ جیسے جیسے بڑا ہو تا جاتا ہے عقل، تمیز اور ادراک اس کے ذہن پر پہرے بٹھانے شروع کر دیتے ہیں۔ وہ کبھی بزرگوں کا لحاظ، کبھی خوف، کبھی فطری شرم اور کبھی کسی اور وجہ سے بہت سی چیزوں کا اظہار نہیں کر تا۔ وہ تمام باتیں جن کو وہ دبانا چاہتا ہے اس کے لاشعور میں محفوظ ہو جاتی ہیں۔ یعنی لاشعور ہمارے تجربات کا وہ حصہ ہے جس کا علم لا کھ توجہ کے باوجو د بھی ہمیں نہیں ہوتا اور یہ ماضی کے ان افعال سے متعلق ہے جن کو ہم کسی وجہ سے دبانا چاہتے ہیں۔ یعنی وہ تمام باتیں جنہیں وقتی طور پر عقل قبول نہیں کرتی، یا کسی وجہ سے جن کا اظہار نہیں ہو سکتا وہ لاشعور کا حصہ "بن جاتی ہیں۔ ایسے خیالات جن کا اظہار نہیں ہو پاتا یقینا ان خیالات اور جذبات سے زیادہ ہوتے ہیں جنہیں ہم شعور کہتے ہیں۔ اسی لیے لاشعور کو عقل یا شعور سے زیادہ قوی بتایا گیا ہے۔ پیکر نے لاشعور کی وضاحت کرتے ہوئے کھا ہے:

"نفساتی نظریہ کے مطابق ذہن کا ایک حصتہ ایسا ہے جس کے بارے میں انسان کو کوئی علم نہیں ہوتا اور جس کو وہ اپنی کسی بھی کوشش کے ذریعے شعور میں نہیں لاسکتا۔ اس میں جو کچھ بھی ہے وہ نفس ضابطہ کے تحت ابتدائے بچین سے صدمات، محسوسات، تجربات، خواہشات اور آرزوؤں کی صورت میں جمع ہوتا گیا۔"

#### (بحواله، جديد أردو تنقيد، اصول و نظريات، ص192)

مندرجہ بالا مباحث سے بیہ ظاہر ہوتا ہے کہ لاشعور انسانی نفس کاوہ حصتہ ہے جو ہمیشہ ناخوشگوار اور دبائے ہوئے خیالات سے بھرا ہوار ہتا ہے۔ فرائیڈ کے خیال کے مطابق انسانی ذہن کے اندر چچپاہوالاشعور ہی سارے انسانی ذہن و دماغ کامالک ہوتا ہے۔ انسان کے کر دارو افعال کے اصل محر ک وہی خیالات ہوتے ہیں جو لاشعور میں چچپ رہتے ہیں اور کوشش کے باوجود بھی شعور کی سطح پر نہیں آپاتے۔ فرائیڈ کا یہ بھی کہنا ہے کہ لاشعور میں مختلف اور متضاد قسم کی خواہشات ایک ہی وقت میں ایک ساتھ موجود رہتی ہیں۔ وہ ایک ایساسٹورہاؤس (ذخیرہ خانہ) ہے جس میں تمام قابلِ اعتراض اور تمام مخربِ اخلاق باتیں جمع رہتی ہیں۔ لیکن ان کا آپس میں کوئی ٹکر اؤ نہیں ہوتا، بلکہ وہ آپس میں تصفیہ کرلیتی ہیں اور جو خواہشیں ہری ہوتی ہیں اس کو مختسب پاسنر شعور میں آنے سے روک دیتا ہے۔

اس طرح ہم ہے کہہ سکتے ہیں کہ لاشعور ذہن کا ایسا حصہ ہے جس میں گندے، فاسد، غیر اخلاقی، بیہودہ اور جنسی حادثات وخیالات جمع رہتے ہیں اور جو انسان کے ذہن پر جو ار بھاٹا کا سااثر طاری رکھتے ہیں۔ یعنی ان خیالات کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ لاشعور کے پر دے سے باہر آئیں لیکن ایسے موقع پر تحت الشعور یا قبل شعور [Sub Consciou] (جوشعور اور لاشعور کا در میانی حصہ ہے، جب کوئی خیال لاشعور سے شعور کے حصے میں آنا چاہتا تو اسے قبل شعور یا تحت الشعور کے راستے سے گزرنا پڑتا ہے) سنسریا مختسب کا کام کرتا ہے اور انہیں چیچے وظیل دیتا ہے۔ حزب اللہ کے الفاظ میں بید لاشعور مکمل طور پر اخلاق سے بے تعلق ہوتا ہے، اس میں ایسامواد جمع ہوتا ہے جسے اخلاق کی ہوا کہی نہیں گئی۔ (تحلیل نفسی۔ ص۔ 92) ساتھ ہی ہے حد در جے کاخود غرض ہوتا ہے، یہ ہر صورت میں اپنی آسودگی چاہتا ہے، اس کو اس بات کی قطعاً فکر نہیں ہوتی کہ ان خیالات اور تصورات سے ساج پر کیا اثریڑ ہے گا۔

لاشعوری قوتوں اور محرکات کے پاس نفساتی انر جی کا ایک بہت بڑا ذخیرہ ہے اور یہی ذخیرہ ہر وقت اس کو سر گرم عمل رکھتا ہے۔ اسی وجہ سے یہ خیال ہے کہ لاشعور کبھی غفلت اور خواب کا شکار نہیں ہو تا۔ وہ لاشعور کی حدوں سے ہمیشہ نکلنے کی کوشش میں لگار ہتا ہے اور شعور پر حاوی ہونا چاہتا ہے۔ اس کوشش میں لاشعور اکثر انسانی عقل پر حاوی ہو جاتا ہے اور انسان سے ایسے عمل صادر ہو جاتے ہیں جن کو وہ نہیں کرناچاہتا تھا۔انسانی اعمال میں شعور ولاشعور کی بیے تھکش ہمیشہ چلتی رہتی ہے۔لاشعور اپنے اظہار کاراستہ تلاش کر تااور تحت الشعور یا قبل شعور اس کی راہوں کو مسدود کرنے کی کوشش کر تاہے، لیکن اس کوشش کا علم انسان کو اس وقت ہو تاہے جب وہ شعوری سر حدوں میں قدم رکھ چکاہو تاہے۔

مندرجہ بالا مباحث سے یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ لاشعور خالص نفسیاتی تصور ہے، جس کے ذیل میں فرائیڈ بہت سارے خیالات اور عمل کی تشریح کرناچاہتا ہے۔ فرائیڈ کے مطابق لاشعور کا اصلی خطہ "اِڈ" (Id) کہلا تا ہے۔ یہ انسان کی تمام ذہنی قوت کا منبع ہے، جس میں انسان کے تمام جبگی رججا ہیں۔ انسان کی پیدائش کے وقت اس کی ذہنی اور دماغی دنیا صرف جبلتوں پر مشتمل ہوتی ہے، اور یہ جبلتیں جس جگہ جمعر ہتی ہیں وہ، اِڈ، کہلاتی ہے۔ ، اڈ، کی تو ضیح و تشریح کو ہی نظریۂ جبلت کانام دیا گیا ہے۔

جبلّت ایک فطری رجان ہے۔ اچانک روعمل کی شکل میں ہمارے جسم میں جو جسمانی تحریک پیدا ہوتی ہے اس کو "جبلّت"

(Instinct) کہتے ہیں۔ یعنی جب ہم کسی ذہنی عمل یا فعل کے بارے میں یہ کہتے ہیں کہ یہ جبلّی ہے تواس سے یہ مراد ہوتی ہے کہ اس کا تعلق اکتساب یا تجربے سے نہیں ہے۔ یہ وہ افعال یاحر کتیں ہیں جو بغیر سکھائے ہوئے آ جاتے ہیں۔ فرائیڈ نے ان جبلتوں کو دو طبقوں میں تقسیم کیا ہے، پہلا "حیاتی" اور دوسرا" مماتی "۔ یعنی بعض جبلتیں زندگی کے مقصد، تولید نسل اور تسکین نفس وغیرہ کے فرائض کو پورا کرتی ہیں اور بعض انسان کو موت کی طرف لے جاتی ہیں۔ فرائیڈ کا یہ بھی خیال ہے کہ انسانی فطرت میں ہلاکت آفرینی اور زور دستی کی خواہش مماتی جبلت ہی کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔ چنانچہ انسانی فطرت میں موجود ،، آنا،، وجود یہ تانی اور ،، فوق الانا،، (Super Ego) مماتی جبلت کی غمائندگی کرتی ہے۔

"اِڈ" کے بارے میں یہ ذکر آچکاہے کہ وہ لاشعور کا اصلی خطہ ہے، جو اپنے پاس جنسی قوت کا بہت بڑا ذخیر ہ رکھتا ہے۔ چونکہ اسے اخلاقی اقدار کا کوئی پاس اور لحاظ نہیں ہوتا اس لیے وہ باہر نکلنے کی راہیں تلاش کر تارہتا ہے۔ باہر کی دنیا سے رابطہ قائم کرنے کے لیے اسے ایک وسیلے کی ضرورت ہوتی ہے۔ چونکہ اندرونی دنیا میں ،،اڈ،، کے علاوہ کوئی دوسر اخطہ نہیں ہوتا اس لیے اس کا ایک حصتہ بیرونی دنیا سے وسیلے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اڈ،ایگو اور سپر ایگو، کو مسیر ایگو (Super Ego) یا فوق الانا بن جاتا ہے۔ اڈ،ایگو اور سپر ایگو، انسانی ذہن میں توازن اور غیر توازن کے ذمہ دار ہوتے ہیں۔

فرائیڈ کاخیال ہے کہ زندگی کی بنیادی شے "لبیڈو" (Labido) ہے۔ لبیڈوکو ہم جنسی قوت بھی کہہ سکتے ہیں، لیکن فرائیڈ نے اس کو صرف عورت و مر دکی باہمی کشش ہی کے معنوں میں استعال نہیں کیا ہے، بلکہ وہ شخصیت کے انتشار کو بنیادی طور پر جنسی خواہش سے وابستہ کر تا ہے، اس لیے کہ انسان کا ذہن پیدائش کے بعد ہی مسرّت کی تلاش شروع کر دیتا ہے۔ ہاف مین نے لبیڈو کی تعریف کرتے ہوئے کھاہے:

"لبیڈو عموماً ،، جنسی از جی ،، ہے۔ یہ ایک قشم کی بھوک ہے جو جنسی مقصد سے آسودگی حاصل کرتی ہے، لیکن اس جنسی از جی کو اس کے مقصد سے الگ کر کے ایگو میں واپس بھیجا جاسکتا ہے یعنی اسے خود ایگو میں لگایا جاسکتا ہے جس سے یہ دھلی ہوئی یا پاک لبیڈو بن جاتی ہے "۔

(بحو اللہ ، جدید اُردو تنقید ، اصول و نظریات ، ص 195)

یعنی لبیڈو کا تعلق انایا ایگوسے ہے اور اس کی جنسیت کو کسی وقت بھی انا کی طرف لگا کر دور کیا جاسکتا ہے۔ چونکہ فرائیڈ نے لبیڈو کو جبلّت سے متعلق کیا ہے، شاید اسی وجہ سے اس پر جنسیت کی مہر لگادی گئی ہے۔ حالا نکہ اس کو خالص جنسی جذبہ کہنا درست نہیں ہے، خود فرائیڈ نے باربار اس کی وضاحت کی ہے کہ انایا ایگولبیڈو کا ذخیر ہ اور توشہ خانہ ہے، جہال سے لبیڈو کا بہاؤاشیا کی طرف ہوتا ہے اور بعد میں لبیڈ وائیو کی طرف واپس پلٹ جاتا ہے۔

## 11.7 نظریهٔ احساس کمتری

احساسِ کمتری کا نظریہ فرائیڈ کے شاگر دالفریڈ ایڈلر (Alfred Adlor) نے پیش کیاہے۔اس کے قول کے مطابق جوشخص بھی احساسِ برتری کا اظہار کرتا ہے دراصل اس کے بیچھے کوئی نہ کوئی احساسِ کمتری کا جذبہ ضرور کار فرما ہوتا ہے۔ اصلاً احساسِ برتری ہی اس کے احساسِ برتری کا شعور کی قوت اور اہمیت کو قبول کیا ہے۔احساسِ برتری کا تعلق بھی انسان کے ذہن میں احساسِ کمتری موجود ہوتی ہے۔
اس یوشیدہ لاشعور سے ہے جس میں احساسِ کمتری موجود ہوتی ہے۔

ایڈلر کے مطابق احساسِ کمتری انسانی زندگی میں بہت اہم رول اداکر تاہے۔ احساسِ کمتری کامطلب میہ ہے کہ جب کوئی شخص کسی چیز سے محروم ہوجاتا ہے تو وہ دو سرول کے مقابلے میں خود کو حقیر یا کمتر سمجھنے لگتا ہے۔ ایڈلر کا خیال ہے کہ یہ احساس شروع سے آخر تک انسان کو گھیرے رہتا ہے۔ مثلاً کمزور جسم، کم ذہنی اور صلاحیت و تجربے کی کمی کے سبب بچہ اپنے ماں باپ کا محتاج ہوتا ہے۔ اس لیے بچیپن سے بی اس میں کمتری کا احساس پیدا ہوجاتا ہے۔ آگے چل کر بھی اسے یہی تجربہ ہوتا ہے کہ قدم قدم پر وہ دو سرول کے سہارے اور ساج کی مدد کا محتاج ہے۔ غرض کہ انسان کو پوری زندگی میں کبھی بھی احساس کمتری سے نجات نہیں ملتی۔

ایڈلرنے یہ بھی کہاہے کہ ہر انسان کے اندر یہ احساسِ کمتری موجود ہوتا ہے، اور ہر انسان اپنے احساسِ کمتری کو الگ الگ طرح سے برداشت کر تاہے، اس راہ میں ہر شخص کارد عمل مختلف ہوتا ہے۔ اسی رد عمل سے انسان کی شخصیت کی تغییر ہوتی ہے۔ کوئی احساس کمتری پر قابو پانے کے لیے خود کو دوسروں سے برتر ظاہر کرنے کی کوشش کر تاہے۔ ایڈلر کے مطابق برتری کا احساس بھی ایک قشم کا احساسِ کمتری ہے، یوں تو برتری ایک بنیادی خواہش ہے لیکن بعض لوگوں میں یہ ایک بیاری بن جاتی ہے اور تحلیل نفسی نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ انسان میں برتری کا احساس دراصل کسی عیب کو چھپانے کے لیے ہوتا ہے۔ لہذا اپنی بعض جسمانی کمزوریوں کو چھپانے کے لیے بعض لوگ ایسے لباس میں برتری کا احساس دراصل کسی عیب کو چھپانے کے لیے ہوتا ہے۔ لہذا اپنی بعض جسمانی کمزوریوں کو چھپانے کے لیے بعض لوگ ایسے لباس کی خفّت کو مٹانے کی کوشش کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر انگریزی کا ایک شاعر پوپ بہت لاغر اور کمزور تھا، وہ خود کو دوسروں سے زیادہ صحت مند ظاہر کرنے کے لیے تئے اویر کئی جوڑے اویر کئی کئی جرا۔

احساسِ کمتری کااظہار انسان کے مختلف طرح کے ردّ عمل سے بھی ہو تاہے۔ مثلاً غالب آپنے کو شاعری کے میدان کاسب سے بڑا فرد سمجھتے ہیں، عین ممکن ہے کہ غالب کی بید دادود ہش کی تمناان کی تنگ دست زندگی کارد عمل ہو۔ پریم چند کے افسانہ کفن کے کر دار گھیسو اور مادھو جب نشے کے عالم میں بچی ہوئی پوریاں بھکاری کو دے ڈالتے ہیں تو گویاان کے ذہن میں بیہ تصور کام کرتاہے کہ انہوں نے پوری زندگی کی فاقیہ مستی کا بدلہ لے لیا۔ مر زاعظیم بیگ چغتائی کی صحت خراب تھی وہ مر زاپھویا کہلاتے تھے اور اپنے خاندان کے لو گوں میں پھوٹ ڈلواکے گویاا پنی،،طافت،،کامظاہر ہ کرتے تھے۔ یہ مختلف شکلیں اور ردعمل احساسِ کمتری سے ہی تعلق رکھتے ہیں۔

احساسِ کمتری سے چھٹکاراپانے کی دوسری صورت سے بھی ہوسکتی ہے کہ انسان خیالی دنیا میں کھوجائے، اور وہ تضور یا Fantacy کا سہارالے اور جو چیزیں وہ حقیقت میں نہیں پاسکا سے فرضی دنیا میں پالینے کی کوشش کرے، یعنی وہ فرض کرلے کہ سے چیز اسے حاصل ہو گئ۔ مثلاً میر آپنی محبوبہ کونہ پاسکے اور دیوانے سے ہو گئے تو انہیں چاند میں ایک حسینہ نظر آنے لگی جورات کی تنہائی میں چاند سے اتر کران کے پاس آبیٹھتی اور ساری ساری رات باتیں کرتی تھی۔ احساسِ کمتری سے نجات پانے کی بید دوسری صورت زیادہ خطرناک ہے، اس سے طرح طرح کی نفسیاتی پیچید گیاں اور ذہنی بیاریاں پیدا ہو جاتی ہیں۔

اس طرح ایڈلر کے نظریے کاخلاصہ یہ ہے کہ ہر برتری کا احساس دراصل احساسِ کمتری ہی کی ایک شکل ہے۔اس کا یہ بھی خیال ہے کہ ہر برتری کا احساس دراصل احساسِ کمتری ہی کی ایک شکل ہے۔اس کا یہ بھی خیال ہے کہ انسان اپنی ذہنی یاجسمانی کمزوری کو دور کرنے کے لیے "تلافی طریقۂ کار" (Compensation Methods) کو اپنا تاہے، یعنی جسم کے کسی عضو کی کمتری یا کمزوری کی وجہ سے دوسر اعضوزیادہ نشونما پاکراس کمی کی تلافی کرلیتا ہے، اس میں انسان کی شعوری کو ششوں کا دخل نہیں ہوتا۔ جس طرح ایک اندھے شخص کا حافظ عمو ما بینا شخص سے زیادہ قومی ہوتا ہے۔

# 11.8 اجتماعي لاشعور كانظريه

کارل گٹاؤیونگ(Carl Gustav Jung) بھی فرائیڈ ہی کا شاگر دھا، اس نے فرائیڈ کے نظریہ نخواب سے اختلاف کرتے ہوئے خواب کو اجتماعی لاشعور کا ایک ایساعمل بتایا ہے، جس پر قدیم نسلی اور دیومالائی اثرات کی کار فرمائی ہوتی ہے۔ چونکہ اس نے اجتماعی لاشعور کوسب سے زیادہ اہمیت دی ہے، اس لیے اس کے نظریہ کواجتماعی لاشعور کا نظریہ کہاجا تاہے۔

یونگ کاخیال ہے کہ جس طرح کسی فرد کی زندگی میں اس کا شخصی لا شعوراہم کر دار اداکر تاہے اسی طرح اجتماعی لا شعور بھی انجانے طور پر کام کر تار ہتا ہے۔اجتماعی لا شعور ان تجربات انسانی لا شعور میں اسی کو کہتے ہیں جن سے عالم انسانیت گزر چکا ہے۔ یہ تجربات انسانی لا شعور میں محفوظ رہتے ہیں، اور و قباً فو قباً ان کا اظہار ہو تار ہتا ہے۔ یونگ دیو مالا اور داستانوں کی اہمیت پر بہت زور دیتا ہے، ان کو وہ قوموں کی زندگی میں ایسادر جہ دیتا ہے جو خوابوں کو انفر ادی زندگی میں حاصل ہے۔

فرائیڈ خواب کو لاشعور میں دبی کچلی خواہشات کاوسیلہ بتاتا ہے، جبکہ یونگ کے نزدیک انسانی نفس کاہر فعل وعمل ایک متعین مقصد کاحامل اور آئندہ کی سمت اشارہ کرنے والا ہوتا ہے۔ یونگ کا کہنا ہے کہ خواب صرف ذہن میں دبی ہوئی آرزوؤں کاذریعہ نہیں ہوتے، بلکہ ان امور کے علاوہ نفس اور ضمیر کو تقویت پہنچاکر اسے باہمت اور طاقت ور بناتے ہیں، اور فرد کی اپنی طفلانہ خواہشات کے خلاف طاقت آزمائی اور بہیمیت پر قابو پانے کی خاطر امداد پہنچاتے ہیں۔ (تحلیل نفسی۔ ص۔ 59۔ 358)۔ فرائیڈ اس نظر بے کو تسلیم نہیں کرتا۔ یونگ کا یہ عقیدہ ہے کہ خواب علامتوں اور اشاروں کے ذریعے لاشعور کے واقعات کو بیان کرتا ہے۔ ان علامتوں اور اشاروں کو وہ لاشعور کی واقعات کو بیان کرتا ہے۔ ان علامتوں اور اشاروں کو وہ لاشعور کی زبان کہتا ہے۔

یونگ اپنے نظریہ لاشعور کو دو حصوں میں تقسیم کرتا ہے، پہلا افرادی لاشعور اور دوسر ااجھا کی لاشعور۔ انفرادی لاشعور میں انسان کے انفرادی تجربات ومشاہدات اور تصورات کی آماجگاہ ہوتا ہے جو کسی قوم یا مذہب میں نسل در نسل چلے آتے ہیں، اور قوم کا ور ثہ بن جاتے ہیں۔ یونگ نسلی یا اجھا کی لاشعور کو فنی تخلیقات کا منبع تسلیم کرتا ہے۔ اس کے مطابق انفرادی لاشعور اور اجھا کی لاشعور میں خاصا فرق ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ یونگ نے اجھا کی لاشعور کے تصور کو پیش کرکے جدید نفسیات میں ایک نے باب کا اضافہ کر دیا ہے۔ فرائیڈ نے جس طرح خواب کو انسان کی ناممل خواہشوں کی شکیل کا ذریعہ سمجھا ہے، اسی طرح دریا تھا کی لاشعور کے دریعے نسلی یا اجھا کی لاشعور پر پڑے ہوئے پر دوں کو ہٹایا اور ان کے مطابعے سے یہ بتایا کہ ایک فن کار دستانوں اور دیومالا اور داستانوں کے ذریعے اسی طرح نواہشات کی شکیل کرتا ہے جس طرح خواب کے ذریعے ان کی شکیل ہوتی ہے۔

علم نفسیات کے ان نظریات کے مطالعے کے بعد ہم اس نتیج پر پہنچ سکتے ہیں کہ فرائیڈ، اڈلر اور یونگ کے نظریات میں بہت سی باتیں معمولی اختلاف کے ساتھ مشتر ک ہیں۔ اس لیے کہ ان تمام ماہرین نے اپنے نظریات کی بنیاد ذہن کے لاشعوری عمل پرر کھی ہے، اور یہی علم نفسیات کاسب سے اہم موضوع ہے۔

# 11.9 نفسیات اور ادبی تنقید کے طریق کار سے

نفسیاتی تنقید کے طریق کار کو سمجھنے کے لیے ہمیں کچھ ضمنی باتوں کو جانا بھی ضروری ہے۔ کسی فردسے جو بھی فعل سرزد ہو تا ہے۔

نفسیات کی اصطلاح میں اسے کر دار یعنی Behaviour کہتے ہیں۔ انسان کے کر دار میں اس کی تحریر اور تقریر کو بھی شامل کیا جاتا ہے۔

نفسیات اسے لفظی کر دار یا Verbal Behaviour کا نام دیتی ہے۔ اس اعتبار سے ادبی تخلیقات، خواہ ان کا تعلق کسی بھی صنف ادب سے ہو، لفظی کر دار کے زمرے میں شامل ہیں۔ نفسیات ان تمام داخلی کوا کف وعوامل کی چھان بین کرتی ہے، جو فرد کے کر دار کی لیس پشت کار فرماہوتے ہیں۔ ان کی روشنی میں آدمی کے کر دار کے داخلی اسباب اور ان کے صبحے مفہوم تک ہماری رسائی ہو جاتی ہے۔ اس لحاظ سے فن کار کے لفظی کر دار یعنی اس کی فنی تخلیقات کے صبحے معنی و مفہوم تک پوری طرح رسائی حاصل کرنے کے لیے خارجی ماحول کے علاوہ داخلی کوا کف وعوامل کا علم ضروری ہو جاتا ہے۔

نفساتی نقاد جب کسی ادبی تخلیق کا مطالعہ کرتا ہے تو اس کے سامنے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس تخلیق کے وجود میں آئے ہے، اسبب کیا تھے۔ اس سوال کے جواب کے لیے پہلے ان حالات پر نگاہ ڈالی جاتی ہے، جن کے پس منظر میں وہ تخلیق معرضِ وجود میں آئی ہے، اس کے بعد فن کار کی شخصیت کو ٹول کر ان داخلی عوامل و کوا کف کی چھان بین کی جاتی ہے جو اس تخلیق کے پیچھے کار فرما ہوئے۔ اس کے لیے فن کار کی سر گزشت زندگی کا خاکہ تیار کرنا ہوتا ہے جو اس کی شخصیت کے غالب عناصر اور ان کی تشکیل و ترتیب کی ذمہ دار ہوئی ہے۔ اس کام کے لیے ان مآخذ کی چھان بین ضروری ہوتی ہے، جن سے وہ سارے مواد حاصل کیے جاسکیں، جن کی بنیاد پر فن کار کی زندگی کی تاریخ مرتب ہوسکے۔ ایسے مآخذ خود فن کار کے ذاتی بیانات پریافن کار کے متعلق دوسروں کے بیانات پر مشتمل ہوں گے۔ حاصل شدہ مواد کے ان حصّوں کا جن سے فن کار کی شخصیت کی ترتیب و تنظیم پر روشنی پڑتی ہو، چھان پچٹک کر ان کی

قدروں کا تعین کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد زیرِ غور تخلیق یا فن پارے کو تمام حاصل شدہ مواد کے سامنے رکھ کر اس بات کا فیصلہ کیا جاتا ہے کہ فن کار کی شخصیت کے وہ کون سے عناصر و عوامل تھے جو اس فن پارے میں بروئے کار آسکے ہیں۔ اس طرح نفسیات کی مد دسے اس فن یارے کے وجود میں آنے کے داخلی اسباب کی نشاندہی کی جاتی ہے۔

مذکورہ بالا نفسیاتی طریق کارسے تھوڑی دیر کے لیے بیہ غلط فہمی پیدا ہونے لگتی ہے کہ بیہ تنقید صرف فن کارکی سرگزشتِ حیات سے ہی واسطہ رکھتی ہے، لیکن حقیقت بیہ ہے کہ نفسیاتی تنقید اس کے علاوہ بھی اور بہت کچھ کرتی ہے اور خصوصاً انسان کی شخصیت اور اس کے نفسی محرکات پر گہری نظر رکھتی ہے، جس کا کہیں اجمالی اور کہیں تفصیلی بیان قبل کے اوراق میں آچکا ہے۔ اس تنقیدی دبستان کے ذیل میں ڈرامے اور ناول کے کر داروں کی سیر ت، اور ادب میں استعمال ہونے والی علامتوں کی توضیح و تشر سے بھی کی جاتی ہے، ایسے موقع پر نفسیاتی شقید فن کارکی سوائح سے زیادہ واسطہ نہیں رکھتی بلکہ اس وقت اس کا سروکار نفسیات کی خاص روایت سے زیادہ واسطہ نہیں رکھتی بلکہ اس وقت اس کا سروکار نفسیات کی خاص روایت سے زیادہ ہو تا ہے۔

یہ کہاجاتاہے کہ ایک بڑافن کار زیادہ پیجیدہ ذہن و شخصیت کا مالک ہوتاہے۔ تنقید نگار اور نقاد کے لیے یہاں پر اور بھی مشکل پیش آتی ہے۔ کیونکہ فن کار کی صحیح ذہنی کیفیت تک رسائی حاصل کرنا ایک دشوار گزار مرحلہ ہے۔ لیکن ایک تنقید نگاریہ تمام ذمہ داریاں قبول کرتا اور معاملات کی تہہ تک پہنچنے کی کوشش کرتاہے۔

اُردو میں نفسیاتی تنقید پر مشتمل تحریریں بہت محدود اور مخضر ہیں۔ اس کا اجمالی بیان پہلے گزر چکا ہے۔ میر اجی اُردو کے پہلے باضابطہ نفسیاتی نقاد ہیں۔ میر اجی نے جوش کی اس رباعی کی تشر تے نفسیاتی حوالے سے کرنے کی کوشش کی ہے۔ رباعی بیہ ہے:

خاتم سے علیحدہ تگیں ہو، ہے ہے

حبو کو ل میں کر اہنے کی ہیں آوازیں سے کون ہے، کیاتم ہو تمہیں ہو، ہے ہے

اس رباعی کے متعلق وہ لکھتے ہیں:

"اگر خاتم کو جنسی علامت سمجھ لیا جائے تو رہاعی کا موضوع بیجے گی پیدائش ہو جائے گا۔ اس صورت میں ہم یہ فرض کریں گے کہ شاعر پاس کے کمرے میں موجود ہے۔" (اس نظم میں۔ ص 176)

اُردو میں وزیر آغاکو بھی نفسیاتی نقاد کی حیثیت سے اہمیت حاصل ہے۔ انہوں نے مختلف شاعروں کی بہت می نظموں کا نفسیاتی تجزیہ پیش کیا ہے، جس میں وہ مختلف جگہوں پر فرائیڈ، اڈلر اور یونگ تینوں کے نظر بے کو پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ سلیم احمد نے بھی اُردو پیش کرنے ہیں۔ سلیم احمد نے بھی اُردو نفسیات پر کام کیا ہے، ان کی کتاب، نئی نظم اور پورا آدمی، اس لیے اہم ہے کہ ان کے مطابق اُردو میں بہت کم شاعر ایسے ہیں، جن پر،، پورا آدمی، کااطلاق ہوسکتا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ اُردو کے زیادہ ترادیب وشاعروں کے یہاں کمرکے بعد کا، نچلاد هرم، ہے ہی نہیں۔

سلیم احمہ کا خیال ہے کہ جو نفسیاتی الجھنیں انسان کے لاشعور میں پروان چڑھتی رہتی ہیں، ان کو کوشش کرکے شعور میں لانا چاہیے۔ کیونکہ ان کے شعور میں نہ آنے کی وجہ سے ایک طرف تو،، جنس کے بنیادی اور اہم،، جذبے کو نقصان پہنچتا ہے اور دوسری طرف نسل انسانی کو نقصان ہوتا ہے۔ (نئی نظم اور پورا آدمی۔ ص۔ 34)ان کی نگاہ میں راشد آور میر اجی آنے اُردو نظم کو پورامر د دیا، انہوں نے راشد آور میر اجی کی بعض نظموں اور نظم کے بعض حصّوں کی تحلیل نفسی کرکے یہ ثابت کیاہے کہ ان شعر اکے یہاں نچلا دھڑ تھا۔ اس نچلے دھڑ کو انہوں نے بعض علامتوں اور الفاظ کے مفاہیم میں تلاش کیاہے۔مثلاً ایک جگہ لکھتے ہیں کہ:

نفیاتی نقاد کی حیثیت سے ریاض احمہ کو بہت زیادہ اہمیت دی گئی ہے۔ ان کی زیادہ تر تحریریں الیی ہیں جن میں تنقیدی مسائل اور اصولوں سے بحث کی گئی ہے۔ ان کی تحریروں سے بیہ اندازہ ہو تاہے کہ وہ اس میدان میں فرائیڈ سے زیادہ یونگ سے متاثر ہیں۔ انہوں نے جگہ جگہ کی خاص دین ہے۔ مثلاً ایک جگہ کھتے ہیں:

"شعر وادب بحیثیت ِ مجموعی انسان کے اجماعی اور نسلی غیر شعوری رحجانات کی پیداوار ہیں۔" (تقیدی مسائل، ص102)

ریاض احمہ کا ایک مضمون ،،اُردو تنقید کا نفسیاتی دب<mark>ستان ،، کے عنوان</mark> سے احتشام حسین کی مرتب کر دہ کتاب ،، تنقید کی مسائل ،، میں موجو د ہے ، جس میں تنقید کی مسائل اور نفسیات سے بحث کرتے ہوئے انہوں نے کہاہے کہ اگر پچھ لو گوں نے ادب کو سیاسی وساجی کشکش کا آئینہ دار بتایاہے تو:

"نفساتی تقید نے ہمیں سے بتایا ہے کہ ان ظاہری اور پیش پا افتادہ معنی کے پیچے ایک ایسے شخصی اور اجتماعی محرکات کی ایک وسیع دنیا کار فرما ہوتی ہے جو نوعیت کے اعتبار سے زیادہ ترغیر شعوری ہوتے ہیں۔ انہیں عوامل کی تفہیم خواہ وہ غیر شعوری ہی کیوں نہ ہوں ادب کو معنوی حسن اور تاثیر بخشتی ہے ۔۔۔۔۔۔ نفسیاتی تنقید کے زیر اثر بعض عالمگیر عوامل مثلاً جنس، بعض نفسیاتی الجھنیں مثلاً اوڈی پس کمپلکس، احساسِ کمتری، بعض نفسیاتی گر اہیاں مثلاً ایذا پرستی یا ایذا دہی وغیرہ ایسی چیزیں ہیں، جن کے مظاہر ادب میں بالعموم نظر آنے لگے ہیں۔ "

(تنقيدي نظريات، ص294–95)

ریاض احمد کے مطابق ادب میں استعال ہونے والے بعض الفاظ اپناخاص نفسیاتی پہلور کھتے ہیں، ان کے استعال سے ادیب یا شاعر کے رحجانات پر روشنی پڑتی ہے۔ خیال چو نکہ حتی تصورات سے ذہن میں پیدا ہو تاہے اور ان کے بیان کے لیے شاعر تلمیحات، استعارات اور کنایوں کاسہار الیتا ہے، اس لیے نفسیات کے ذریعے ان کی حقیقت کو آسانی سے سمجھا جاسکتا ہے۔ انہوں نے لکھاہے کہ:

# " فعل کا کثرتِ استعال اس بات پر دال ہے کہ شاعر میں عملی قوت جوش پر ہے۔ صفات کا استعال جذباتی شدّت کی طرف اشارہ کرتاہے۔" (تقیدی مسائل، ص33)

ان تمام مباحث سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ بے شک نفسیات کاعلم ایک زبر دست اور وسیعے میدان رکھتا ہے۔ لیکن ادبی تنقید پر اس کا اطلاق بہت ہی محدود دائر سے میں ہو سکتا ہے۔ کیونکہ یہ علم ہمیں یہ نہیں بتاسکتا کہ کسی ادب پارے کی کیا قدر وقیمت ہے ، اس میں کیا خوبی اور کیا خرابی ہے اور ادب میں اس کا کیا مقام ہے۔ نفسیاتی تنقید صرف دو کام کر سکتی ہے۔ اوّل تو یہ کہ کسی تخلیق کے وجود میں آنے کے داخلی اسباب و محرکات کا پیۃ لگائے۔ دوسر سے یہ کہ فن کارنے جو علامتیں ، استعارے اور تشبیبیں استعال کی ہیں یا جن فنی تدابیر سے کام لیا ہے ان کا نفسیاتی تجزیہ کرکے فن کارکے ذہن تک رسائی حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ گویا نفسیاتی تنقید کامیدان تنگ ہے اور ضروری نہیں کہ وہ اس مخصوص میدان میں بھی کامیاب ہو اور صحیح نتان کی بر آمد کرلے۔

بھر پور اور کامیاب تنقید وہ ہے جو کسی ادبی و فنی کارنامے کو کسی ایک عینک اور کسی مخصوص زاویے سے نہ دیکھے، بلکہ جتنے وسائل اور جتنے طریقے ممکن ہیں ان سب کو استعال کرے۔ وہ اقتصادی روابط سے گزر کر فن پارے تک پنچے، معاشر تی اور سیاسی ماحول کے حوالے سے اسے سیھنے کی کوشش کرے، فلسفر جمال کی عینک سے اسے دیکھے، لیکن یہ بھی نہ بھولے کہ فن کار کے باطن سے گزرے بغیر کسی فن پارے کی تہہ تک رسائی ممکن نہیں۔ یہ آخری راستہ بہر حال علم نفیات اور تحلیل نفسی سے ہو کر گزرے گا۔ یہ راستہ یقینا بال سے زیادہ باریک اور تلوار کی دھار سے زیادہ تیز ہے، مگر اس پرسے گزرنا بہر حال ضروری ہے۔ اس راہ میں تنقید نگار کو اپنے حواس بید ادر کھنے ہوں گے، یہاں پر ذراسی لغزش تنقید نگار کو بھٹکانے کے لیے اور غلط فہمیوں کو پھیلانے کے لیے کافی ہے۔

## 11.10 اكتساني نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیھیں:

- دوسرے دبستانِ تنقید کی طرح نفسیاتی تنقید کو بھی ادب پارے کے تعیینِ قدر کے لیے خاصی اہمیت کی نظر سے دیکھا گیا ہے۔
  - اس تنقیدی نظریے میں علم نفسیات کے خاص خاص نظر یوں کابڑاد خل ہے۔
- فرائیڈ کا نظریہ لاشعوراور تحلیل نفسی،اڈلر کا نظریہ احساسِ کمتری،یونگ کا نظریہ اجماعی لاشعور وغیرہ خاص طور پر نفسیاتی تنقید کا موضوع ہے۔
  - علم نفسیات اور نفسیاتی تنقید کابا قاعده رواج فرائد کے وقت سے ہواہے۔
  - اردو تنقید میں نفسیاتی نقطہ نظر سے بہت مخضر لکھا گیا ہے جنھیں ہم تین حصوں تقسیم کرسکتے ہیں۔
- پہلا وہ نفساتی خیالات جو بالکل غیر شعوری طور پر اردو کے بعض ناقدین کی تحریروں میں آگیا ہے جیسے محمد حسین آزاد، حالیٓ آور شبلیّ کی بعض تحریروں میں اس اثرات نمایاں ہیں۔
- وحید الدین سلیم اور مرزا محمد ہادی رسوآگی تحریروں میں علم نفسیات سے بحث ہوئی ہے حالانکہ اس وقت تک اردو میں

#### فرائدٌ،اڈلراوریونگ کا تعارف بھی نہیں ہواتھا۔

|                                                        | كليدى الفاظ | 11.11       |
|--------------------------------------------------------|-------------|-------------|
| معنی                                                   | :           | الفاظ       |
| اسكول                                                  | :           | دبستان      |
| رازوں سے بھر ہے ہوئے                                   | :           | پراسرار     |
| در یافت، کھوج                                          | :           | اكتشافات    |
| ا پیجاد کرنے والا                                      | :           | موجد        |
| اندرونی                                                | :           | داخلی       |
| محبت، جها کاؤ، شش                                      | :           | رغبت        |
| شعور، محسوس کرنے کی صلاحیت<br>حب سرانجی سرمیز ملا      | :           | ادراک       |
| حركت يا تحريك دينے والا                                | :           | محرك        |
| خراب کرنے والا <mark>، ب</mark> گاڑنے والا             | :           | مخرب        |
| ادهارلینا                                              | :           | مستعار      |
| عقلوں کو حیر ان ک <mark>ر دینے والا، حیرت</mark> انگیز | :           | محير العقول |
| میل ملاپ، میسانیت                                      | :           | ہم آ ہنگی   |
| Tolo                                                   | :           | آسود گی     |
| ر کاوٹ ڈالنا                                           | :           | مسدود کر:   |

# 11.12 نمونه امتحاني سوالات

# 11.12.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

- ریاض احمد کس ماہر نفسیات سے زیادہ متاثر ہیں؟
- 2. اردومین نفسیاتی تنقید کی با قاعده ابتداکس نقادسے ہوتی ہے؟
  - 3. "تقیدو تحلیل" کس نقاد کی کتاب ہے؟
- 4. نفسیاتی تنقید کاباضابطه رواج کس ادیب کے وقت سے ہواہے؟
  - 5. مرزامحد ہادی رسوآ کا تعلق تنقید کے کس دبستان سے ہے؟
    - 6. تحلیل نفسی کے نظریہ کاموجد کون ہے؟

- 7. ایڈلرنے کون سانظریہ پیش کیا؟
- 8. "نئی نظم اور پورا آدمی "کے مصنف کانام بتاییج؟
- 9. پروفیسر شبہہ الحسن کی تنقیدی کتاب کون سی ہے؟
  - 10. مستعار کے معنی بتائے؟

## 11.12.2 مختصر جوابات کے حامل سوالات:

- 1. "اڈ"سے کیام ادہے اور "ایگواور "سپر ایگو" کیاہیں؟
  - 2. شعوراور قبل شعوریا تحت الشعور میں کیافرق ہے؟
- 3. اردو تنقید نگاری میں وزیر آغا، سلیم احمد اور ریاض احمد کے نفسیاتی نظریے کے تعلق سے اشارے کیجے۔
  - 4. فرائد کے نظریہ" تحلیل نفسی" کاخلاصہ بیان کیجیے۔
  - 5. نفسیات اور ادبی تنقید کے طریق کارپر روشنی ڈالیے۔ 11.12.3 طویل جو ابات کے حامل سوالات:

- 1. مغرب میں نفساتی تنقید کی ابتد اکب ہوئی؟ فرائیڈ <mark>اور اس کے ثاگر دو</mark>ں کے نظریات کے حوالے سے ایک مضمون قلم بند سیجیے۔
  - 2. اردومیں نفساتی تنقید کے آغاز وار تقاپر تفصیلی نوٹ کھیے۔
  - 3. نفساتی تنقید سے آپ کیا سمجھتے ہیں؟ ار دومیں میر اج<mark>ی سے پہلے کون کون</mark> سے نفساتی نقاد ہیں،ان کے خیالات کاخلاصہ پیش کیجیے؟

# 11.13 تجويز كر ده اكتسابي مواد

| شارب رودولوی                       | 1. جدید ار دو تنقید ، اصول و نظریات |
|------------------------------------|-------------------------------------|
| کلیم الدین احد ، ترجمه: ممتاز احمر | 2. تتحليل نفسى اور ادبي تنقيد       |
| رياض احمر                          | 3. تنقیدی مسائل                     |
| حزب الله                           | 4. تخليل نفسي                       |
| ميراجي                             | 5. اس نظم میں                       |
| وزير آغا                           | 6. اردوشاعری کامزاج                 |
| سليم احمد                          | 7. ننی نظم اور پورا آد می           |

# اكائى12: مىئتى،اسلوبياتى اور ساختياتى تنقيد

|                                                                                                                | اکائی کے اجزا |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| يمهيد                                                                                                          | 12.0          |
| مقاصد                                                                                                          | 12.1          |
| مینئتی تنقید: معنی و مفهوم                                                                                     | 12.2          |
| اسلوبياتى تنقيد                                                                                                | 12.3          |
| اسلوبياتى تنقيد كاعمل                                                                                          | 12.4          |
| ساختیات، معنی و مفهوم                                                                                          | 12.5          |
| ساختیات کالپس منظر اور اس کاماخنه                                                                              | 12.6          |
| سوسیئری لسانیات <mark>کے تین بنیادی م</mark> فروضات                                                            | 12.7          |
| ساختیات کادوسر <mark>ے نظام عمل (Disciplin<mark>e</mark>s)سے رشتہ</mark>                                       | 12.8          |
| ساختياتی تنقيد مير اورون ا | 12.9          |
| اكتسابي نتائج                                                                                                  | 12.10         |
| کلیدی الفاظ                                                                                                    | 12.11         |
| نمونه امتحانى سوالات                                                                                           | 12.12         |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات                                                                                   | 12.12.1       |
| مختصر جوابات کے حامل سوالات                                                                                    | 12.12.2       |
| طویل جوابات کے حامل سوالات                                                                                     | 12.12.3       |
| تجويز كرده اكتساني مواد                                                                                        | 12.13         |

#### 12.0 تمهيد

تنقید کے عمل میں نظریہ سازی کی ایک خاص اہمیت ہے۔ جس طرح مختلف علوم کی سمت ور فتار مجھی یکسال نہیں رہتی اور ہر دور کے تفاضوں کے ساتھ اور نئی نئی تحقیقات کی روشنی میں ان میں کئی قشم کی تبدیلیاں واقع ہوتی رہتی ہیں۔اسی طرح تنقید بھی ایک علم ہے۔ جسے ادب کاعلم یاادب کا فلسفہ کہا گیا ہے۔ جب بھی زندگی کامنظر نامہ بدلتا ہے یاز ندگی نئی کروٹیں لیتی ہے ادب میں بھی اس کے انژات واضح طور پر دکھائی دینے لگتے ہیں۔ تبدیلی، ادب اور زندگی کی فطرت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تقید، جس کی بنیاد ہی ادب یعنی تخلیقی ادب پر قائم ہے کہ تقید کے نظریاتی تبدیلیوں کے پیچھے ایک طرف ادب اور زندگی کا ایک اہم کر دار ہو تاہے، وہیں مختلف علوم بھی ادبی تنقید کے اصولوں پر اثر انداز ہوتے رہتے ہیں۔ مثلاً تاریخ، فلسفہ، نفسیات، جمالیات، ساجیات، سیاسیات اور لسانیات وغیرہ ایسے علوم ہیں جن کے اپنے حدود اور اپنی اپنی کار کر دگی ہے۔ تنقید کے عمل، تنقید کے تفاعل اور تنقید کے طریق کار میں جو اہم اور غیر اہم تبدیلیاں واقع ہوتی رہتی ہیں، ان کی پشت پر ان علوم کا بھی ایک بڑا ہا تھ ہوتا ہے۔

ہیں تقید، ادبی مطالعے کا ایک قدیم طریق کارہے۔ بیسویں صدی کے رابع اول میں بعض نئی بنیادوں پر اس کی توسیع عمل میں آئی۔ بالخصوص روسی بیئت پیندوں نے اسے ایک نیا علمی تناظر مہیا کرنے کی کوشش کی، جس کے اثرات کی ایک بڑی تاریخ ہے جو جدیدیت سے لے کر مابعد جدیدیت تک کی فکر و فہم پر محیط ہے۔ ہیئتی تنقید نے قدیم شعریات ہی کو اہمیت نہیں دی بلکہ جابجالسانیات سے بھی اعشر اصول اخذ کیے۔ برطانوی ہیئت پیندوں نے تہذیب، لسانیات، شعریات اور نفسیات سے بھی اکثر او قات مددلی ہے۔ ہیئتی تنقید کے نظریہ سازوں کے یہاں ضمنی طور پر اختلافات بھی پائے جاتے ہیں۔ لیکن ادب فہمی میں معروضیت اور سائنسی قطعیت پر سب ہی بنائے ترجے دکھتے ہیں۔

تقیدی تصورات کی تاریخ میں ساختیات ، اسلوبیات کے مقابلے میں مقدّم ہے۔ لیکن علم کی دنیا میں اس کا تعارف بعد میں ہوا۔
ساختیات کے ارتقاکی تاریخ میں جدید ساختیات کی اس تھیوری کی بھی بڑی اہمیت ہے جو دو سری جنگ عظیم کے بعد پروان چڑھی۔ دو سری
پراگ اسکول کی وہ تھیوری ہے، جس کا شار بنیاد سازی میں کیا جاتا ہے۔ بعض امور کے لحاظ سے دونوں میں فرق پایا جاتا ہے، لیکن فرق کے
مقابلے میں مما ثلت کے پہلوزیادہ ہیں۔ دونوں ہی کے تصورات فرڈی نانڈ سوسکیر کی لسانیاتی فکر پر مبنی ہیں، جو ساختیات کا بنیاد گزار ہے۔
جدید ساختیات کا تعلق گزشتہ صدی کی پانچویں اور چھٹی دہائیوں سے ہے بالخصوص فرانس میں اسے غیر معمولی فروغ ملا۔ کلاڈلیوی اِسٹر اس
جیسے ماہر بشریات اور رولاں بارتھ جیسے ادبی اور تہذیبی نقاد نے اِسے کئی نئی جہات سے آشا کیا۔ مارکسی مفکرین میں لوئی آلتھیوسے اور لوشین
گولڈمان کا شار نومار کسیوں میں ہوتا ہے، جن کے یہاں ساختیات کے حوالے سے مارکسی فکر کو ایک نئی جہت ملتی ہے۔ ان کے علاوہ

جیر الڈ ژینے جیسے بیانیہ کے نظریہ ساز اور میشل فوکو جیسے مورخ نے جس طور پر ساختیات کے نظریے کو وسعت بخشی، اس کی اپنی معنویت ہے۔ جیک لاکال نے یہ تصوّر پیش کرکے کہ زبان کی طرح لاشعور بھی ساختیا یا ہواہے، ساختیات کوایک نیا تناظر فراہم کیا۔

#### 12.1 مقاصد

#### اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- ہیئتی تنقید کی تعریف واصول اور اقسام سے واقف ہو سکیں۔
- روسی ہیئت پیندی کی تحریک کے آغازسے آگاہی حاصل کر سکیں۔
  - اسلوبیات کی اصطلاح کی وضاحت کر سکیں۔
  - اسلوبیاتی تنقیدی عمل پرروشنی ڈال سکیں۔
- عائر مطالع (کلوزریڈنگ) کا تصور کے بارے میں اظہار خیال کر سکیں۔
- ساختیات کے معنی و مفہوم،اس کے پس منظر اور ماخذ کی وضاحت کر سکیس۔

# 12.2 ميئتي تنقيد: معنى ومفهوم

ہئیتی تقید ادبی تنقید کاوہ طریقہ ہے، جس کے تحت قاری کسی تخلیق کو ادبی فن پارہ ہونے کے ناتے اس میں ودیعت شدہ اقد ار کے پیش نظر سمجھنے اور اس سے لطف اندوز ہونے کے طریقے سے واقف ہوتا ہے۔ ہیئتی نقاد کی توجہ متن کے استعاروں، قول محال اور پیکروں پر ہوتی ہے۔اس کے علاوہ متن کے دروبست کر داروں، علامتوں اور نقطہ نظر کو بھی زیر بحث لاتے ہیں۔ بہ حیثیت مجموعی ہیئتی تنقید کا سروکار متن سے ہوتا ہے جس کو وہ سب سے الگ تھلگ کر کے ویکھتے ہیں۔ یعنی متن کی قرات میں مصنف دنیا یا قاری کسی کے رشتے یا حوالے کی اس میں کوئی گنجائش نہیں ہے۔اس تنقید میں متن کو ایک ایسی شئے تصور کیاجاتا ہے جس کا تجزیہ مصنف، دنیا اور قاری سے آزادرہ کر کیاجا سکتا ہے۔

ہیئتی تنقید نہ تو متن کوساجی، مزہبی یاسیاسی خیالات کا اظہار نہیں سمجھا جاتا ہے اور نہ ہی متن کو کسی مقصد یاعقیدے کی تبلیغی سعی کی سطح تک گراکر دیکھا جاتا ہے۔

ہیئتی تنقید کے علمبر داروں کا دعویٰ ہے کہ وہ ادب پارے کا مطالعہ تانیشیت، نفسیات، مار کسزم یا کسی اور فلسفے کی عینک سے نہیں کرتے۔وہ قاری پر فن یارے کے اثر سے بھی انہیں کوئی مطلب نہیں ہو تا۔

، بیکتی تنقید کے مختلف نام ہیں۔ جیسے روسی ہیئت پیندی، نیو کر نزم (نئی تنقید)، جمالیاتی تنقید، متن اساس تنقید، وجود یاتی تنقید (Practical Criticism)، جدیدیت (ماڈرن اِزم)، ہیئت پیندی، عملی تنقید (Outological Criticism) وغیرہ۔

ہیئتی تقید کا تصوّر سب سے قدیم تصوّر ہے، جس کے ابتدائی نقوش نہ صرف یونانِ قدیم کی تنقید میں ملتے ہیں بلکہ سنسکرت جمالیات اور عربی ووفارسی شعریات کی روشنی میں جن تفہیمات سے ہماراسابقہ پڑتا ہے، ان میں ہیئت ہی کو بنیاد بنایا گیاہے۔ عربی، فارسی اور اُردوشعر اکے تذکروں اور ادبی معرکوں میں بھی ہیئت ہی کو مرکوزِ نظر رکھاجا تا تھا۔ ہیئت کے تحت صنف کے روایتی تصوّر ، لفظ اور معنی کے روشتے ، عروض ، آ جنگ اور بیان پر خصوصی بحث کی جاتی تھی۔ مضامین شعر کی روایت سے بھی انحراف کی اجازت نہ تھی۔ اگر چہ اخلاقی مضامین کے محل اور معنویت کو بھی بحث کاموضوع بنایاجا تا تھالیکن اس کے مقابلے پر لفظ کے استعمال کی اہمیت زیادہ تھی کہ شعر کے خوب و زشت کا سازاد ارومد ارلفظ ہی پر تھا۔

ہیئت پیندی کو ایک نیاڈسپلن روسی ہیئت پیندوں نے عطاکیا۔ روسی ہیئت پیندی کی تحریک کا آغاز 1915ء ہیں۔ ماسکو لنگوسٹک سر کل (Moscow Linguistic Circle) کے ذریعے عمل میں آیا۔ اس سر کل کاروحِ روال رومن جیکب سن تھا، جو خود لسانیات کاماہر تھا اور جس نے ادبی تنقید کی تاریخ میں پہلی بار لسانی مطابعے کو خاص اہمیت دی تھی۔ ماسکو لنگوسٹک سر کل کے علاوہ 1916ء میں سینٹ پیٹر زبرگ میں قاد ہی بار لسانی مطابعے کو خاص اہمیت دی تھی۔ ماسکو لنگوسٹک سر کل کے علاوہ 1916ء میں سینٹ پیٹر زبرگ میں آیا۔ اس سوسائی کو ایک نئی سینٹ پیٹر زبرگ میں و کر شکلووسکی کا نام سر فہرست ہے۔ ان ادارول نے ادب کے لسانی مطابع پر زور دیا اور اسی ادبیت مصد ادبی کی تنظیم کو ایک خاص مقصد ادبی مطابع میں سائنسی قطعیت اور معروضیت پر اصر از کرنا تھا تا کہ ادبی تنقید میں جو انتشار کی کیفیت ہے، اس کاسد باب ہو سکے۔

1917ء میں انقلابِ روس کے بعد آہتہ ہاتی حقیقت نگاری کی جڑیں مضبوط ہوتی چلی گئیں۔ کمیونسٹ پارٹی کے علم برداروں نے ہر اس ادبی رحجان پر سخت گرفت کی جس کی نزدیک ادب کا بنیادی عضر زبان اور ہیئت ہے۔ چوں کہ روسی ہیئت پیند اپنے مطالعات میں مواد وموضوع کے مقابلے میں زبان و بیان پر خاص توجہ دیتے سے اس لیے انہیں سرکاری عتاب کا شکار ہونا پڑا۔ رومن جیکب سن نے 1920ء میں چیکو سلواکیہ میں سکونت اختیار کرلی۔ جہاں اس نے پراگ لنگو سٹک سرکل کی بنیاد رکھی۔ روسی ہیئت پیندوں میں رومن جیکب سن اور وکٹر شکلووسکی کے علاوہ بورس تو میشیو سکی، بورس آئخن بام، جان مکارووسکی، ایم۔ ایم باختن، اوسپ برِک اور تائیا یاروف کی بھی خاص اہمیت ہے۔ روسی ہیئت پیندوں کا اصر اردرج ذیل تصورات پر تھا:

- 1. ادب کا تجویه گهرے سائنسی طرز کا متقاضی ہوتا ہے۔
  - 2. تخلیقی ادب محض لسانی ساخت کانام ہے۔
- 3. ادب کی زبان کا اپناایک خصوصی اثر اور کر دار ہو تاہے اور جوروز مرہ استعال میں آنے والی زبان سے مختلف ہو تاہے۔
  - 4. ادب حقیقت کی نقل نہیں ہے بلکہ ایک نئی حقیقت کا انکشاف ہے۔
- 5. ادب حقیقت کو نامانوس اور اجنبی بناکر پیش کرتاہے اور نامانوس کاری ہی وہ عضر ہے جو پڑھنے یاسننے والے کے اندر حیرت کا تاثر پیدا کرتاہے۔
  - 6. ادبیت ہی وہ عضر ہے، جس کے حوالے سے ادبی اور غیر ادبی تحریر میں فرق کیا جاسکتا ہے۔
- 7. ادب "کیا" ہے کے بجائے ادب "کیسا" ہے کی اہمیت ہے۔ اس اصول کے تحت مواد پر ادبی ہیئت اور ادبی زبان کے مطالعے کو فوقیت حاصل ہوگئی۔

8. تاریخ، ساج اور اخلاق کی روشنی میں ادب کی ماہیت کو نہیں سمجھا جاسکتا، ادب بر اور است مطالعے کا تقاضہ کر تاہے، کیونکہ تخلیق، خود کار (autonomous)ہوتی ہے۔

یہ وہ نصورات ہیں جن کی گونج کسی نہ کسی صورت میں آج بھی سنائی دیتے ہے۔ خصوصاً نیو کرٹسز م (نئی تنقید) اور ہیں کتی تنقید کے رحجان میں انہیں نصورات نے بنیاد سازی کا کام کیا تھا۔ ان رحجان سازوں میں کرین سم کرو، آئی۔اے۔رچرڈز،ولیم ایمپیسن اور ٹی۔ایس۔ ایلیٹ کے نام اہم ہیں۔ان کاخیال تھا کہ:

- 1. شعر کے معنی سمجھنے کے لیے خارجی معلومات غیر ضروری ہیں۔ خارجی معلومات سے مراد تاریخ، فلسفہ، ساجیات یا اقتصادیات وغیرہ کاعلم ہے۔
- 2. ہیئت اور مواد، دونوں ایک دوسرے کی ضد نہیں ہیں، بلکہ تخلیق میں دونوں کے وجود ایک ایسی وحدت میں ڈھل جاتے ہیں، جنہیں ایک دوسرے سے الگ نہیں کیا جاسکتا۔
- 3. ادب، مقصود بالذات اور خود مکتفی ہو تا ہے۔ یعنی اس کی کوئی واضح غیر ادبی بنیاد نہیں ہوتی۔ غیر ادبی سے مر ادوہ دوسرے علوم انسانیہ (Humanities) ہیں جن کے اپنے اپنے حدود اور جن کے اپنے اپنے تقاضے ہیں۔
- 4. تخلیق اساساً لسانی ساخت ہوتی ہے۔ جس کی تشکیل میں الفاظ کا اہم کر دار ہوتا ہے۔ الفاظ میں بھی ان الفاظ کی خاص اہمیت ہے جن کا شار استعارہ، علامت اور پیکر وغیرہ میں کیا جاتا ہے۔ یہ وہ ادبی تدابیر ہیں جو ایک سے زیادہ معنی کی حامل ہوتی ہیں۔ چوں کہ تخلیق، کثرت معنی کی حامل ہوتی ہے، اس لیے اس میں ابہام بھی پیداہوتا ہے۔ جہاں تخلیقی زبان ہوگی وہاں ابہام کا واقع ہونالاز می ہے۔
  ہے۔
- 5. تخلیق، نامیاتی طور پر تشکیل پاتی ہے۔ ابتداسے لے کر انتہا تک یعنی تخلیق کے آخری کلمے تک شاعر کو اس بات کاعلم نہیں ہو تا کہ وہ آخری ملے تک شاعر کو اس بات کاعلم نہیں ہو تا کہ وہ آخری مرحلے پر کیسی ہوگی۔ کیوں کہ تخلیق "بنائی" نہیں جاتی بلکہ "ہوتی" ہے۔ بالکل ایک ایسے درخت کی طرح جس کے بارے میں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ کدھر اور کیسے بھیلے گا، اس کی شاخوں کی کیا صورت ہوگی۔ اپنی کلیت (Totality) میں وہ کس نوعیت کا ہوگا۔
  - 6. آئی۔اے۔رچرڈزکے خیال کے مطابق زبان دوقشم کی ہوتی ہے۔ Referential (1) (حوالہ جاتی یاعلمی) Referential (عزباتی یا تخلیقی)

ادب کے علاوہ دوسرے علوم کا تعلق تحقیق، استدلال اور شاریات (Statistics) سے زیادہ ہوتا ہے، لہذا ان میں استعال میں آنے والی زبان علمی اور استدلالی ہوتی ہے۔ جو عام محاورے اور آنے والی زبان علمی اور استدلالی ہوتی ہے۔ جو عام محاورے اور لغوی معنی کورد کرتی ہے۔ بجائے اس کے تخلیقی زبان کی بنیاد تعبیری معنی پر قائم ہوتی ہے۔ جو اپنے جلومیں کثیر معنی رکھتے ہیں۔ اس طرح ہمئتی تنقید میں الفاظ کے کاریگر انہ یافنی طریقے سے استعال کی خاص اہمیت ہے۔ یہاں اس خیال کی وضاحت ضروری ہے کہ محض الفاظ ک

ایک خاص قشم کی ظاہری ترتیب یاان کے صوتیاتی اور سمعی حسن کے معنی یہ نہیں ہیں کہ ان کی معنوی خوبی کی کوئی وقعت نہیں ہے۔ آئی۔ اے۔رچر ڈزنے اس تعلق سے یہ واضح کیا ہے کہ:

"اگر شعری ہیئت اور جمالیاتی کیف کے لیے محض الفاظ کی ظاہری تر تیب وساخت پیش نظر رکھی جائے اور اس کی معنوی حیثیت کو اہمیت نہ دی جائے گی تو اکثر بے ربط و بے معنی بندش بھی شاعری کے معیار پر پوری اتر سکتی ہے، البتہ بنیادی چیز سے کہ الفاظ کا آ ہنگ اور ان کی تر تیب کے ساتھ ساتھ جذباتی و حسی تاثر پیدا ہونا ضروری ہے اور انہیں دونوں عناصر کے امتز اج سے شاعری کا اعلیٰ معیار قائم کیا جاسکتا ہے "۔

7. تخلیق کی تخلیقی زبان اور اس کی نامیاتی ہیئت میں ایک انکشاف کی صورت ہوتی ہے۔ اس لیے اس کا ترجمہ تقریباً ناممکن ہو تا ہے۔ سمس الرحمٰن فاروقی نے اس تصور کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے کہ:

" نظم بے بدل ہوتی ہے۔ نظم مکمل حقیقت ہوتی ہے، کسی درخت یا جسم کی طرح۔اس لیے اس کے کسی مکڑے کی تبدیلی یا تھی بیشی اُس کی سالمیت کو مجروح کرتی ہے۔ اور نظم کے الفاظ ایک سے زیادہ معنی رکھ سکتے ہیں۔بشر طیکہ وہ اس کی مجموعی ہیئت سے ہم آہنگ ہوں۔"

# 12.3 اسلوبياتي تنقيد

اسلوبیات کی اصطلاح اسلوب سے بنی ہے۔ اسلوب کی اصطلاح عہد قدیم سے مستعمل رہی ہے۔ جس کے لیے طرزِ ادا، طرز زبان و بیان ، اندازِ بیان و غیرہ جیسے الفاظ کا بھی استعال کیا جا تا ہے۔ گویاادب میں اسلوب الفاظ کے طریق استعال کانام ہے۔ جس کے تجزیے سے ہم اس نتیج تک پہنچ سکتے ہیں کہ مصنف کن معنوں میں انفرادیت کا حامل ہے۔ اسلوب کو شخصیت کا آئینہ بھی کہا گیا ہے۔ کسی خاص شاعر یا ادیب ہی کا کوئی منفر د اسلوب نہیں ہو تا جیسے غالب یامیر امن کا اسلوب بلکہ کسی خاص رججان یا حلقے یا گروہ یا عہد کا بھی اسلوب ہو تا ہے جیسے کا سیکی اسلوب، رومانوی اسلوب، علامتی اسلوب، ترقی پیند اسلوب و غیرہ۔

اسلوبیات، اسلوب کے روایتی مطالع سے زیادہ وسعت رکھتی ہے۔اسلوبیات کا اصر ار اظہار کے مختلف اور متنوّع طریقوں کے ہمہ جہت مطالعے پر ہے۔یہ صرف ادبی متون کے تجزیے اور مطالعے تک محدود نہیں ہے بلکہ اس کا اطلاق غیر ادبی متون کے اسالیب پر بھی کیا جاسکتا ہے۔

اسلوبیات یااسلوبیاتی تنقیدادب کاایک تکنیکی اور تجزیاتی بلکه سائنسی نیج پر مطالعه کرتی ہے۔ ادبی اسلوبیات کا مقصد واضح اور نمایال طور پر زبان اور فنی تفاعل کے مابین رشتے کی توضیح ہے۔ اگرچہ اسلوب کے مطالعات کے تحت روایتی سطح پر بھی فنی تدابیر اور الفاظ کے طریقِ استعال پر بحث کی جاتی تھی لیکن میہ مباحث بے حد محد ود ہوتے تھے۔ بالعموم فنی تدابیر ( Devices ) کو تحریر کی خارجی آرائش و زیبائش کے ساتھ مخصوص کرکے دیکھا جاتا تھا۔ تنقید کا علم جس طور پر صبر ، استقلال، تعقل، انہاک، یکسوئی اور تجزیے کا متقاضی ہوتا ہے۔ روایتی

تقید اس طرح کے ضوابط کے بجائے تاثر اتی ردِ عمل پر زیادہ یقین رکھتی ہے۔ تاثر اتی مطالع میں اس معروضیت اور سائنسی ضبط کا بھی فقد ان ہو تاہے۔ جس کے ذریعے ہم اپنی دلیلوں کو مستحکم کر کے پیش کر سکتے ہیں۔

اسلوبیات ایک تقیدی رویہ ہے، جو ادبی متون کے تجزیے میں لسانیات کی سائنس کی تحقیقات اور طریقوں کو استعال کرتا ہے۔
یہاں لسانیات سے مر اد زبان اور اس کی ساختوں کا مطالعہ ہے۔ اسلوبیات کا مقصد بید دیکھنا ہوتا ہے کہ کسی ادبی فن پارے میں تکنیکی، لسانیاتی خصوصیات کیا ہیں؟ یعنی اس میں واقع جملوں یا مصرعوں کی ساخت کیسی ہے؟ اور وہ ادبی متن کے نظام معنی اور اس کی تا ثیر یا اثر ڈالنے کی صلاحیت میں کتنی معاون ثابت ہوتی ہے؟ اسلوبیاتی تجزیہ معروضی اور سائنسی نہج پر کیا جاتا ہے۔ جو ادب شاسی کا ایک ضابطہ بند اور اصولی طریق کارہے، جو ڈھیلے ڈھالے اور بے بنیاد دعووں کے بجائے معین اصولوں اور قاعدوں کی روشنی میں ادبی متن کو موضوع بناتا ہے۔ جبکہ کرتے خائر مطالع (Close Reading) سے اسے درج ذیل امور کی بنایر اختلاف ہے:

(1) غائر مطالعہ، ادبی زبان اور عمومی طور پر استعال میں آنے والی زبان میں فرق پر اصر ارکر تا ہے۔ کیوں کہ اس کے نزدیک ادبی متن ایک خالص جمالیاتی فن کانمونہ ہو تاہے۔ یاوہ ایک "لفظی شبیہ" ہے، جس کی زبان اینی گرامر کے مطابق عمل کرتی ہے۔ اس کے برعکس اسلوبیات روز مرہ کی زبان اور ادبی زبان کے رشتے کو بھی خاص اہمیت دیتی ہے۔ ادب میں زبان کا مسئلہ اکثر بحث کا موضوع بتا رہا ہے۔ جیسے ورڈ سور تھے اور کولرج دونوں ہی رومانویت کے علم بر دار شھے لیکن ورڈ سور تھے شاعری کی زبان کو اتنی صاف اور سادہ بنانے کے در پے تھا کہ اس کی حدیں نثری زبان سے مل جاتی ہیں۔ اس کا اصر ارہی نثر جیسی (Prose-like) شعری زبان پر تھاجب کہ کولرج شاعری کی زبان کو اسے غیر معمولی اثر کے باعث خصوصی (Specialised) قرار دیتا ہے۔

(2) اسلوبیات کی اپنی مخصوص تکنیکی اصطلاحات اور تصورات ہیں، جنہیں اس نے لبانیات سے اخذ کیا ہے۔ یہ اصطلاحات اس کے انفر ادی یا ایک مختلف طریق نقد پر دلالت کرتی ہیں۔ اسلوبیات کے علاوہ انہیں ان معنوں میں استعمال نہیں کیا جاتا جن معنوں میں اسلوبیاتی مطالع میں مستعمل ہیں۔ اس کے بر عکس کلوزر بڈنگ میں مخصوص قسم کی وضع کر دہ اصطلاحات بہت کم ہیں۔ ان کی تکنیکی لفظیات کا دائرہ مطالع میں مستعمل ہیں۔ اس کے بر عکس کلوزر بڈنگ میں مخصوص قسم کی وضع کر دہ اصطلاحات بہت کم ہیں۔ ان کی تکنیکی لفظیات کا دائرہ ہوں کے حد محدود ہے، جیسے حوالجاتی (Referential)، جذباتی (Emotive)، جنرائی (Referential)، جنرائی (Paradox) وغیرہ۔ ان اصطلاحات کی بیئتی تنقید کے عمل میں ایک خاص انہمت ضرور ہے، لیکن بیہ اس معنی میں تکنیکی نہیں ہیں، جس معنی میں اسلوبیاتی تنقید کی اصطلاحات جیسے۔ Transitivity, Cohesion, Collocation وغیرہ ہیں۔

(3) اسلوبیات کا سارازور سائنسی معروضیت پر ہے۔ یعنی سائنس، جس طور پر معروضی طریق عمل کو کام میں لاتی ہے، اسلوبیاتی مطالع بھی اسی نیج پر معروضیت کا تقاضہ کرتے ہیں۔ کلوزریڈنگ کے بر خلاف اس کا اصر ار اپنے ان ضابطوں اور ان طریق ہائے عمل پر ہے جنہیں کوئی بھی سیکھ سکتا ہے اور ان کا اطلاق کر سکتا ہے۔ اس طرح اس کا مقصد ادب اور تنقید کی اسر ار آگیں دھند کو چھانٹنا ہے۔ جہاں تک ادب کا تعلق ہے، وہ ادبی زبان اور دیگر تحریروں میں استعال میں آنے والی زبان میں ایک تسلسل دیکھتی ہے، کیونکہ دونوں کا مقصد ترسیل ہے۔ تنقید کے تعلق سے اسلوبیات ایک منصوبہ بند طریق عمل کانام ہے، جس کے تجزیوں میں ایک ڈسپلن اور ایک فیصلہ کن متیجہ خیزی ہوتی ہے جب کہ کلوزریڈنگ کے تحت ہر تنقیدی تجربہ، دوسرے تنقیدی تجربے سے مختلف ہو تا ہے۔ اسی باعث تقیدی فیصلوں میں پر اگندگی کا

# 12.4 اسلوبياتي تنقيد كاعمل

اسلوبیاتی تنقید بھی ایک طرح سے عملی تنقید کے طور پر ہی کام کرتی ہے۔ کیوں کہ یہ نظریہ سازی کے بجائے کسی نثری یا شعری تخلیق کے اسلوبیاتی و سائل اور رہ نمااصولوں کا اطلاق کرنا ہوتا ہے۔ اسلوبیاتی و سائل اور رہ نمااصولوں کا اطلاق کرنا ہوتا ہے۔ اس ذیل میں وہ بالخصوص اسلوبیاتی لفظیات و اصطلاحات کو ہروئے کار لاتا ہے۔ گوپی چند نارنگ نے اسلوبیاتی تجزیے کے سلسلے میں لکھا ہے:

"اسلوبیاتی تجریے میں ان لسانی امتیازات کو نشان زد کیا جاتا ہے جن کی وجہ سے کسی فن پارے، مصنف، شاعر، ہیئت، صنف یاعہد کی شاخت ممکن ہو۔ یہ امتیازات کئی طرح کے ہوسکتے ہیں (1) صوتیاتی (آوازوں کے نظام سے جوامتیازات قائم ہوتے ہیں، ردیف و قوافی کی خصوصیات یا معکوسیت، ہکاریت یا مُشیّن کے امتیازات یا مصمتوں اور مصوّتوں کا تناسب وغیرہ) (2) لفظیاتی (فاص نوع کے الفاظ کا اضافی تواتر، اسماء، اسمائے صفت، افعال وغیرہ کا تواتر اور تناسب، تراکیب وغیرہ) (3) نحویاتی رکھے کی اقسام میں سے کسی کا خصوصی استعال، کلمے میں لفظوں کا دروبست وغیرہ) (3) نموی کی اقسام میں سے کسی کا خصوصی استعال، کلمے میں لفظوں کا دروبست وغیرہ) (4) بدیعی (Rhetorical) بدیج و بیان کی امتیازی شکلیں، تشبیہ، استعارہ، کنایہ، تمثیل، علامت، امیجری وغیرہ (5) عروضی امتیازات (اوزان، بحرول، زحافات وغیرہ کا خصوصی استعال اور امتیازات)۔"

مخضر أاسلوبياتی تنقيد كے حدود كالعين ہم اس طرح كر سكتے ہيں:

الف۔ اسلوبیاتی تنقید کا خاص موضوعِ بحث کسی بھی ادبی یاغیر ادبی، نثری یاشعری متن کی زبان کے تکنیکی پہلوہوتے ہیں۔ جیسے قواعدی ساختوں کا شار اور پھر تشر یکے عمل میں ان کو بروئے کار لانا۔

ب۔ اسلوبیات ادبی کارناموں کے تعلق سے موجود قر اُت کے طریقوں اور افہام و تفہیم کے راویتی طریقوں کے بالمقابل ایک مختلف اور معروضی طریقے سے متعارف کرتی ہے۔

ج۔ اس طرح اسلوبیاتی تنقید قرائت کے ایک نئے طریقے کی بنیاد رکھتی ہے۔ جس کا انحصار لسانیاتی Data یالسانیاتی شاریات پر ہو تا ہے۔ یہ بھی کہاجاسکتاہے کہ اسلوبیات تمام موجود قر اُ توں کو چینج کرتی ہے۔

د۔ اسلوبیات کے نزدیک ادب ایسا اسر ار نہیں ہے جو نا قابلِ بیان ہویا جسے کھولنا یا افشا کرنا ناممکن ہویا جس کا تجزیہ ہی نہ کیاجاسکے۔ اسلوبیاتی تجزیے کے ذریعے یہ پتہ لگایاجاسکتا ہے کہ ادب میں معنی کیسے قائم ہوتے ہیں۔ادب زبان کی جن تکنیکوں اور سرچشموں کا استعال کرتا ہے، وہ صرف اسی کے ساتھ مخصوص نہیں ہوتے بلکہ غیر ادب میں بھی انہیں برتاجاتا ہے۔ ہ۔ یہی سبب ہے کہ اسلوبیات محض ادب کے تجزیے ہی تک محدود نہیں ہے بلکہ اکثر ادبی اور غیر ادبی مخاطبوں (Discourses) کا پہلوبہ پہلور کھ کر مطالعہ کیا جاتا ہے۔ جیسے کہ شاعری اور کسی اشتہار کی زبان اور لسانی تدابیر کی سطح پر تقابل۔

و۔ اسلوبیات، جملے کی گرامر (Sentence Grammar) سے پرنے نکل کر، متن کی گرامر (Text Grammar) کی حدول میں داخل ہو جاتی ہے کہ متن اپنی کلیت میں کیسے اپنے مقصد کو حاصل کرتا ہے (یا نہیں کرتا ہے) جیسے ایک دہشت ناک صورت حال، مزاح کا کوئی منظر، کوئی غم آگیں کیفیت وغیرہ کے بیان میں جن لسانی خاصّوں سے کام لیا گیا ہے۔ان کا جائزہ لینا اور جانچ کرنا۔

اسلوبیات دویا دوسے زیادہ متون کے مابین امتیازات کو نشان زد کرسکتی ہے۔ وہ یہ بھی بتاسکتی ہے کہ کسی ادبی متن کے لسانی امتیازات کیا ہیں۔ وہ کن لسانی خصوصیات کی بناپر اپنی ایک انفرادیت رکھتا ہے۔ جیسے میر تقی میر اور ناسخ کی غزل کی تعمیمات اور ان کے کلیدی الفاظ اور الفاظ کے بر تاؤمیں دونوں کے طریق کار میں کیا فرق ہے۔ یاپر یم چند اور قرۃ العین کی افسانوی نثر کے اسلوب میں جو بین فرق ہے اس کی لسانی وجوہ کیا ہیں۔ یا ابو الکلام آزاد کے ، تذکرہ ، کی زبان اور مشاق احمد یوسفی کی زبان کے امتیازات کی نوعیت کیا ہے۔ ایک کا تعلق تاریخ کے بیان سے ہے دوسرے کا عین اس کے منافی یعنی مز ال سے تعلق ہے۔ اسلوبیات دونوں قسم کی تحریروں کا پہلوبہ پہلو تجزیہ کرکے ان کے مقاصد کا تعین کرتی ہے کہ دونوں ادیب اپنے اپنے مقصد میں کس حد تک کا میاب ہیں یا نہیں۔

سوال یہ اٹھتا ہے کہ تنقیدی فیصلوں میں اسلوبیات ہماری کیا مدو کر سکتی ہے؟ ظاہر ہے ہر ادبی متن کے اپنے جمالیاتی تفاضے ہوتے ہیں۔ ادبی نقاد اس کے حسن وقبح کی نشان دہی کر تا ہے اور استدلال کے ساتھ فی شہ پارے کاہمہ جہت مطالعہ کر تا ہے۔ وہ ادبی تاریخ اور ادبی روایت کی روشنی میں اس کی انفر ادبیت اور اس کے مقام کا تعین بھی کر تا ہے۔ تنقید کا یہ وہ تفاعل ہے جو اسلوبیات کے حدود سے باہر کی چیز ہے۔ اسلوبیاتی تنقید بعض اہم لسانی امور کی فہم تک ہماری رہ نمائی کر سکتی ہے، جس کی اپنی خاص اہمیت ہے، لیکن وہ آپ اپنے میں منزل نہیں ہے۔ اسلوبیاتی تنقید سے تمام طرح کی توقعات وابستہ کرنا اتناہی غلط ہے جتنا نفسیاتی تنقید یا ساجیاتی تنقید یا تاریخی تنقید وغیرہ کو تنقید کاحرفِ آخر سمجھ لینا۔

# 12.5 ساختیات: معنی ومفهوم

ساختیات (Structuralism) کی اصطلاح، ساخت یعنی Structure سے مشتق ہے۔ ساخت کا تصور محض ساختیاتی تھیوری ہی تک محدود نہیں ہے، بعض نقادانِ فن آج بھی ہیئت (Form) اور ساخت کو ایک ہی معنی میں اخذ کرتے یا استعال کرتے ہیں۔ ادبی اور تقیدی مباحث میں ہے۔ بعض نقادانِ فن آج بھی ہیئت (Story) اور ساخت کو ایک ہی معنی میں اخذ کرتے یا استعال کرتے ہیں۔ ادبی اور اسٹر کچر کو ایک ہی تقیدی مباحث میں سے اصطلاح بالعموم بڑے ڈھیا نے طریقے سے مستعمل ہے۔ جیسے کسی ناول میں اس کے پلاٹ اور اسٹر کچر کو ایک ہی معنی میں اخذ نہیں کیا جاتا۔ پلاٹ کا تصور بیانیہ میں کہانی (Story) کی تنظیم (Arrangement) سے تعلق رکھتا ہے۔ جب کہ اسٹر کچر اس کی کلی جمالیاتی تنظیم کا حوالہ ہے۔

ساختیات کے نزدیک "ساخت اصول وضوابط کاوہ مجموعہ ہے جو کسی نظام کے کر دار (Behaviour of the system) کو اپنے تابع تابع رکھتا ہے۔" (انتھنی ولڈن) ساخت کے بیہ ضابطے، تبادل پذیر (Interchangeable ) ترکیبی عناصر اور اجزا کو اپنے قابو میں رکھتے

#### ہیں۔اس ضمن میں گویی چند نارنگ نے لکھاہے:

"رشتوں کے اس نظام یا ساخت کی خصوصیت ِ خاصہ یہ ہے کہ اس میں ہر لحظہ خود نظمی اور خود اللہ خود نظمی اور خود ارتباطی کا عمل جاری رہتاہے اور ہر تغیر و تبدل یااضافے کے بعد ساخت اپنی وضع کو پھر پالیتی ہے اور ہر لحظ مکمل اور کار گرر ہتی ہے۔ ساخت تاریخ کے اندر ہے، لیکن چوں کہ ہر لحظہ مکمل اور کار گرہے، اس لیے خود مختار بھی ہے۔ "

ساخت کی اصطلاح ادب اور لسانیات کے علاوہ دوسر ہے ساجی علوم میں بھی مستعمل ہے۔ اس کے مروجہ معنی ہیئت اور ڈھانچے سے اس کا مفہوم قطعاً مختلف ہے۔ اس کی قریب ترین متبادل اصطلاح نظام یا نظم ہے۔ زندگی کا ہر شعبہ اور ہر شئے رشتوں کے نظام سے پہچانی جاتی ہے۔ علیحدہ سے اس کے کوئی معنی نہیں ہوتے۔ معنی قائم ہی رشتوں کے نظام سے ہوتے ہیں۔ اشیاکے در میان تطابق ہی کا رشتہ نہیں ہوتا ہے۔ علیحدہ سے اس کے کوئی معنی نہیں ہوتے۔ معنی قائم ہی رشتوں کے نظام ہی سے معنی قائم ہوتے ہیں۔ رشتوں کا یہ نظام ہی سے معنی قائم ہوتے ہیں۔ رشتوں کا یہ نظام ہی ساخت کہ ساخت کے ساخت کہ اشیا کو ان کی انفر ادیت یا دوسری اشیاسے الگ کر کے نہیں سمجھا جاسکتا بلکہ انہیں ایک بڑے یعنی کے اسکتا ساخت کے سیاق میں دیکھا جانا چاہیے جن کا وہ جز ہیں۔ اس قصور نے ساختیات کی اصطلاح کو جنم دیا۔

## 12.6 ساختیات کاپس منظر اور اس کاماخذ

اگرچہ 1950–60ء کے عشرے میں ساختیات کو با قاعد گی کے ساتھ متعارف کرانے اور اس کا اطلاق کرنے میں فرانسیسی ماہر بشریات کلاڈلیوی اسٹر اس کا بڑاہاتھ ہے۔ لیکن اصلاً اس کا بنیاد گزار ماہر لسانیات فرڈی نانڈ سوسیئر (1857–1913ء) تھا، اس کے لیکچرز کے مجموعے A Course in General Linguistics کی اشاعت 1916ء میں اس کی موت کے بعد اس کے شاگر دول کے ذریعے عمل میں آئی۔

سوسکیر سے قبل اور خود اس کے عہد میں لسانیات کا موضوع زبان کی تاریخ، زبانوں کے خاندان اور ان کے سرچشموں تک زیادہ محدود تھا۔ سوسکیر نے زبان کے سائنسی مطالعے پر زور دیا۔ اس نے ہمہ وقتی ایا یک کہ جو زبان کے بہائے زبان کے ہم وقتی یا یک زمانی (Synchronic) مطالعے پر زور دیا۔ ہمہ وقتی لسانیات کہلاتی ہے جو زبان کے ارتقا اور مختلف ادوار میں زبان کی نوعیت پر بحث کرتی ہے۔ جب کہ سوسکیر ہم وقتی لیایات (Synchronic Linguistics) کو خاص اہمیت دیتا ہے کیوں کہ ہم وقتی یا یک زمانی مطالعہ ایک خاص دور میں زبان کے تفاعل کی نوعیت کیا تھی یعنی زبان کے مطالعے تک محدود ہو تا ہے۔ جس کے تحت یہ دیکھا جاتا ہے کہ ایک خاص دور میں زبان کے تفاعل کی نوعیت کیا تھی یعنی زبان کس طور پر عمل آراہوئی تھی۔ لسانیات کے میدان میں سوسکیر کے اس انقلائی اقدام میں ساختیاتی لسانیات کا امکان مختی تھا۔

سوسئیر نے یہ کہ کر کہ لفظ اور معنی میں کوئی منطقی رشتہ نہیں ہوتا، معنی کو، من مانا، یعنی Arbitrary بتایا۔ جس طرح لفظ ہمیشہ آپ ہی آپ بننے کی حالت میں ہوتے ہیں اور چول کہ یہ سلسلہ صدیوں سے چلا آرہاہے اس لیے ہر لفظ کے ساتھ کوئی خاص معنی یا تصور بھی وابستہ ہو گیا ہے۔ مثلاً جو تا، ٹوپی، تاج یا کتاب جیسے الفاظ کے جو تصوریا جن اشیا کے ساتھ ان کا تصور قایم ہے اسے ہم نے اپنی زبان کی روایت سے اخذ کیا ہے بلکہ لاشعوری طور پر وہ تصورات ہماری عادات کا اٹوٹ حصہ بن گئے ہیں۔ اگر ان تصورات یا معنی کی نوعیت منطقی ہوتی تو یہ الفاظ سن کر ایک ایسے شخص کے ذہمن میں بھی وہی تصور پید اہونا چاہئے جو ہماری زبان سے ناواقف ہے۔ اس کا مطلب یہی ہے کہ معنی من مانے ہوتے ہیں۔ سوسیئر لفظ کو نشان (Sign) ہمتا ہے۔ دال (Signifier) اور مدلول (Signified) دونوں کا جو ٹرنشان کہلاتا ہے۔ اسے مانے ہوتے ہیں۔ سوسیئر زبان کو نشانیات کا نظام کہتا ہے۔ نشانیات کہ ساتھ فایر، لفظ ہے اور ساتی فائڈ معنی ، ایک معنی نما ہے دوسر اتصور معنی۔ سوسیئر زبان کو نشانیات کا نظام کہتا ہے۔ نشانیات کے لیے اس کی وضع کردہ اصطلاح Semiology کہلاتی ہے۔ سوسیئر کے مطابق زبان رشتوں کا نظام ہے جو افتر اق کہ اور معنی خلق کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

# 12.7 سوسیئر لسانیات کے تین بنیادی مفروضات

سوسکیر لسانیات کے تین بنیادی مفروضات بیان کر تاہے جو مندرجہ ذیل ہیں۔

# 1. بے اصولہ بین رخمن مانا بین (Arbitrariness):

وہ معنی جن سے ہم لفظوں کو منسوب کرتے ہیں، وہ جو ہر کی طرح لفظ میں موجود نہیں ہوتے بلکہ وہ لفظ سے باہر ہوتے ہیں۔ مطلب سے کہ معنی کے خول کے طور پر لفظ واقع نہیں ہوتا اور نہ معنی کسی فطری اصول یا منطق کے تحت واقع ہوتے ہیں بلکہ ہے اصولے اور من مانے طور پر خاتی ہوتے ہیں۔ ہم انہیں دوسر نے لفظوں کے ساتھ ایک خاص ترتیب کے طور پر واقع ہونے پر اور رسومیات (Conventions) کی بنا پر موجو د اور مخصوص معنی کے ساتھ نتھی کر دیتے ہیں۔ لفظ ایسا کوئی جو ہر یا خاصہ نہیں رکھتا کہ وہ معنی کی طرف ہمارے ذہن کو فطری طور پر منعطف کر دے سوائے ان الفاظ کے جو کسی عمل یا چیز کی آواز کی بنیاد پر گھڑ لیے جاتے ہیں۔ جیسے کو کل کی کو، کو، کی آواز سے طور پر منعطف کر دے سوائے ان الفاظ کے جو کسی عمل یا چیز کی آواز کی بنیاد پر گھڑ لیے جاتے ہیں۔ جیسے کو کل کی کو، کو، کی آواز سے کیا جاسکتا کہ زبان کسی دوسر سے پر بنی ہوتی ہے یاوہ کسی کا انعکاس کرتی ہے یعنی وہ دُنیا یا تجر ہے کے عکس کانام ہے۔ بلکہ یہ د نیازبان ہی پر مشتمل کیا جاسکتا کہ زبان اپنے آپ میں ایک نظام ہے۔ وہ صرف اپنے آپ کو پیش کرتی ہے کیوں کہ تمام الفاظ دوسر سے الفاظ کی پیش روی کرتے ہیں۔ خور کی معنی مہیا کرتا ہے لیکن اصلاً وہ معنی بھی من ماناہی ہو تا ہے۔

## 2. ارتباطی(Relational):

لسانیاتی عناصر کو ان کے باہمی طور پر تضادی اور تطابقی رشتوں میں ہی پہچانا جاسکتا ہے۔ کوئی لفظ تن بہ تنہا معنی کا حامل نہیں ہو تا۔ دوسرے لفظوں کے افتراق( Difference) سے اس کے معنی قائم ہوتے ہیں۔ لفظوں کی اس نوعیت کی ترتیب کو (Syntagmatic) کہاجاتا ہے، یعنی ایک خاص اصول کے تحت نحوی ترتیب کے ساتھ لفظوں کا واقع ہونا۔ جیسے:

#### (الف) بلّادورٌ تاهوا آياتها ـ

اُس جملے میں فاعل بِلّاہے وہ بلّی یا کوئی اور مخلوق نہیں ہے۔ اگر بِلّا کی جگہ بلّی رکھ دیں تواسائے فعل کی ترکیب ہی بدلنا پڑے گی جیسے

# (ب) لی دور تی ہوئی آئی تھی۔

یہاں صیغهٔ تانیث نے پورے جملے کے ترتیبی نظام کوالٹ پلٹ دیا۔ اگر بلّا کی جگہ پِلّا کر دیں تو پلّا ہمارے یہاں کتے کے بیجے کے لیے مستعمل ہے۔ گویامصمّتہ، ب، کو، پ، سے بدلنے پر فاعل ہی تبدیل ہو گیا۔ اس لیے جملہ مذکورہ امیں بِلّا، بلّے کا معنی اس لیے دے رہاہے کہ وہ بی اور پلّا سے فرق (Difference) کا حامل ہے۔ اسی طرح یہاں دوڑتا ہوا معنی اس لیے دے رہاہے کہ وہ اس کے مقابلے میں دھیرے، نہیں ہے اور تھی، ہے، کی ضدہے کہ یہ سارا عمل ماضی میں واقع ہوا تھا۔ سوسیئر کہتاہے کہ:

In the Linguistic system there are only differences.

#### "لساني نظام ميں صرف اور صرف افترا قات ہيں۔"

#### 3. نظام اساس (Systematic)

یہ دنیا اور سارے موجودات، حتی کہ ہمارا وجو دہجی جسے ہم کوئی نہ کوئی نام دیتے آئے ہیں، اصلاً زبان ہی کا متعین کر دہ یا تشکیل کر دہ ہے۔ کل، اجزاسے بڑا ہو تاہے۔ جملہ ایک مکمل کل ہو تاہے جو تن تنہالفظ سے بڑا ہو تاہے اور جس میں ہر لفظ دوسرے الفاظ کے ساتھ مل کر کوئی نہ کوئی نہ کوئی معنی مہیا کر تاہے۔ ہمیں نہ تجزیہ کرناچا ہیے کہ زبان اپنے عمل کے ذریعے معنی کیسے خلق کرتی ہے۔ ہمیں زبان میں ان ساختیوں کوئی نہ کوئی معنی مہیا کر تاہے۔ ہمیں یہ تجزیہ کرناچا ہیے کہ زبان اپنے عمل کے ذریعے معنی کیسے خلق کرتی ہے۔ ہمیں زبان میں ان ساختیوں کے مجموعے کو بھی سمجھنے کی ضرورت ہے جن کی روسے ہم زبان بولنے اور چیزوں کی پہچان کرنے کے مجاز ہوتے ہیں۔ مخضر یہ کہ ہمارے لیے نشانت اور نظاماتِ نشان کا مطالعہ ناگزیر ہے۔ اس طرح زبان فارم (ہئیت) ہے نہ کہ جو ہر۔

سوسکیر دعوے کے طور پر زبان کے اندر امتیاز کی بات کر تاہے۔ وہ زبان کی ساخت یا نظام اور رسومیات (Conventions) [جو تکلّم کو اپنے تابع رکھتے ہیں] کو لانگ (Langue) کا نام دیتاہے، جو زبان کا تجرید کی نظام ہے، جس کے تحت ہم زبان بولتے اور سجھتے ہیں جب کہ کسی ساجی سیاق میں کسی فردِ واحد سے ادا ہونے والی زبان کو پیرول (Parole) کا نام دیا گیاہے، لیکن یہ بھی اپنے اصول لانگ یعنی زبان کے کلّی تجرید کی نظام ہی سے اخذ کر تاہے۔ اس طرح زبان اور زبان کی رسومیات کا تعلق زبان بولنے والی ایک پوری جماعت سے ہو تاہے جے لانگ کہا گیاہے۔ اور انفر ادی طور پر زبان بولنے کے عمل اور اظہار کا تعلق پیرول سے ہے۔ گوئی چند نارنگ نے لانگ اور پیرول کے تعلق سے وضاحت کرتے ہوئے لکھاہے:

" ثقافت (کلچر) کے عام تصور کو اگر ایک کلّی نظام کے تجریدی تصوّر کے طور پر وسعت دی جائے جو فد ہب، تہذیب و تدن، اساطیر و حکایات، سیاسی نظام، رہن سہن، معاشر ت، زبان اور ادبی روایت کے تمام موجو د اور ممکنہ امکانات پر حاوی ہو، تو ثقافت کا بیہ کلی تصوّر سوسیئر کے تجریدی تصوّر زبان یعنی عنوں کے تمام موجو د اور ممکنہ امکانات پر حاوی ہو، تو ثقافت کا بیہ کلی تصوّر سوسیئر کے تجریدی مقارزبان یعنی عنوں ایس کے مقابلے میں کوئی ایک مظہر مقتر زبان یعنی ناول، افسانہ، شعر) انفر ادی تکلم Parole کے مماثل ہے گویا جور شتہ معال میں ہے۔ "

اور Parole میں ہے، اس نوع کار شتہ ثقافت کے کلّی تصور اور ادب کی کسی بھی مثال میں ہے۔ "
سوسئیر کے نزدیک لانگ اور پیرول دونوں ہی تمام تہذیبی عمل کے جڑ میں بر سرکار ہوتے ہیں۔

# 12.8 ساختیات کا دوسرے نظام عمل (Disciplines)سے رشتہ

ساختیات، حقیقت فنجی کا ایک نیا اور انقلابی نظریہ ہے جس نے بہ یک وقت کئی شعبہ ہائے علوم پر بنیادی سطح کے اثرات قائم کیے ہیں۔ کلاڈلیوی اسٹر اس کے (جو کہ ماہر بشریات ہے) اساطیر کے تجزیے ساختیاتی طریق کار بی پر بنی ہیں۔ اس کا دعویٰ ہے کہ انفرادی اسطور یا پاکوئی داستانی قصّہ (جیسا کہ سوسئیر نے بیرول کے سلسلے میں کہا ہے) علیحدہ لا ینفک (اٹوٹ) معنی کا حامل نہیں ہو تا، بلکہ اس کی تفہیم اسطور کے طویل سلسلے سے اس کے دشتے کی بنیاد پر کی جانی چا ہئیے۔ کیونکہ اسطور کی پوری گردش یا اسطور کا مکمل نظام مراتب ایک ایسا سلسلہ ہے جو "کل" (Larger Total ) کی حیثیت رکھتا ہے اور اس کے مقابلے میں ایک اسطوری قصہ محض اس کے ایک جزئے مماثل ہے۔ لیوی اسٹر اس ہی وہ پہلا دانش ور ہے جس نے سوسئیر کے ساختیاتی تصور کا عملاً اطلاق کرکے ساختیاتی بشریات ( Anthropology کی بنیاد رکھی۔ ژاک لاکاں نے ساختیاتی فکر سے کام لے کر خلیل نفسی کے حدود کو وسیع کیا۔ لوئی آلتھیو سے جیسے مارکسی مفکر اور کولین میک کیب ( Colin Maccabee ) جینے دولاں بارتھ نے فیش کے خلف اسالیب پر کلھتے ہوئے اور Colin Maccabee یعنی لباسوں کے رموز کا تجزبیہ کرتے ہوئے لسانیاتی اصولوں کا اطلاق کیا۔ لوئی بنیاد بنایا۔

# 12.9 ساختياتي تنقيد

ادبی تنقید کی تاریخ مختلف اسالیب نقدسے بھری پڑی ہے۔ ادبی تنقید نے مختلف ادوار میں مختلف نظام ہائے فکر اور مختلف شعبہ ہائے علوم کی دریافتوں اور دانش کی سرگر میوں سے ہمیشہ کسب فیض کیا ہے۔ ادب تنقید میں اگر قبولیت کا یہ جو ہر نہیں ہو تاتواس کی ادب فہمی اور زندگی فہمی کا دائرہ بے حد محدود ہو کررہ جاتا یا پھروہ محض اس نظام بلاغت یا اس مخصوص شعریات کی تابع ہو کررہ جاتی جو فئی پیانے تو مہیاً کرسکتی ہے، حیات وکائنات کی فہم کو جلا نہیں بخش سکتی۔

بیسویں صدی میں ادبی تنقید کو جس مسکے سے بار بار دو چار ہونا پڑا تھاوہ مواد اور بیئت کے موضوع سے تعلق رکھتا ہے۔ اِسی صدی میں حقیقت پیندی کے اس دبستان کو بھی کافی فروغ ملاجے مار کسی دبستانِ نقد کے نام سے جانا جا تا ہے۔ مار کسی تنقید حقیقت کے ہوس تصور کی قائل تھی۔ اسی نسبت سے اُس کے نظام فکر میں مواد کی خاص اہمیت تھی، مواد کے مقابلے میں بیئت کی قدر کا درجہ، ان کے یہاں دوم تھا۔ مار کسی تنقید کے تحت تنقید کی جن دوسری شقوں نے بھی ایک بڑے علقے پر اپنا گہر ااثر قائم تھا کیا انہیں تاریخی، ساجی اور ترقی پیند تنقید کے عنوانات سے موسوم کیا جا تا ہے۔ ان دبستانوں کے بر عکس روسی بیئت پندوں، علامت پیندوں، نیو کر ٹسز م (نئی تنقید) کے علم بر داروں یابر طانوی بیئت پندوں نے مواد اور بیئت کے اس روایتی تصوّر کو تسلیم کرنے سے گریز کیا جس کے تحت ان دونوں خصوصیات کا شار دو متضاد اقد ار کے طور پر کیا جا تا تھا۔ تنقید کے ان رولیوں نے مواد و بیئت کی وحدت پر زور دیا اور فن پارے کو ابنی پہلی صورت میں لسانی ساخت قرار دیا۔ گویا ان کے نزدیک اس لسانی ساخت کی ملفوظی قدر کا درجہ سب سے اہم تھا۔ یہی وہ تصوّر ہے جس نے ادب کے مقصود بالذات تصور پر مہیز کی۔ یعنی ادب صرف ادب ہے۔ تاریخ، ساج، اقتصادیات، مصنف کی ذات، شخصیت اور سوائے وغیرہ کے حوالے ادب شاتی کے رخ کو کی دفت کی درخ کی۔ یعنی ادب صرف ادب ہے۔ تاریخ، ساج، اقتصادیات، مصنف کی ذات، شخصیت اور سوائے وغیرہ کے حوالے ادب شاتی کے رخ کو کو کی دیں۔

ان مسائل کی طرف موڑدیتے ہیں جوادب سے غیر متعلق ہیں۔

ساختیات نے اپنے سارے اوزار لسانیات ہی سے اخذ کیے ہیں، اور ادب کی لسان اور ادب کی گرامر پراس کاسارازورہے لیکن وہ
ایک فلسفیانہ رویہ بھی ہے۔ جس نے کئی سطحوں پر روایتی فکر کی رسومیاتی منطق کو چیلنج بھی کیا ہے۔ بالخصوص حقیقت کے اس روایتی تصور
سے بھی اس نے انحراف کیا کہ وہ زبان سے باہر اپناکوئی وجو در کھتی ہے۔ یا یہ کہ مصنف ہی معنی کا مقتد راعلیٰ ہو تاہے یا یہ کہ وہ مصنف ہی ہو تا
ہے جو معنی قائم کر تاہے۔ ساختیاتی تنقید نے ایسے کئی رسومیاتی مفروضات کو چیلنج کیا۔

سافتیاتی تقید کے نزدیک تہذہبی اور لسانی نظام ہی معنی کا سرچشمہ ہو تا ہے۔ نہ کہ انسانی ذہن۔ اوب کی گزشتہ صدیوں کی روایت اور فنی کارناموں کے سیاق ہی سے دوسرے فن پاروں کی نمو ہوتی ہے۔ چنانچہ اوب کی تقدیم و تجزیہ محض پیئتی بنیادوں پر نہیں کیا جاسکا اور نئہ کارناموں کے سیاق ہی بلارے کی کھوزریڈنگ (غایر مطالعہ ) سے فن پارے کی محلف معانی کی گر ہوں کو کھولا جاسکتا ہے۔ ایک فن پارہ ادبی تاریخ اور اس کی روایت کے وسیع تر تناظر کا محض ایک جز Part ہو تا ہے۔ ہر متن بہ یک وقت کئی متون کازائدہ ہو تا ہے۔ چنانچہ ہر متن ، بین التونی جائزے کا تقاضہ کر تا ہے۔ وہ صنف جس میں وہ متن واقع ہوا ہے اور ادبی تاریخ کا وہ وسیع تر نظام روایت اس کل (Total) کی طرف اشارہ کرتے ہیں جنہیں وسیع تر سیا قات میں اس صنف کے علاوہ تہذیب اور زبان کا کر دار برابر کی اہمیت رکھتا ہے۔ لیوی اسٹر اس نے ایڈی پس جیسے اسطور Myth) (کا مطالعہ محض ایڈی پس کے علاوہ تہذیب اور زبان کا کر دار برابر کی اہمیت رکھتا ہے۔ لیوی اسٹر اس نے ایڈی پس جیسے اسطور Myth) (کا مطالعہ محض ایڈی پس کے قضے کی انفرادی حیثیت کے طور پر نہیں کیا بلکہ اس قضے کو اس نے اسطوری تضوں کے بور سیلے کے سیاق میں دیکھا جو یونان کے شہر تھیبس (جے وسیع ترسیاق میں رکھ کر مطالعہ کمن ایڈی پس کے اسطوری تضوں کے اس پورے سلط میں (جے وسیع ترسیاق میں رکھ کر مطالعہ کرنے پر اسٹر اس کو اسٹی اس کور تا ہوں ہوں ہوں تھوں تھیں ہو اسلام کی تاکید کسی ایک انفرادی اسطوری تھے کور سیات میں دیکھنے پر میاق میں رکھ کر مطالعہ کرنے پر اسٹر اس کو طرف ہو انے وار جس کی تاکید کسی ایک افرادی کا دیا جو سیع ترسیق میں دیکھنے پر ہوتی ہے۔ طرف ہو تا ہے اور جس کی تاکید کسی ایک افرادی کا دیا ہو سیع ترسیق میں دیکھنے پر ہوتی ہے۔

وسیع ساخت یا سیاق (Context) کا ایک مفہوم تو یہی ہے کہ جزبمقا بلے کل کے ادنی ہوتا ہے یعنی ایک (واحد) فن پارہ تاریخ ادب کے دوسرے اسی نوع کے فن پاروں یا ان کے متون یا ادبی اور تہذیبی روایات کے وسیع تر سلسلے کا محض ایک جزہوتا ہے۔ اس صورت میں واحد فن پارے کی تفہیم بغیر اس کے وسیع ترسیاق کے مکمل نہیں ہوتی، وسیع ساخت یا سیاق کا دوسر امفہوم یہ ہے کہ ایک ہی ادب کی میں واحد فن پارے کی تفہیم بغیر اس کے وسیع ترسیاق کے مکمل نہیں ہوتی، وسیع ساخت یا سیاق کا دوسر امفہوم یہ ہے کہ ایک ہی ادب کی سومیات ( Genre کسی تصنیف کا مطالعہ اسی کی دوسری تخلیقات و تصانیف کے وسیع سیاق میں بھی کیا جاسکتا ہے۔ صنفی رسومیات اور ناول کی تاریخ اور ناول کی تاریخ اور ناول کی فن و تکنیکی روایت کی وسیع سیاق ہی کا ایک ایم طور پر کیا جاتا ہے۔ ساختیاتی نقادید دیکھے گا کہ مجموعاً ادبی روایت کی توسیع کے ساتھ ساتھ کہاں کہاں اور کس کس طور پر اس نے انحراف کیا ہوئی کی وہ روایت جو تامیحاتی دکایات سے لے کر مذہبی اور داستانی فقص تک کہاں کہاں اور کس وسیع رقبہ میں آگ کا دریا، کہاں کہاں اور کس قدر تضاد یا تطبیق کی نشان دہی کرتا ہے نیز خود قرۃ العین کے دوسرے فنی کی سے تھیلی ہوئی ہے، اس وسیع رقبہ میں آگ کا دریا، کہاں کہاں اور کس قدر تضاد یا تطبیق کی نشان دہی کرتا ہے نیز خود قرۃ العین کے دوسرے فنی

کارناموں کے سیاق میں اس کی کہانی اور پلاٹ یا بیانیہ تنظیم کی کیانوعیت ہے۔ ساختیاتی نقاد ان بنیادی جوڑوں کے مجموعے Set کی شاخت کرتا ہے جو فن پارے کی تہ میں کار فرما ہوتے ہیں۔ جیسے مر در عورت، ظالم ر مظلوم، سیاہ ر سفید، موت رزندگی وغیرہ جوڑوں کے یہ مجموعے، نشانیاتی نظام کا حصتہ ہوتے ہیں اور جو تہذیبی معنی کے ساتھ مشروط ہیں۔

ساختیاتی تنقید کابرطانوی مکتب اس معنی میں ہم خیال ہے کہ فن پارے کا کوئی ایک معنی (A Meaning ) ضرور ہوتا ہے۔ اس واحد معنی تک ہماری رسائی اسی وقت ممکن ہے جب ہمیں اس زبان اور اس تہذیب کی رسومیات اور رموز (Codes) کاعلم ہو۔ایک زبان کا ماہر دوسری زبان کی تہذیب اور اس کے اعلام ورموز سے واقفیت کے بغیر نہ تو اس فن پارے کے معنی کی تہہ تک پہنچ سکتا ہے اور نہ ہی لطف اٹھاسکتا ہے۔

# 12.10 اكتبالى نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- ادبی تنقید کی تاریخ میں مختلف رحجانات کی وجہ سے بڑا تنوع ہے۔
- بیسویں صدی میں جن تنقیدی دبستانوں نے مجموعی طور پر تنقید کے حدود کو وسیع کرنے میں بڑا کر دار ادا کیاہے ان میں مارکسی متقید کا وہ مکتب فکر ہے جس کا اصر ار ہیئت کے مقابلے میں مواد پر زیادہ ہے۔اس کے نزدیک تاریخی، ساجی اور اقتصادی مطالعے کی خاص اہمیت ہے۔
- روسی ہیئت پیندوں، برطانوی ہیئت پیندوں اور امریکی نئی تنقید کے علم بر داروں نے مواد اور ہیئت کی وحدت پر زور دیا۔ان کے بہال شعری لسان اور فنی تکنیکوں اور ہمئیتوں کامطالعہ زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔
  - اسلوبیاتی تنقید کااصر اران لسانی تکنیکی خصوصیات پرہے جن سے اسلوب کی انفرادیت کا تعین کیا جاسکتاہے
- ساختیاتی تنقید کے نزدیک فن پارہ ایک لسانی ساخت ہی ہو تا ہے لیکن وہ خود مکتفی نہیں ہو تا اور نہ ہی معنی کا سرچشمہ مصنف کا ذہن ہو تا ہے۔
  - ساختیات جز( Part) کے مقابلے کل کوبڑامانتی ہے۔
  - ساختیاتی تنقید کابر طانوی مکتب اس معنی میں ہم خیال ہے کہ فن پارے کا کوئی ایک معنی (A Meaning)ضرور ہو تا ہے۔

## 12.11 كليدي الفاظ

الفاظ : معنی

نامانوس کاری : اجنبی بنانے کاعمل

بین المتون : دویادوسے زیادہ متنوں کے مابین

خود مكتفى : آپ اينے بل بوتے پر قائم / قائم بالذات

: مجموعیت

مهميز كرنا : حركت مين لانا

مقصود بالذات : خود مختار ، غير مشروط

نامياتي : فطري طورير نشوونما كاعمل

شعریات: فن شاعری / ادب کافن

مفروضات : فرض كرده اصول و نظريات

# 12.12 نمونه امتحاني سوالات

#### 12.12.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

1. "معنی اور تناظر"کے مصنف کانام کیاہے؟

2. اسلوبیات کی اصطلاح کس لفظ سے بنی ہے؟

أززاد بيشل أردويو ينوري کس دہائی میں ساختیات کو با قاعدہ طور پر متعارف کرایا گیا؟

4. ساختیات کابنیاد گزار کون تھا؟

5. غائر مطالعے(Close Reading) کا تصور کس نے دیا؟ 🏽

6. لفظ کونشان (Sing) کسنے کہا؟

7. روسی ہیئت بیندی ک آغاز کب ہوا؟

8. ساختیاتی بشریات کی بنیاد کسنے رکھی؟

9. "ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات "کس کی تصنیف ہے؟

10. "معنی اور تناظر "کامصنف کون ہے؟

#### 12.12.2 مخضر جوامات کے حامل سوالات:

1. ہیئتی تنقید سے کیام ادہے ؟روسی ہیئت پیندی کے تصورات مخضر طور پر بیان کیجے۔

2. اسلوبیاتی تنقید کے طریق کارسے آپ کیا سمجھتے ہیں؟

انتات کا دوسرے نظامات عمل سے کیار شتہ ہے؟

4. بین المتونی مطالعے سے کیام ادہے؟

5. سوسیئری اسانیات کے تین بنیادی مفروضات کیاہیں؟

#### 12.12.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- 1. ساختياتي تنقيد پر جامع نوٹ لکھيے۔
- 2. میئتی تنقید کے ارتقاپر ایک مضمون قلم بند کیجیے۔
- اردومیں اسلوبیاتی تنقید کے بارے میں تفصیل سے لکھیے۔

# 12.13 تجويز كرده اكتسابي مواد

- 1. ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات گوپی چند نارنگ
  - 2. معنی اور تناظر وزیر آغا
  - 3. مابعد جدیدیت کے مضمرات
    - 4. ادبی اصطلاحات کی وضاحتی فرہنگ عتیق اللہ
      - 5. ترجیجات ا<sub>سرانا</sub>آزادیشش آرادیشش
        - 6. تعصّبات

# بلاك IV: تنقيدى متون كامطالعه اكائى 13: مقدمه شعروشاعرى

|                                                                                              |        | اکائی کے اجزا |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------|
| تنهبير                                                                                       |        | 13.0          |
| مقاصد                                                                                        |        | 13.1          |
| مولانا حالى كالتعارف                                                                         |        | 13.2          |
| مقدمه شعر وشاعری کا تعارف                                                                    |        | 13.3          |
| مقدمہ شعر وشاعری کے نظری مباحث                                                               |        | 13.4          |
| شاعری کے تعلق <mark>سے حالی کے نظر</mark> ی مباحث<br>                                        | 13.4.1 |               |
| شاعر کے لیے حال <mark>ی ک</mark> ی شر ائط( تخی <mark>ل</mark> ، مطابعُہ کا ئنات، تفحص الفاظ) | 13.4.2 |               |
| شعرکے تعلق سے حالی کے نظری مباحث                                                             | 13.4.3 |               |
| ع <sub>ده</sub> شعر کی خصوصیا <mark>ت (سادگی،اص</mark> لیت،جوش)                              | 13.4.4 |               |
| مقدمه شعروشاعری کے عملی مباحث                                                                |        | 13.5          |
| صنف غزل پر حالی کی تنقید                                                                     | 13.5.1 |               |
| صنف قصیده پر حالی کی تنقید                                                                   | 13.5.2 |               |
| صنف مرشیه پر حالی کی تنقید                                                                   | 13.5.5 |               |
| صنف مثنوی پر حالی کی تنقید                                                                   | 13.5.4 |               |
| حالی کے تنقیدی تصورات پر تنقید                                                               |        | 13.6          |
| ا كشابي نتائج                                                                                |        | 13.7          |
| كليدى الفاظ                                                                                  |        | 13.8          |
| نموئه امتحانى سوالات                                                                         |        | 13.9          |
| معروضی جو ابات کے حامل سوالات                                                                | 13.9.1 |               |

13.9.2 مخضر جو ابات کے حامل سوالات طویل جو ابات کے حامل سوالات تجویز کر دہ اکتسانی مواد

### 13.0 تمهيد

مولانا حالی نہ صرف یہ ایک اچھے نثر نگار تھے، سوائح نگار تھے بلکہ ایک اعلیٰ پائے کے تنقید نگار بھی تھے۔حالی کی تنقید نگاری کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ انہیں اردو تنقید کا 'بابا آدم' کہاجا تا ہے۔یوں تو مولانا حالی نے باقاعدہ کوئی تنقیدی کتاب نہیں کھی ہے،لیکن دیوان حالی کے مقدمے میں انہوں نے نہ صرف یہ کہ تمام شعری اصناف کا ذکر کیا ہے بلکہ ان پر قابل قدر گفتگو بھی کی ہے۔ساتھ ہی شاعری کے اصول وضوابط پر بھی اپنے نظریات بھی پیش کیے ہیں۔ان کا یہی مقدمہ بعد میں "مقدمہ شعر و شاعری" کے نام سے مشہور ہوا اور اردو ادب میں اسے تنقید کی پہلی کتاب کے طور پر قبول کیا گیا۔اس کائی میں "مقدمہ شعر و شاعری" میں پیش کیے گے حالی کے تنقیدی تصورات سے بحث کی گئی ہے۔

#### 13.1 مقاصد

اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- مولانا الطاف حسين حالي كا تعارف پيش كر سكي<mark>س</mark> \_\_\_\_\_\_\_
- مقدمہ شعر وشاعری کے نظری مباحث پر گفتگو کر سکیں۔
- مقدمہ شعروشاعری کے عملی مباحث پر گفتگو کر سکیں۔ ا
- حالی کے تنقید ی تصورات پر ہوئی تنقید پر اظہار خیال کر سکیں۔

#### 13.2 مولاناحالي كاتعارف

حالی کا پورا نام مولانا الطاف حسین ہے۔ وہ 1837ء میں پانی بت میں بیدا ہو ئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے وطن مالوف میں حاصل کی۔ 17 سال کی عمر میں ان کی شادی کردی گئی۔ جس سے وہ زیادہ خوش نہ تھے۔ حالی کو لکھنے پڑھنے کا بہت شوق تھا، لہذاوہ گھر میں کسی کو کچھ بتائے بغیر دہلی چلے آئے اور یہاں جامع مسجد کے قریب حسین بخش کے مدرسہ میں رہ کر' بڑی صعوبتوں سے تعلیم حاصل کی۔ وہ سرسید کے معزز رفقا میں سے ایک تھے اور ان کی اصلاحی تحریک سے تاعمر وابستہ رہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اس تحریک کا اثر ان کے تنقیدی نظریات پر بھی پڑا ہے۔ مولانا حالی آگریزی نہیں جانتے تھے گرلاہور کی مالازمت کے دوران انہیں انگریزی تصورات پر بڑا۔ جس ملازمت کے دوران انہیں انگریزی تصورات پر بڑا۔ جس

کی وجہ سے اردو میں تنقید کا ایک نیا باب کھلا۔ زبان و ادب کا یہ بے غرض محسن 31 دسمبر 1914 کو اس دارِ فانی سے کوچ کر گیا۔

# 13.3 مقدمه شعروشاعری کاتعارف

اردو ادب میں مولانا الطاف حسین حالی کو جدید اردو تقید کا بانی اور مقدمہ شعر و شاعری "کو اردو تنقید کا پہلا با قاعدہ خود قرار دیا جاتا ہے۔دراصل یہ حالی کے دیوان کا مقدمہ تھا، جو 1893ء میں دیوان حالی کے ساتھ شائع ہوا۔اس کتاب کو بعد میں دیوان سے الگ کر کے "مقدمہ شعر و شاعری" کے عنوان سے شائع کیا گیا۔اس میں شعر و شاعری کے اصول و ضوابط بیان کیے گئے ہیں۔اس کتاب کی اہمیت کو واضح کرتے ہوئے مولوی عبدالحق لکھتے ہیں کہ "مقدمہ شعر و شاعری" اردو تنقید کا پہلا نمونہ ہے۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب اردو تقید کا کوئی باقاعدہ نمونہ اردو میں موجود نہیں تھا تو مولانا حالی کے ذہن میں یہ بات کیوں کر آئی کہ شاعری کے اصول و ضوابط قائم کیے جائیں۔ اس کاجواب اس بات میں مضمر ہے کہ حالی نے رومی اور یونانی فلسفیوں مثلاً ملٹن، ورجل، سروالٹر اسکائے، ہومر، افلاطون، ارسطوف غیرہ کو پڑھا تھا۔ ان تمام فلسفیوں میں ارسطوکی کتاب POETICSسب سے اہم ہے۔ اس کتاب میں ارسطونے شاعری کی اندرونی ساخت، بیئت اور پیش کش کے نظریے کو قلم بند کیا ہے۔ ممکن ہے کہ حالی نے اس POETICS کو ذہن میں رکھتے ہوئے مقدمہ شعر وشاعری میں شاعری کے خصوصیات، شعر کی خصوصیات اوراصاف شاعری پر اپنے نظریات کو پیش کیا ہو۔ اس طرح اردومیں پہلی بار حالی نے شاعری کیا۔ بارے میں تنقیدی نظریات کو ایک منظم اور مربوط شکل میں پیش کیا۔

"مقدمہ شعر و شاعری" دو حصول پر مشمل ہے۔ پہلا حصہ اردو شاعری کے نظری مباحث پر مبنی ہے اور دوسرا حصہ اردو شاعری کی عملی تنقید سے تعلق رکھتا ہے۔ پہلے جے میں شعر کی تعریف، شعر کی اہمیت و افادیت، شعر میں الفاظ و معنی کی اہمیت و غیرہ پر تفصیلی گفتگو موجود ہے۔ اس کے ساتھ ہی اردو شاعری کے بنیادی اصول اور اس کی شرائط پر بھی روشنی ڈالی اہمیت وغیرہ پر تفصیلی گفتگو موجود ہے۔ اس کے ساتھ مغربی تنقید کے ساتھ کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔ دوسرے جے میں غزل، گئی ہے۔ ان تمام مباحث میں مشرقی تنقید کے ساتھ مغربی تنقید کے ساتھ ساتھ ان کے معیارات کا تعین کرنے کی کوشش کی گئی ہے، جو عملی تنقید کا بہترین نمونہ ہے۔

مقدمہ شعر و شاعری کی اہمیت اپنی جگہ مسلم ہے۔انیسویں صدی کی آخری دہائی میں لکھی گئی یہ کتاب آج کے دور کے شاعروں کے لیے بھی مشعل راہ ہے اورا س میں بتائے گئے اصول وضوابط پر آج کے ناقدین بھی گامزن ہیں۔اس کتاب کی اہمیت و افادیت پر گفتگو کرتے ہوئے آل احمد سرور لکھتے ہیں:

"ہماری شاعری دل والوں کی دنیا تھی،حاتی نے مقدمہ شعر و شاعری'کے ذریعے اسے

ایک ذہن دیا۔ بیسویں صدی کی تنقید حالی کی اسی ذہنی قیادت کے سہارے پر ابھی تک چل رہی ہے۔" (آل احمد سرور، تنقید کیا ہے، ص30) کلیم الدین احمد کا خیال ہے کہ:

"افسوس کی بات ہے کہ آج جب لکھنے والوں کا مطمح نظر حالی کی طرح محدود نہیں، جب وہ بہترین مغربی ادب، تنقیدی ادب سے واقفیت رکھتے ہیں۔اس کے باوجود کسی نے بھی مقدمہ شعر و شاعری' سے بہتر تنقیدی کارنامہ پیش نہیں کیا۔"

(کلیم الدین احمد، اردو تنقید پر ایک نظر، ص113)

محمد حسن اس کتاب کے تعلق سے لکھتے ہیں کہ:

"مقدمه شعر و شاعری نے جو ذوق شعری کی بنیاد ڈالی تھی وہ کم و بیش آج تک جاری ہے۔"

(بحواله: مولانا الطاف حسين حالي اور جديد اردو تنقيد، مشموله حالي شاسي، ص167)

المخضرید کہ حالی نے پہلی بار اردو تنقیر میں نظری مباحث کا آغاز کیا۔انہوں نے نہ صرف تنقید کے نظری مباحث کا آغاز کیا۔انہوں نے نہ صرف تنقید کے نظری مباحث کا آغاز کیا بلکہ عملی تنقید کے اصولوں کی روشی میں بناز کیا بلکہ عملی تنقید کے اصولوں کی روشی میں بعض شعرا کے بارے میں اپنے تاثرات کا بھی اظہار کیا۔حالی وہ پہلے نقاد ہیں جنہوں نے خیال اور مادہ کے تعلق کو محسوس کیا اور ادب کے قومی وملی پہلوکی اہمیت ذہن نشین کرائی۔

# 13.4 مقدمہ شعروشاعری کے نظری مباحث

حالی نے اپنے تقیدی تصورات اپنی کتاب مقدمہ شعر و شاعری میں پیش کیے ہیں۔ یہ کتاب سب سے پہلے 1893 میں شائع ہوئی تھی۔ دراصل یہ حالی کے دیوان کامقدمہ تھاجے بعد میں ایک الگ کتاب کی صورت دے دی گئی۔ حالی نے اپنی اس کتاب میں شاعری اور اردو شاعری کے تعلق سے اپنے تقیدی خیالات کا اظہار کیا ہے۔ شاعری کیسی ہو؟ شاعری سے ساج کا تعلق کس نوعیت کا ہو؟ شاعری میں وزن کی ضرورت کتنی ہے؟ یایہ کہ شاعری میں قافیہ کی کتنی اہمیت ہے؟ نیز یہ بھی کہ شاعر بننے کے لیے کن صفات اور شرائط کا پورا کرنا ضروری ہے عمدہ شعر کی کیا خصوصیات ہیں؟ وغیرہ۔ حالی نے ان تمام پہلوؤں پرروشنی ڈالنے کے علاوہ اردو کی اصناف سخن پر بھی اپنی تنقیدی آراپیش کی ہیں جو بیش قیمت اور گرال قدر ہیں۔

# 13.4.1 شاعری کے تعلق سے حالی کے نظری مباحث:

شاعری کے تعلق سے حاتی کی عمومی رائے یہ ہے کہ سوسائٹی کی اصلاح کے لیے شاعری ایک موثر ذریعہ ثابت ہوسکتی ہے۔ حالی نے اپنے اس دعوے کی دلیل میں عربی شاعر اعشی اور فارسی شاعر عمر خیام کے علاوہ دیگر کئی ایک شعرا کی مثالیں دے کر ثابت کیا ہے کہ ان کی شاعری نے سوسائٹی میں خاطر خواہ تبدیلیاں لائی تھیں۔حالی شاعری کو معلم اخلاق کا

لغم البدل سبحصت بين: وه لكصت بين:

"شعر اگرچه براه راست علم اخلاق کی طرح تلقین اور تربیت نہیں کرتا لیکن ازروئے انصاف اس کو علم اخلاق کا منائب اور قائم مقام کہه سکتے ہیں۔"

(مقدمه شعر و شاعری ص-28)

حالی نے اس بات پر بھی بہت زور دیا ہے کہ بری شاعری سوسائی کو خراب کردیتی ہے۔ لہذا بری شاعری سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ بری شاعری سے حالی کا بیہ تنقیدی تصور در حقیقت ان کے اصلاحی جذبے کے تابع ہے۔

حالی کا خیال ہے کہ شاعری کے لیے وزن کی کوئی خاص ضرورت نہیں ہے۔ آپ جانتے ہی ہوں گے کہ شاعری میں وزن کے ہونے سے مراد کسی بحر کی پابندی ہے۔ بحر کیا ہے؟ بحر تین یا چار اون کے ہونے سے مراد کسی بحر کی پابندی ہے۔ بحر کیا ہے؟ بحر تین یا چار ارکان کا وہ سانچہ ہے جس میں شاعر اپنے الفاظ کو ڈھال کر ایک ترنم پیدا کرتا ہے۔مثلاً فعولن / فعولن / فعولن / فعولن / فعولن میں شاعر اپنے الفاظ کو ڈھال کر ایک ترنم پیدا کرتا ہے۔مثلاً فعولن / فعولن /

محبت /خداسے / /سدا ہم / کریں گے / فعولن فعولن فعولن 1 2 3 4

یہ چار ارکان کا ایک سانچہ ہے جس میں شاعر اپنے الفاظ یوں ڈھالتاہے۔

یہ چار ارکان کا سانچہ ہے۔ جسے ہم بحر کہیں گے۔ اب ساری غزل اسی بحر کے سانچے میں ڈھالی جائے گی۔ اردو میں 19 بحریں ہیں جن سے سینکڑوں براگ جاتے ہیں۔ 19 بحریں ہیں جن سے سینکڑوں براگ جاتے ہیں۔ بالکل ویسے ہی جیسے سات سروں سے سینکڑوں راگ بنائے جاتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ کیا شاعری کے لیے اس طرح کے سانچوں کی ضرورت ہے؟ کیا ان سانچوں کے بغیر شاعری نہیں ہوسکتی؟ کیا شاعری کے لیے وزن ضروری نہیں ہے کہ اس محرسکتی؟ کیا شاعری کے لیے وزن ایسا ضروری نہیں ہے کہ اس کے بغیر شاعری کی ہی نہیں جاسکتی! چنانچہ حالی قرماتے ہیں:

"شعر کے لیے وزن ایک ایسی چیزہے جیسے راگ کے لیے بول۔ جس طرح راگ فی ذاتہ الفاظ کا مختاج نہیں اس طرح نفس شعر وزن کا مختاج نہیں۔"

(مقدمه شعر و شاعری ،ص-43)

یہ ایک انقلابی خیال تھا۔ جس پر اس وقت لوگوں کو بڑا تعجب بھی ہوا تھا۔ تاہم اب نثری نظموں نے یہ ثابت کردیا ہے کہ شاعری کے لیے وزن کی ضرورت نہیں ہوتی۔خاطر نشین رہے کہ نثری نظموں میں وزن کا اہتمام نہیں ہوتا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حالی کتنے دور اندیش تھے۔

قافیہ کے تعلق سے حالی کی رائے یہ ہے کہ قافیہ نظم کے لیے ضروری ہے نہ کہ شعر کے لیے یعنی قافیہ' فی نفسہہ

شعر کے لیے ضروری نہیں ہے۔ قافیہ کے بغیر بھی شعر شمیل پاجاتا ہے۔ تاہم نظم میں کئی کئی شعر ہوتے ہیں اور ایک لڑی میں پروے ہوتے ہیں تو قافیہ کی ضرورت پڑتی ہے۔ یہی کیفیت غزل کی بھی ہے۔ غزل میں جتنے شعر ہوتے ہیں انہیں ایک صورت میں یجا رکھنے کے لیے وزن اور قافیے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ لہذا نظم یا غزل میں قافیہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ مشکل تو اس وقت پیش آتی ہے جب شعرا قافیہ کو تخلیق کے حسن میں اضافہ کے لیے استعال کرنے کی بجائے اسے اپنی ہنر مندی کی بے جا نمائش کے لیے استعال کرنے کی بجائے استعال کرنے کی بجائے اسے اپنی ہنر مندی کی بے جا نمائش کے لیے استعال کرنے لگ جائیں۔ چنانچہ حالی لکھتے ہیں:

" قافیہ اور خاص کر ایسا جیسا کہ شعرائے عجم نے اس کو نہایت سخت قیدوں سے جگڑ بند کردیا ہے' اور پھر اس پر ردیف اضافہ فرمائی ہے' شاعر کو بلا شبہ اس کے فرائض ادا کرنے سے باز رکھتا ہے۔ جس طرح صنائع لفظی کی پابندی معنی کا خون کردیتی ہے اس طرح بلکہ اس سے بہت زیادہ قافیہ کی قید ادائے مطلب میں خلل انداز ہوتی ہے۔ "طرح بلکہ اس سے بہت زیادہ قافیہ کی قید ادائے مطلب میں خلل انداز ہوتی ہے۔ "

چنانچہ اگر قافیہ ادائے مطلب میں مانع نہ ہو تو خوب ہے لیکن اس کے برعکس معاملہ ہوا تو قافیہ شعر کے لیے مصیبت بن جاتا ہے۔

13.4.2 شاعر کے لیے حالی کی شر ائط (تخیل، مطالع<mark>َہ کا</mark> بنات، تفح<mark>س ا</mark>لفاظ):

حالی اردو کے وہ پہلے ناقد ہیں جنہوں نے اس موضوع پر سنجیدگی سے غور کیا تھا۔ انہوں نے جو نتائج اخذ کیے تھے وہ آج بھی اہمیت کے حامل ہیں۔ حالی آکے خیال میں کسی شاعر میں تین خصوصیات کا ہونا لازی ہے، جن کے بغیر وہ عمدہ شاعری تودر کنار شاعری بھی نہیں کرسکتا۔ وہ تین خصوصیات سے ہیں (1) شخیل (2) مطالعہ کا کنات (3) تفخص الفاظ۔ ان خصوصیات کے بغیر شعر گوئی کا عمل ممکن نہیں ہے۔ حالی نے ان میں سے ہر ایک پر اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ یہ بات ذہمن نشین رہے کہ حالی نے ان خصوصیات کو سمجھنے میں مغربی اور مشرقی دونو ں ادبیات کے ناقدین سے استفادہ کیا ہے۔ شخیل :

حالی نے شعر گوئی کے لیے تخیل کو پہلی شرط مانا ہے۔ پہلی اس لیے کہ اگر یہ شرط پوری نہ ہوتو باقی دونوں شرائط کا پوری ہونا یا نہ ہونا دونوں برابر ہے۔ اور اگر یہ شرط پوری ہوجائے تو باقی دونوں شرائط کو علم و اکتساب کے ذریعے پورا کیا جاسکتا ہے۔ بہ الفاظ دیگر شخیل کے بغیر کوئی آدمی شاعر نہیں بن سکتا۔ یہ خداداد صلاحیت ہے جو علم و اکتساب سے حاصل نہیں ہوتی۔حالی کی خصوصیت یہ بھی ہے کہ انہوں نے شخیل کی باضابطہ طور پر تعریف کرنے کی کوشش کی ہے۔ انہوں نے بیا ہیں: یہ بتایا ہے کہ شخیل کیا ہے؟ اور اس کا استعال کیسے کرنا چاہیے وغیرہ۔ شخیل کی تعریف کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں: "وہ ایک قوت ہے کہ معلومات کا ذخیرہ جو تجربہ یا مشاہدہ کے ذریعے سے ذہن میں

پہلے سے مہیاہوتا ہے۔ یہ اس کو مکرر ترتیب دے کر ایک نئی صورت بخشق ہے اور پھر اس کو الفاظ کے ایسے دلکش پیرالیوں سے بالکل اس کو الفاظ کے ایسے دلکش پیرالیوں سے بالکل یاکسی قدر الگ ہوتا ہے۔" (مقدمہ شعر و شاعری 'ص-52)

تخیل سے مراد وہ قوت ہے جو ذہن میں موجود معلومات کواز سر نوترتیب دے کر ایک نئی صورت میں پیش کرتی ہے۔ مثلاً آگ اور دریا دو الگ الگ چیزیں ہیں تاہم ان کو ترتیب دے کر ایک بالکل نیا تصور آگ کا دریا بنایا جاسکتا ہے۔ اس طرح دو مختلف چیزوں کوترتیب دینے کا نام تخیل ہے۔

جہاں تک تخیل کے استعال کا تعلق ہے' حالی کی رائے یہ ہے کہ تخیل کے استعال میں اعتدال کا ہونا ضروری ہے۔ ورنہ شاعر گر اہ ہوجائے گا۔وہ لکھتے ہیں:

"اب تخیل کی نسبت اتنا جان لینا اور ضروری ہے کہ اس کو جہاں تک ممکن ہو اعتدال پر رکھنا اور طبیعت پر فالب نہ ہونے دیناچاہیے۔ کیوں کہ جب اس کا غلبہ طبیعیت پر زیادہ ہوجاتا ہے اور وہ قوتِ ممیزہ کے قابو سے بھو کہ اس کی روک ٹوک کرنے والی ہے' باہر ہوجاتا ہے تو اس کی یہ حالت شاعر کے حق میں نہایت خطرناک ہے۔ قوتِ متخیلہ ہمیشہ خلاقی اور بلند پردازی کی طرف مائل رہتی ہے۔ مگر قوتِ ممیزہ اس کی پرواز کو محدود کرتی ہے؟اس کی خلاقی کی مزاحم ہوتی ہے اور اس کو ایک قدم بے قاعدہ نہیں چلنے دیتے۔"

حالی نے یہاں دو باتیں بتائی ہیں۔ اول یہ کہ تخیل میں اعتدال ہونا چاہیے دوم یہ کہ تخیل قوت ممیزہ کا محکوم ہو۔
تخیل میں اعتدال کے ہونے کا مطلب یہ ہے کہ شاعر شخیل کے استعال میں بے جا آزادی سے کام نہ لے اور شخیل کا قوت ممیزہ کے محکوم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ خوب و زشت میں تمیز کی جائے۔ یہ دیکھا جائے کہ کون سا اظہار خوب ہے اور کون سا نہیں۔ قوت ممیزہ ایک طرح کا سنسر کا کام کرتی ہے اور وہ شخیل پر اپنی گرفت مضبوط رکھتی ہے۔

ناقدین کا خیال ہے کہ حالی نے تخیل کی یہ تعریف انگریزی کے مشہور مفکر کولرج سے اخذ کی ہے۔ اردو کے کئی ناقدین نے اس پر تنقید بھی کی ہے جس کا ذکر آگے آئے گا۔

#### مطالعه كائنات:

شاعر بننے کے لیے' تخیل کے بعد' کائنات کے مطالعے کی عادت کا ہونا ضروری ہے۔ حالی نے کائنات کے مطالعے کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے:

"شاعری میں کمال حاصل کرنے کے لیے یہ بھی ضرور ی ہے کہ نسخہ کائنات اوراس میں سے خاص کر نسخہ فطرت ِ انسانی کا مطالعہ نہایت غور سے کیا جائے۔ انسان کی مختلف حالتیں جو زندگی میں اس کو پیش آتی ہیں' ان کو تعمق کی نگاہ سے دیکھنا، جو امور مشاہدے میں آئیں' ان کے ترتیب دینے کی عادت ڈالنی، کائنات میں گہری نظر سے وہ خواص اور کیفیات کا مشاہدہ کرے' جو عام آئکھوں سے مخفی ہوں۔"

(ايضاً، ص55)

حالی نے آگے چل کر کائنات کے مطالعے کا طریقہ کار بھی بتایا ہے۔وہ لکھتے ہیں کہ شاعر کو چاہیے کہ مختلف چیزوں سے متحد اور متحد چیزوں سے متحد اور متحد چیزوں سے متحدہ خاصیت اخذ کرے۔اپنی بات کو مثالوں سے سمجھاتے ہوئے انہوں نے مختلف چیزوں سے متحدہ خاصیت اخذ کرنے کی یہ مثال دی ہے۔

بوئے گل نالہ دل دودِ چراغ محفل

جو تری بزم سے نکلا سو پریشاں نکلا

اس شعر میں تین مختلف چیزیں 'بوئے گل' 'نالہ دل'اور 'چراغ ِ محفل'کے دھویں میں ایک متحدہ خاصیت یہ ڈھونڈھی

ہے کہ تینوں پریشان ہونے پر ہی اپنی پہچان بناتے ہیں۔

اسی طرح متحد اشیا سے مختلف خاصیتیں انبساط کرنے کی بیہ مثال دی ہے۔

تفاوت قامتِ یارو قیامت <mark>می</mark>ں ہے کیا م<mark>منو</mark>ن

وہی فتنہ ہے لیکن یاں ذر<mark>ا س</mark>انچے میں ڈ<mark>صل</mark>تا ہے

یعنی قامتِ معثوق اور شورِ قیامت' فتنہ ہونے میں تو دونوں متحد ہیں گر فرق یہ ہے کہ قامت ِ معثوق سانچے میں ڈھلا ہوا ہے اور فتنہ قیامت سانچے میں ڈھلا ہوا نہیں ہے۔

چناں چہ حالی اس بات پر زور دیتے ہیں کہ شاعر کے لیے یہ ضر وری ہے کہ وہ کائنات کامطالعہ کرے اور اپنے مشاہدہ سے حاصل ہونے والی معلومات اور احساسات کو ایک لڑی میں پروکر ذہن میں محفوظ رکھے تاکہ ان سے عمدہ شاعری تخلیق کی جاسکے۔

تفخص الفاظ:

شاعر بننے کے لیے' حالی نے تیسری شرط یہ رکھی ہے کہ الفاظ کے انتخاب میں ہر ممکن کدو کاوش کی جائے تاکہ شاعر جو کچھ کہنا جاہے اس کاابلاغ موثر طریقے سے ہوسکے۔حالی کھتے ہیں:

"مناسب الفاظ کا استعال کرنا اور پھر ان کو ایسے طور پر ترتیب دینا کہ شعر سے معنی مقصود کے سیجھنے میں مخاطب کو کچھ تردد باقی نہ رہے اور خیال کی تصویر ہو بہ ہو آئھوں کے سامنے پھر حائے۔"

(مقدمه شعر و شاعری، صفحه 58)

حالی آنے اچھے شاعر اور بُرے شاعر میں فرق کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اچھا شاعر الفاظ کے انتخاب میں جان لڑا دیتا ہے جب کہ ایک کم درجے کا شاعر سامنے کے الفاظ پر اکتفا کرلیتا ہے۔حالی لکھتے ہیں۔

"اگرچہ وزن اور قافیہ کی قید' ناقص اور کامل دونوں قسم کے شاعروں کو اکثر اوقات
ایسے لفظ کے استعال پر مجبور کرتی ہے جو خیال کو بہ خوبی ادا کرنے سے قاصر ہے' مگر
صرف اس قدر ہے کہ ناقص شاعر' تھوڑی سی جنجو کے بعد اسی لفظ پر قناعت کرلیتا
ہے اور کامل' جب تک زبان کے تمام کنویں نہیں جھانک لیتا تب تک اس لفظ پر قانع
نہیں ہوتا۔"

چنانچہ تفخص الفاظ کے تعلق سے حالی یہ حتمی رائے دیتے ہیں کہ شاعر کو چاہیے کہ وہ الفاظ کے تمام امکانات کو بروئے کار لائے۔

# 13.4.3 شعرکے تعلق سے حالی کے نظری مباحث:

حالی نے اردو میں پہلی بار' شعر کی ماہیت پر اپنانظریہ پیش کیا۔ یہ نصور پیش کیا کہ شعر کیسا ہو؟ عدہ شعر کیوں کر تخلیق پاتاہے؟ کن کن خصوصیات کی بنا پر شعر میں تاخیر پیدا ہوتی ہے؟ وغیرہ۔اردو میں یہ اپنی نوعیت کی پہلی کوشش تھی۔ تاہم' حالی نے ایسا کرتے ہوئے انگریزی شاعر ملٹن سے استفادہ کیا ہے۔ ملٹن نے عمدہ شعر کی تین خصوصیات بیان کی ہیں کہ شعر Sensuous ہو۔حالی نے ان کارجمہ کرتے ہوئے لکھا ہے۔

"شعر کی خوبی یہ ہے کہ (1) سادہ ہو' (2) جوش سے بھر ا ہوا ہو اور (3) اصلیت پر مبنی ہو۔"(ایضاً۔صفحہ 68)

# 13.4.4 عده شعر کی خصوصیات (ساد گی،اصلیت،جوش):

حالی نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ دنیا کے تمام مقبول شاعروں کے کلام میں یہی خصوصیات پائی جاتی ہیں۔ چنانچہ انہوں نے ان خصوصیات کی وضاحت کرتے ہوئے اردو شعرا کو ترغیب دی ہے کہ وہ اپنے کلام میں ان خصوصیات کو پیدا کریں تاکہ وہ عمرہ کلام تخلیق کر سکیں۔حالی نے ان خصوصیات کی وضاحت یوں کی ہے:

#### سادگی:

سادگی کا مفہوم واضح کرتے ہوئے حاتی نے سب سے پہلے' سادہ شعر اور عامیانہ شعر میں حد فاصل تھینجی ہے۔ دونوں میں یہ فرق ہے کہ "شعر سادہ ہوتا ہے گر پُر کار ہوتا ہے جب کہ عامیانہ شعر بہ ظاہر سادہ ہوتا ہے گر پُر کار ہوتا ہے جب کہ عامیانہ شعر بہ ظاہر سادہ ہوتا ہے گر پُر کار نہیں ہوتا۔ یعنی معنوی لحاظ سے وہ اندر سے خالی ہوتا ہے۔ ایسا شعر ایک عام آدمی سن کر اچھل پڑے گا' گر ایک باشعور قاری ناک بھوں چڑھائے گا۔اس فرق کو واضح کرنے کے بعد حالی نے سادگی کا یہ معیار قائم کیا ہے

"ہمارے نزدیک کلام کی سادگی کا معیار یہ ہونا چاہیے کہ خیال کیساہی بلند اور دقیق ہو' مگر پیچیدہ اور ناہموار نہ ہو اور الفاظ جہاں تک ممکن ہو محاورہ اور روز مرہ کی بول چال کے قریب قریب ہوں۔" (مقدمہ شعر و شاعری۔صفحہ 72)

حالی کے اس بیان کے دو حصے ہیں:

1. خیال کیسا ہی بلند اور دقیق ہو مگر پیچیدہ نہ ہو

2. الفاظ جہاں تک ممکن ہوں محاور ہ اور روزمرہ کی بول چال کے قریب ہوں۔اسے اور مخضر کرکے بوں کہا جاسکتا ہے:

خیال پیجیدہ نہ ہو اور الفاظ محاورہ اور روزمرہ کے قریب ہوں۔

به الفاظ دیگر خیال صاف ہو اور زبان شستہ تو سادگی کا حق ادا ہو تاہے۔

حالی نے سادگی کی بیہ تعریف تو کردی مگر انہیں بیہ ماننے میں تامل ہوا ہے کہ اردو میں ایسی سادگی ہر کس و ناکس سے نبھ سکے گی اور اردوکی ہر صنف مشکل ہی سے اس کی متحمل ہوسکے گی۔ تاہم بیہ بھی صحیح ہے کہ سادگی کا بیہ تصور اپنی جگہ پر بڑی اہمیت کا حامل ہے۔

#### اصليت:

حالی نے Sensuous کا اردو ترجمہ اصلیت کیا ہے۔جس پر تمام ناقدین نے اختلاف رائے کا اظہار کیا ہے۔(ملاحظہ ہو' اس سبق کا آخری عنوان" حالی کے تنقیدی تضورات پر تنقید") حالی نے یہ نظریہ پیش کیا کہ شعر میں خیالی باتیں نہ ہوں بلکہ شعر کی بنیاد اصلی جذبہ یا اصلی خیال پر رکھی جائے۔چوں کہ حالی کو یقین تھا کہ شاعری میں مکمل اصلیت کا پایا جانا محال ہے' انہوں نے چار الیمی صورتوں کے امکان کا ذکر کیا ہے جو اصلیت سے ہٹنے کے باوجود اس کے دائرہ سے خارج نہیں ہوتیں۔چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

"اصلیت پر مبنی ہونے سے یہ مراد نہیں کہ ہر شعر کا مضمون حقیقت الامری پر مبنی ہونا چاہیے بلکہ یہ مراد ہے کہ جس بات پر شعر کی بنیاد رکھی گئی ہے وہ نفس الامر میں یا لوگوں کے (1) عقیدے میں یا (2) محض شاعر کے عندیے میں فی الواقع موجود ہو یا (3) ایسا معلوم ہوتا ہو کہ اس کے عندیے میں فی الواقع موجود ہے۔ لیکن اصلیت پر مبنی ہونے سے یہ بھی مقصود نہیں ہے کہ بیان میں اصلیت سے تجاوز نہ ہو بلکہ یہ مطلب ہے کہ (4) زیادہ اصلیت ہونی ضروری ہے۔ اس پر اگر شاعر نے اپنی طرف سے فی الجملہ کمی بیشی کردی تو پچھ مضائقہ نہیں۔"

(مقدمه شعر و شاعری، صفحه 73)

اسی طرح حالی نے اصلیت کی پانچ صور تیں بتائی ہیں۔ جن کی تفصیل کچھ اس طرح ہے:

کہ شعر میں کممل اصلیت پائی جائے۔ یعنی خیال یاجذبہ خالص ہو' اصلی ہو۔ جیسے:

خامشی میں کبھی کیا حلاوت ہے

کہ کبھی لب سے لب جدا نہ ہو

پہلے سو بار اِدھر اُدھر دیکھا

جب مجھے ڈر کے اک نظر دیکھا

جب مجھے ڈر کے اک نظر دیکھا

ان اشعار میں کامل ا صلیت موجود ہے۔

دوسری صورت اصلیت کی بیہ ہونی چاہیے کہ عقیدے کی بناپر بعض غیر اصلی باتوں کو اصل تصور کیا جائے۔ مثلاً میرانیس :

خوراتے ہیں لوح و قلم و عرشِ معظم کرتی پہ بیہ صدمہ ہے کہ ہل جاتی ہے ہر دم باندھے ہیں ملائک کی صفیں حلقہ ماتم گر ہے نہ الٹ جائے کہیں دفتر عالم ہتھوں سے عطا رد کے قلم چھوٹ پڑا ہے ہر فرد پہ اک غم کا فلک ٹوٹ پڑا ہے ہر فرد پہ اک غم کا فلک ٹوٹ پڑا ہے

میر انیس کے مرشہ کا یہ بند' سید الشہدا کے ماتم میں کھا گیا ہے۔ جن جذبات اور خیالات کا ان میں اظہار کیا گیا ہے۔ ان کی بنیاد عقیدہ پر رکھی گئی ہے۔ شاعر کا عقیدہ ہے کہ حضرت امام حسین کی شہادت کے بعد لوح و قلم اور عرشِ معظم تھرانے لگے۔ کرسی شدتِ صدمہ سے ملنے لگی' فرشتے صفِ ماتم باندھے ہوئے کھڑے ہیں' دفتر عالم کے الٹ جانے کا خدشہ لاحق ہوگیا ہے۔ عطارد کے ہاتھوں سے قلم جھوٹ کریٹرا ہے وغیرہ' ان باتوں میں کوئی اصلیت نہیں ہے تاہم عقیدہ کی بنا پر انہیں اصلی متصور کیا جاسکتا ہے۔

تیسری صورت یہ کہ شاعر محض اپنے عندیے پر شعر کی بنیاد رکھے۔ لینی شاعر شعر میں اپنی ذاتی رائے یا اپناارادہ پیش کرے چاہے وہ اصلیت پر مبنی ہو یا نہ ہو' جیسے:

ریک ریحان ست یا بوئے بہشت خاکِ شیر از ست یا مشک ختن (ریحان کی مواہے یا کہ مشک ختن)

ریحال کی خوشبو کو بوئے بہشت کہنا اور شیر از کی مٹی کو مشک ختن کہنا' اصلیت پر مبنی نہیں ہے کیوں کہ بوئے بہشت رس کے ریحان سے اور مشک ختن خاکِ شیر از سے لاکھوں درجے بہتر ہے۔

شاعر ایسا سمجھتا ہے اس کی اجازت دی جاسکتی ہے۔ کچھ اوراشعار:

تر دامنی په شیخ ماری نه جائیو دامن نچور دی تو فرشتے وضو کریں

شمع بجھتی ہے تو اس میں سے دھوال اٹھتا ہے شعلہ عشق سیہ پوش ہوا میرے بعد

ان اشعار میں جن خیالات کااظہار کیا گیا ہے ان کا تعلق اصلیت سے ہے، چوں کہ یہ باتیں شاعر کے عندیے میں موجود ہیں اس لیے انہیں اصلیت کے دائرے میں جگہ دی جاسکتی ہے۔

چوتھی صورت ہے ہے کہ "سامعین کوبیہ معلوم ہو کہ گویا شاعر کے عندیے میں اسی طرح سے ہے جس طرح وہ بیان کرتا ہے "یعنی سامعین بھی اس خیال کو ویسے ہی درست سمجھیں جیسے شاعر بیان کرتا ہے۔مثلاً:

سارے عالم یہ ہوں میں چھایا ہوا مستند ہے میرا فرمایا ہوا

قدرت نے جمع کرکے غم کائات کو جب کچھ نہ بن سکا تو مرا دل بنا دیا ان اشعار میں شعرا نے اپنے تعلق سے جو <mark>رائے پیش کی</mark> ہے وہ ایسی نہیں ہے کہ سامعین قبول نہ کریں۔ یعنی شاعرکے عندیے میں جو خیال موجود ہے وہی سامعین ک<mark>و بھی محسوس ہو</mark>تا ہے۔

یانچویں اور آخری صورت اصلیت کی ہیے ہے کہ شاعر نے اصلیت بر کسی قدر اضافہ کردیا ہو۔یوں کہ اصلیت اپنی جگه ير موجود هو مگر جو اس ير اضافه كيا گيا هو وه بهي اس كا جزو معلوم هو\_مثلاً:

لڑ کھڑاتی ہوئی پھرتی ہے خیاباں میں نسیم پانو رکھتی ہے صبا صحن میں گلثن کے سنجل اتنی ہے کثرت لغزش' بہ زمین ہر باغ جو ثمر شاخ سے اُترا' سو گرا سر کے بل فیض تاثیر ہوا یہ ہے' کہ اب خطل سے شہد ٹیکے' جو لگے نشر زنبورِ عسل دانہ' جس شور زمیں یہ نہ بھلا دہقاں سے سبزواں دانہ شبنم سے' ہوا ہے جنگل کشت کرنے میں ہر اک تخم سے از فیض ہوا گرتے گرتے بہ زمیں' برگ و بر آتا ہے فکل

حالی نے ان پانچ صور توں کے سوا اور کسی ایسی صورت کی اجازت نہیں دی ہے جسے کسی طرح تھینج تان کر اصلیت یر مبنی قرار دیا جائے۔غرض حالی کایہ مدعا معلوم ہوتا ہے کہ شعر میں جن خیالات اور جذبات کا اظہار کیا جائے ان کی بنا اصلیت پر رکھی جائے۔جو محض خیالی نہ ہو۔

عدہ شعر کی تیسری خصوصیت جوش ہے۔ جوش سے مراد' جو شلے یا زور دار الفاظ اور خیالات کا استعال نہیں ہے

بلکہ جوش سے مراد شعر میں موجود بے ساخلگی ہے اور یہ بے ساخلگی اسی وقت پیدا ہوسکتی ہے جب شعر کا مضمون از خود شاعر کے دل میں پیدا ہو اور اس میں اتنی شدت ہو کہ وہ خود شعر میں بندھنا چاہے۔ حالی نے اس خیال کو دو طرح سے بیان کیا ہے۔ پہلے لکھتے ہیں:

"جوش سے یہ مراد ہے کہ مضمون ایسے بے ساختہ الفاظ اور موثر پیرائے میں بیان کیاجائے، جس سے معلوم ہو کہ شاعر نے اپنے ارادے سے یہ مضمون نہیں باندھا بلکہ خود مضمون نے شاعر کو مجبور کرکے اپنے تنین اس سے بندھوایا ہے۔"

(مقدمہ شعر و شاعری، صفحہ 76)

دوسری جگہ جوش کی وضاحت یوں کی ہے:

"جوش سے یہ مراد نہیں ہے کہ مضمون خواہ مخواہ نہایت زور دار اور جوشلے لفظوں میں ادا کیا جائے۔ ممکن ہے کہ الفاظ نرم اور ملائم اور دھیمے ہوں مگر ان میں غایت درجے کا جوش چھپا ہوا ہو۔" ۔ (ایضاً)

ان دونوں اقتباسات سے یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ حالی کے نزدیک جوش سے یہ مراد ہے کہ شعریت میں موثر بے ساخلگی پائی جائے۔

عدہ شعر کی ان تینوں خصوصیات پر حالی کے زمانے میں اور ان کے بعد آج تک تنقید کی جاتی رہی ہے۔ سب سے بڑا اعتراض یہ ہے کہ حالی نے ملٹن کے خیال کو ٹھیک سے سمجھا نہیں اور اس کی شعری اصطلاحوں کا ترجمہ ٹھیک طریقے سے نہیں کیا۔(اس پر بحث آگے آئے گی) تاہم اردو میں اس نظریہ شعری کی اولیت میں کسی کو کلام نہیں ہے۔

# 13.5 مقدمہ شعر وشاعری کے عملی مباحث

اب تک جو پچھ ہم نے پڑھا وہ حالی کی نظریاتی تقید تھی۔ آپ کو یاددلادوں کہ نظریاتی تنقید سے کیا مراد ہے؟ نظریاتی تنقید وہ ہے جس میں شعر گوئی یا ادب نولی کے اصول بیان کیے جاتے ہیں۔ جیسے ہم نے ابھی دیکھا کہ عمدہ شعر کے لیے سادگی اصلیت اور جوش کا ہونا لازمی ہے یا یہ کہ شاعر بننے کے لیے شخیل'کائنات کا مطالعہ اور تنحص الفاظ کا ہمر آنا ضروری ہے وغیرہ۔ یہ سب نظریاتی تنقید ہے۔ حالی کی نظریاتی تنقید کے بعد اب ہم ان کی عملی تنقید کی طرف چلتے ہیں۔ آپ کو معلوم ہی ہوگا کہ عملی تنقید میں کسی اصول شعر یا نظریہ ادب وغیرہ کے پیش نظر'کسی مخصوص صنف ادب یا کسی فن پارہ کا فنی تجزیہ کیا جاتا ہے۔ حالی نے اپنی شہرہ آفاق تصنیف "مقدمہ شعر و شاعری" میں نظریاتی تنقید کے ساتھ عملی بارہ کا فنی تجزیہ کیا جاتا ہے۔ حالی نے اپنی شہرہ آفاق تصنیف "مقدمہ شعر و شاعری" میں نظریاتی تنقید کے ساتھ عملی رائے پیش کے ہیں۔ موصوف نے اردو کی اصناف شخن' مثلاً غزل' قصیدہ' ہجو' مثنوی اور مرشیہ پر اپنی تنقیدی رائے پیش کی ہے۔ یہ تصور پیش کیا ہے کہ غزل کیسی ہو اور کیسی نہ ہو؟ قصیدہ کی فی زمانہ کیا اہمیت ہے؟ مرشیہ کی قدر و قیمت

کیوں کی جائے؟ مثنوی اردو کے لیے کس حد تک کارآمد صنفِ سخن ثابت ہو گی؟ وغیرہ حالی آنے ان تمام اصناف سخن میں سے ہر ایک صنفِ سخن کا تجزیه کرکے نئے نتائج اخذ کیے ہیں: ذیل میں فرداً فرداً ہر صنف سخن کا مطالعہ پیش کیا گیا ہے۔
13.5.1 صنف غزل پر حالی کی تنقید:

حالی نے سب سے زیادہ توجہ غزل پر صرف کی ہے۔ کیوں کہ غزل' اردو کی سب سے زیادہ مقبول صنف سخن ہے۔

اسے بیچ سے لے کر بوڑھے تک سب پیند کرتے ہیں اور اس کے اشعار کو یاد رکھتے ہیں۔ چنانچہ غزل میں اگر مخرب اخلاق اشعار ہوں تو' حالی نے یہ خدشہ ظاہر کیا ہے کہ اس سے سوسائٹی کے اخلاق خراب ہوسکتے ہیں۔ اس کے برعکس'غزل میں اگر' اعلیٰ اخلاق کی تلقین کی جائے اور پاکیزہ جذبات کا اظہار کیاجائے تو اس سے سوسائٹی کی بھڑی ہوئی حالت کو سدھارا جاسکتا ہے۔ بایں وجہ حالی نے غزل کی اصلاح کا بیڑا اٹھایا اور حسب ذیل اصلاحیں تجویز فرمائیں۔

1. غزل میں اظہار محبت کے لیے ایسے جامع الفاظ استعال کیے جائیں' جو دوستی اور محبت کے ہر رشتے کا احاطہ کریں۔ حالی یہ استدلال کرتے ہیں کہ محبت ہوا و ہوس کا نام نہیں ہے۔ محبت کسی کو کسی کے بھی ساتھ ہوسکتی ہے۔ بندے کو خدا کے ساتھ' اولاد کو مال باپ کے ساتھ' مال باپ کو اولاد کے ساتھ' بھائی بہن کو بھائی بہن کے ساتھ' خاوند کو بی بی کے ساتھ' بی بی کو خاوند کے ساتھ' نوکر کو آقا کے ساتھ' رعیت کو بادشاہ کے ساتھ' دوستوں کو دوستوں کے ساتھ' آدمی کو جانور کے ساتھ' مکیں کو مکان کے ساتھ' وطن کے ساتھ' ملک کے ساتھ' قوم کے ساتھ خاندانوں کے ساتھ' غرض کہ ہر چیز کے ساتھ لگاؤ اور دل بستگی ہوسکتی ہے (مقدمہ شعر و شاعری۔ صفحہ 130/130) جب محبت و وابستگی کی کوئی حد مقرر نہیں ہے تو اس کے اظہار میں تحدید کیوں؟ چنانچہ غزل میں ایسے جامع الفاظ استعال کیے جائیں جو محبت کے تمام رشتوں کو محیط ہوں۔

حالی نے اسی خیال کے دو تین اور پہلوؤں پر بھی گفتگو کی ہے۔اولاً یہ کہ غزل میں ایسے الفاظ استعال نہ کیے جائیں جن سے معثوق کی جنس کا پتہ چاتا ہو۔ مثلاً کلاہ' چرہ' دستار'جامہ' قبا' سبزہ خط' مسیں بھیگنا' زرگر پسر' مطرب پسر' مغ بچہ' ترسابچہ' وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ یا محرم'مہندی' چوڑیاں' چوٹی' موباف' آرسی' جمومر وغیرہ (کتاب مذکور،صفحہ 131) ان لوازماتِ آرائش کے ذکر سے محبوب کی جنس کا پتہ چلتا ہے۔اور اس سے غزل میں بدذوقی پید ہوسکتی ہے۔

ثانیاً حالی نے یہ تاکید کی ہے کہ محبوب کے لیے ہمیشہ مذکر کا صیغہ استعال کیا جائے۔ یہ نہ کہا جائے کہ وہ روزن دیوار سے جھانکتی تھی' یا وہ پری ہمار ا دل لے گئ' یا وہ آرس میں منہ دیکھتی تھی' یا وہ بالے پہن رہی تھی' یا وہ اپنی صورت کی متوالی ہے' یاوہ عاشق کا دل جلانے والی ہے وغیرہ (کتاب مذکور۔صفحہ 132) حالی کے اس خیال کی تصدیق چاہیے تو مومن کے اس شعر کو:

تم مرے پاس ہوتے ہو گویا جب کوئی دوسرا نہیں ہوتا

بدل کر اس طرح پڑھ کر دیکھو

## تم مرے پاس ہوتی ہو گویا جب کوئی دوسری نہیں ہوتی

ظاہر ہے شعر ایک آسال کی بلندی سے زمین پر آگرے گا۔ چنانچہ غزل میں ضروری ہے کہ محبوب کے لیے ہمیشہ صیغہ مذکر استعال کیا جائے ثالثا عزل میں امر و پرستی کے رجمان کو ترک کیا جانا چاہیے 'امر و پرستی کیا ہے؟ امر و پرستی 'مر و کامر و کے ساتھ عشق۔ اردو غزل نے یہ روایت بھی فارسی سے لی ہے۔ فارسی شاعری میں اس رجمان کی معتد بہ مثالیں ملتی ہیں۔ حالی نے نہایت سختی کے ساتھ اس کی مخالفت کی ہے

2. غزل کے مضامین میں 'حالی دوسری بڑی اصلاح خمریات کے باب میں کرنا چاہتے ہیں۔ حالی نے نہایت شرح و بسط کے ساتھ سمجھایا ہے کہ غزل میں شراب اور اس کے لوازمات کا ذکر کیوں کیا جاتاہے؟ جب اہل اللہ اور صاحبانِ باطن نے غزل کو اپنے اظہار کا ذریعہ بنایا تو انہوں نے شراب اور اس کے لوازمات کو بطور استعارے کے استعال کرکے اس کے پردے میں عشق حقیق کا اظہار اور اخلاقِ حمیدہ کی تلقین کی۔ شراب ان کے لیے عشق حقیق کے کدہ' آسانہ کا اور ساتی معثوق حقیق کا استعارہ تھا۔ لیکن 'مرورِ ایام کے ساتھ' یہ استعارے حقیقت کا روپ اختیار کرگئے اور غزل گویا کلال کی دکان بن گئے۔ اس طرح غزل میں مخرب اخلاق مضامین کا ایک انبار لگ گیا۔ حالی نے اس کے خلاف احتجاج کیا۔

غزل کی ایک اور برائی' زاہد اور واعظ کی نکتہ چینی ہے۔ غزل میں زاہد اور واعظ کو ظاہر پرست اور رندکو صاحب باطن ثابت کیاجاتا ہے۔ تاہم' اس نکتہ چینی میں اس قدر مبالغہ کیا جاتا ہے کہ زاہد میں وہ تمام برائیاں ڈھونڈ کر نکالی جاتی ہیں جو سرے سے اس میں موجود نہیں ہو تیں۔ چنانچہ حاتی نے یہ تصور پیش کیا کہ زاہد اور واعظ کی نکتہ چینی میں اعتدال سے کام لیا جائے اور اس کی صرف ان اخلاقی برائیوں کو نشانہ بنایا جائے جواس کی خصلت میں فی نفسہہ موجود ہوں۔ جیسے واعظ کی فطرت میں یہ خرابی ہے کہ وہ ہمیشہ دوسروں کے معاملے میں اپنی ٹانگ اڑاتا ہے۔ یہ اور اس طرح کی اخلاقی برائیوں پر اس کے کان کھنچنا چاہیے نہ کہ ان برائیوں پر جو اس میں موجود نہ ہوں۔ حالی کا یہ تنقیدی تصور اردو کے لیے بالکل نیا ہے۔

- 3. حالی نے یہ تصور بھی پیش کیا ہے کہ اب غزل میں عشق و عاشقی کے اظہار کے دن لدگئے 'اب وہ وقت آیا ہے کہ شاعر ہر اس کیفیت اور خیال کا اظہار کرے جس کا ورود اس کے دل پر ہو۔اس طرح غزل کووسعت ملے گی اوراس میں تازہ کاری پیدا ہو گی ورنہ مضامین کی تکر ارسے غزل رسوا ہوجائے گی۔
- 4. حالی نے یہ بھی مشورہ دیا ہے کہ قدما کے کلام سے استفادہ کرناچاہیے۔قدیم شعرا نے جو مضامین باندھے ہیں ان کے نادر پہلوؤں کو تلاش کرنا چاہیے اور اس طرح چراغ سے چراغ جلاناچاہیے تاہم خیال اس کا بھی رکھناچاہیے کہ بزرگوں کی کوری تقلید میں اپنی تخلیقی صلاحیتیں ختم نہ ہوجائیں
- 5. حالی نے یہ خیال بھی پیش کیا ہے کہ نئے نئے اسلوب بیان تخلیق کرکے غزل کو مالا مال کرنا چاہیے۔ نئے اسالیب بیان کے لیے حالی نے استعارہ' کنایہ' تمثیل اور محاورات وغیرہ کے استعال پر قدرت حاصل کرنے کا مشورہ دیا ہے۔

6. حالی نے یہ تصور بھی پیش کیا ہے کہ صنائع و بدائع کے استعال میں از حد احتیاط برتی چاہیے۔ اگر کوئی شعری صنعت شعر کے حسن کا باعث ہوتو اس کے استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ لیکن اگر صنعتیں صرف صنعتوں کے واسط استعال ہوں تو غزل تو رسوا ہوگی ہی شاعر کی عزت بھی دو کوڑی کی رہ جائے گی۔ اس لیے صنعتوں کا استعال دیکھ بھال کے کرناچاہیے۔ اسی طرح سنگلاخ زمینوں کا بے جا استعال غزل کو اس کے مقام و مرتبہ سے گرادیتا ہے۔

غزل کی مذکورہ بالا اصلاحات حالی کے تنقیدی شعور کی دلیل ہیں۔ حالی نے نہایت دقت نظر کے ساتھ یہ تنقیدی تصورات پیش کیے ہیں۔

## 13.5.2 صنف قصيره يرحالي كي تنقيد:

حالی نے قصیدہ اور مرشیہ دونوں پر بہ یک وقت اپنی رائے کا اظہار کیا ہے۔کیوں کہ 'دونوں کا فرض منصی تعریف ہے۔ فرق ہے تو بس یہ کہ قصیدہ میں زندہ شخص کی تعریف کی جاتی ہے اور مرشیہ میں مرنے والے کے اوصاف حمیدہ بیان کیے جاتے ہیں۔ قصدہ کے تعلق سے حالی نے تکھا ہے کہ اگر کسی نیک اور لائق آدمی کی تعریف سچ دل سے کی جائے تو قصیدہ کا حق ادا ہو تاہے ورنہ قصیدہ کا مقصد فوت ہوجاتا ہے۔حالی نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ اردو میں سوائے سورآ اور ذوق کے کسی نے ایسے قصیدہ کا اظہار کرتے ہیں کہ قصیدہ کی اب اگر کسی نے ایسے قصیدے نہیں کلصے جو فارسی یا عربی کے ہم پلہ ہوں۔وہ اس افسوس کا اظہار کرتے ہیں کہ قصیدہ کی اب اگر ضرورت ہوتو اردو میں ایسا کوئی نمونہ نہیں ماتا جس کی تقلید کی جاسکے۔کیوں کہ جہاں برسہا برس تک بادشاہوں اور نوابوں کی جموٹی تعریف کی ٹوق کرنا لا حاصل ہے۔ یہی بات جمو کی تھی۔ جمو کسی کی برائیوں پر نفرین و ملامت کرنے کا نام ہے۔اگر اس نیت سے جمو لکھی جائے کہ اس سے اس شخص کی اصلاح ہوتو بہتر ہے۔گر اردو میں جموف دوسروں کی دلآزاری کی غرض سے لکھی جاتی ہے۔لہذا اس کا مقصد بھی فوت ہوجاتا ہے۔

#### 13.5.5 صنف مر ثيه پر حالي كي تنقيد:

جہاں تک مرشیہ کا تعلق ہے' حالی نے میر انیس کی مرشیہ نگاری کی تعریف کی ہے اور یہ بھی تنبیہ کی ہے کہ واقعات کربلا کے بیان میں بناو ف اور تصنع سے کام نہ لیا جائے تو لوگوں کو اس سے نصیحت مل سکتی ہے حالی نے اردو میں مرشیہ نگاری کے فروغ کے لیے چند ایک مشورے یہ دیئے ہیں۔ اولاً نئے مرشیہ نگاروں کو میر انیس کی راہ پر چلنے سے روکا ہے۔ کیوں کہ یہ ناممکن ہے کہ میر انیس اور مرزاد بیر کے اسلوب میں اب کوئی شاعر ان کا ساکمال پیدا کر سکتا ہے۔ ثانیاً مرشیہ میں "فخرو خودستائی اور سرایا وغیرہ کو داخل کرنا کہی کمبیدیں' توتیے باندھنا' گھوڑے اور تلوار کی تعریف میں نازک خیالی کرنا اور شاعرانہ ہنر وغیرہ دکھانا مرشیہ کے موضوع کے برخلاف ہے۔" اس کے بجائے "شاعری کا سارا کمال' زبان کی صفائی' مضمون کی سادگی و بے تکلفی' کلام کے موثر بنانے اور آورد کو آمد کر دکھانے ہی میں صرف کرنا چاہیے "۔ ثالثاً مرشیہ کو صرف واقعہ کربلا کے ساتھ مخصوص کرنا اور تمام عمر اس ایک مضمون کو دہراتے رہنے"کو بھی حالی نے پیند نہیں فرمایا ہے۔

حالی کے ان تنقیدی تصورات سے یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ وہ سچی اور نیچرل شاعری کو اردو میں فروغ دینا چاہتے ہیں اور جھوٹ' مبالغہ اور تصنع پر مبنی شاعری کے بیخ کنی کرنا چاہتے ہیں۔

13.5.4 صنف مثنوی پر حالی کی تنقید:

غزل کے بعد' حالی نے' سب سے زیادہ توجہ مثنوی پر صرف کی ہے۔انہوں نے نہایت تفصیل کے ساتھ مثنوی اور اس کی خصوصیات پر بحث کی ہے اور ایک عمدہ مثنوی کا تصور پیش کیا ہے۔اس بحث کے مطالعہ سے جہاں ان کے تنقیدی شعور کا احساس ہوتا ہے وہیں ان کے وژن کا بھی پتہ چاتا ہے۔

حالی آنے مثنوی کو اردو کی تمام اصناف سخن میں سب سے زیادہ کارآ مد صنف قرار دیا ہے۔انہوں نے مختلف اصنافِ سخن مثلاً غزل' قصیدہ اور کچھ شعری بئیتوں مثلاً مسدس' ترجیع بند اور ترکیب بند وغیرہ سے موازنہ کرکے مثنوی کی فئی اہمیت کو اجاگر کیا ہے۔مثنوی ان معنوں میں سب سے بہتر صنف سخن ہے کہ اس میں ایک قافیہ کی پابندی' یا تعداد اشعار وغیرہ کو کوئی پابندی نہیں ہوتی۔جس کی وجہ سے مثنوی میں ہر قسم کے مسلسل مضامین کے بیان کرنے کی گنجائش ہوتی ہے۔اور یہ آزادی اردو کی کسی صنف میں موجود نہیں ہے۔چنانچے ہر طرح کے مطالب' طویل مضامین'قصے وغیرہ بہ آسانی بیان کیے جاسکتے ہیں۔البتہ' زبان و بیان کی خامیوں سے مثنوی نگار کو خبردار رہنا چاہیے ورنہ فن کی رسوائی ہوگی۔حالی نے ایک عمرہ مثنوی لکھنے کے لیے درج ذیل مشورے دیے ہیں:

- 1. حالی نے مثنوی میں ربط کلام پر بہت زور دیا ہے۔ربط کلام سے مراد' مثنوی میں جو قصہ یا واقعہ یا واقعات بیان کیے جائیں وہ آپس میں ایک دوسرے سے ایسے ملے ہوئے ہول کہ جدانہ کیے جاشکیں اور ان میں کوئی جھول نہ واقع ہو۔
- 2. قصے میں' فوق العادت باتوں کو بیان نہ کیا جائے' فوق العادت سے مراد' غیر فطری عناصر جیسے جن' پری' اڑنے والا گھوڑا وغیرہ۔ حالی نے یہ تاکید کی ہے کہ قصہ کی بنیادان باتوں پر نہ رکھی جائے کہ فی زمانہ الیی باتیں موجب تفحیک ہوتی ہیں۔
- 3. مبالغے کو بھی حالی نے پیند نہیں کیا ہے۔ مبالغہ سے مراد کسی بات کو اتنا بڑھا چڑھا کر پیش کرنا کہ وہ بات یقین و گمان میں نہ آئے۔ اردو مثنویوں میں کثرت سے ایسے اشعار مل جاتے ہیں جو مبالغہ کی وجہ سے مذاق کانشانہ بنتے ہیں۔ حاتی نے سختی کے ساتھ مبالغہ پر گرفت رکھنے کی تلقین کی ہے۔
- 4. مقضائے حال کے موافق کلام ایراد کرنے کو حالی نے بلاغت کا بھید بتایا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ موقع اور محل کی مناسبت سے بات کی جائے۔ کردار کے موافق اس کے حرکات و سکنات دکھائے جائیں اور اس کے مکالمے لکھے جائیں۔ یوں نہ ہو کہ بادشاہ ایک عام آدمی کی طرح حرکات و سکنات کا مظاہرہ کرے اور مکالمے بولے۔حالی نے کئی مثنویوں سے مثالیں پیش کرکے ثابت کیا ہے کہ مقتضائے حال کے موافق کلام نہ لکھنے کی وجہ سے اُن میں کیسی بدمزگی اور بدسلیقگی پیدا ہوگئی ہے۔

5. جو حالت بیان کی جائے وہ نیچرل اور عادت کے موافق ہونی چاہیے۔ مثلاً اگر کسی کردار کوحالت ہجر میں دکھایا جائے تو ایسی ہی کیفیات کا ذکر کرنا چاہیے جو اس حالت میں اس پر وارد ہوں۔ اس موقع پر تصنع اور بناوٹ سے کام لیا جائے تو کردار غیر فطری گئے گئے گا۔

6. اس بات کا خاص خیال رکھناچاہیے کہ ایک بیان دوسرے بیان کو جھوٹا یا غلط نہ ثابت کرے۔ مثلاً اگر کسی مثنوی کی ہیروئن کے تعلق سے پہلے یہ بیان دیاجائے کہ وہ اس قدر پردہ کرتی ہے کہ آسان کی آنکھ نے بھی اسے نہیں دیکھا اور دوسرے بیان میں یہ کہا جائے کہ وہ جس دریچے میں بیٹے نظارہ کرتی ہے وہاں خاص و عام کا ایک جموم رہتا ہے تو ایک بیان دوسرے بیان کو غلط ثابت کرے گا۔ چنانچہ اس طرح کی غلط بیانی سے احتراز کرنا چاہیے

7. کسی ایسی بات کا بھی ذکر مثنوی کے فن کے منافی ہوگا جو انسانی تجربے اور مشاہدہ سے بعید ہو۔ مثلاً ایک مثنوی میں یہ کہا گیا ہے کہ ایک طرف دھان کے کھیت کھڑے تھے اور دوسری طرف سرسوں لہلارہی تھی۔ یہ بات تجربے کے خلاف ہے کیوں کہ سرسوں اور دھان دو الگ الگ موسموں کی پیداوار ہیں۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ وہ ایک موسم میں جمع ہوجائیں۔ چنانچہ یہ بات تجربے اور مشاہد کے خلاف ثابت ہوتی ہے۔

8. الیی مخفی باتیں جن کا ظہار خلاف تہذیب و شرافت سمجھا جائے' انہیں رمز و کنایے کے ذریعے بیان کیاجاناچاہیے۔ مثنوی میں عام طور پر عشق وہوس کے قصے بیان ہوتے ہیں اور ایسے کئی مناظر دکھانے ہوتے ہیں جن میں کیفیات وصل کی ربگ آمیزی کی گئی ہوتی ہے۔ ظاہر ہے' ان معاملات میں لغزش قلم کا خدشہ لاحق رہتا ہے۔ چنانچہ مثنوی نگار پر احتیاط لازم ہوتی ہے۔ اسی طرح بعض ضمنی پہلووں پر قلم کی سیابی صرف کرنا بھی فن کاری نہیں ہے۔ ضمنی باتوں پر سرسری گزر جانا میں صرف کرنا بھی فن کاری نہیں ہے۔ ضمنی باتوں پر سرسری گزر جانا میں ما سر

## 13.6 حالی کے تنقیدی تصورات پر تنقید

حالی کے تقیدی تصورات پر کڑی تقید کی گئی۔اس کے کئی اسباب ہیں۔پہلا سبب تو یہی ہے کہ یہ تصورات اردو کے لیے نئے تھے اور جیسا کہ ہوتا آیاہے کہ ہر نئی چیز' پرانی ہونے تک شک کی نظر سے دیکھی جاتی ہے' حالی کے تصورات نقد بھی اس اصول سے نئی نہیں سکے۔نیز یہ بھی تھا کہ انگریزی ادب کے اصولوں کی تعریف اردو والوں کی ایک آنکھ نہ بھائی۔یہ اور بات ہے کہ آج اردو کا کوئی تقیدی و تحقیقی مضمون انگریزی ادب کے حوالوں کے بغیر مکمل نہیں ہوتا۔

حالی پر یہ تنقید کی جاتی ہے کہ انہوں نے انگریزی کا راست اور گہرا مطالعہ کئے بغیر ملٹن کے نظریات ادب کی ترجمانی اردو میں کردی۔اس کی وجہ سے نقصان یہ ہوا کہ ملٹن کے صحیح خیالات ہم تک نہیں پہنچ سکے۔بعد میں محققوں نے تلاش و جنجو کی تو معلوم ہوا کہ ملٹن کے خیالات اور حالی کے پیش کردہ نظریات میں فرق ہے۔لہذا کئی اردو ناقدین نے حالی کی اس خامی کو نشانہ بنایا۔پروفیسر کلیم الدین احمد نے جارحانہ انداز اختیار کرتے ہوئے تحریر کیا ہے:

"الی کے خیالات ماخوذ، واقفیت محدود، نظر سطحی، فہم و ادراک معمولی، غور و فکر ناکافی، تمیز ادنی، دماغ و شخصیت اوسط۔ بیہ تھی حالی کی کائنات!۔" (کتاب مذکور۔ صفحہ 30)

جہاں تک خیالات کے ماخوذ اور واقفیت کے محدودہونے کا تعلق ہے' کلیم الدین احمد کا خیال غلط نہیں ہے تاہم ان کی دوسری شخصی خامیاں قابل اعتنا نہیں ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ حالی نے انگریزی ادب سے خیالات اخذ کیے۔ اور انھیں پوری طرح سمجھے بغیر اردو میں متعارف کردیا۔ تاہم یہ بھی فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ حالی کے اس عمل کے پیچھے ان کا وہ جذبہ کام کررہا تھا جو اردو شعر و ادب کو انجماد کے کنویں سے باہر نکالناچاہتا تھا۔

آگے بڑھنے سے پہلے' یہ بات یہاں واضح کردینا ضروری ہے کہ حالی نے انگریزی ادب کا مطالعہ' جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا ہے،اردو کے توسط سے کیا تھا۔ اس سلسلہ کی دوسری اہم بات یہ بھی یاد رکھنی چاہیے کہ' حالی نے راست ملٹن کے نظریات کا مطالعہ نہیں کیا بلکہ' ملٹن کے ایک ترجمان'کولرج کے ذریعہ کیا تھا۔کولرج نے ملٹن کے خیالات و نظریات کی تشریح کی تھی جس کا ترجمہ حالی نے اردو میں پڑھا تھا۔لہذا ایک آدھ جگہ کولرج نے غلطی کی اور اس کے اتباع میں حالی نے وہی غلطی کی۔(آگے دیکھیے سادگی کی بحث)۔

اس سے قطع نظر حالی نے کہیں کہیں اصطلاحات کے نازک فرق کو ملحوظ نہیں رکھا۔ مثلاً انہوں نے تخیل اور فینسی (Imagination and Fancy) کو خلط ملط کر دیا۔ چنانچہ ایک جگہ وہ تمثیل کی تعریف یوں کرتے ہیں:

"یہ وہ طاقت ہے جو شاعر کو وقت <mark>اور زمانے کی ق</mark>ید سے آزاد کردیق ہے اور ماضی و مستقبل اس کے لیے زمانہ ک حال میں تھینچ لاتی ہے۔"

(مقدمه ی شعر و شاعری، صفحه 51)

دوسری جگه یون لکھتے ہیں:

"وہ ایک قوت ہے کہ معلومات کا ذخیرہ جو تجربہ یا مشاہدہ کے ذریعے سے ذہن میں پہلے سے مہیا ہوتا ہے۔ یہ اس کو مکرر ترتیب دے کرایک نئ صورت بخشق ہے اور پھر اس کو الفاظ کے ایسے دل کش پیرایہ میں جلوہ گر کرتی ہے جو معمولی پیرایوں سے بالکل یا کسی قدر الگ ہوتاہے۔ " (ایفناً، صفحہ 52)

یه دونوں تعریفیں دو الگ الگ انسانی صلاحیتوں کی تعریفیں ہیں۔ چنانچہ پروفیسر ابوالکلام قاسی تنقید کرتے ہوئے

لكھتے ہیں:

"حالی دونوں تعریفوں میں اس طرح گڈمڈ کرتے ہیں کہ تخیل کے منصب کو سمجھنے میں اشتباہ ہونے لگتا ہے۔وہ فرق نہیں کرتے کہ اول الذکر تعریف فینسی (Fancy) کی

ہے۔ آخر الذکر تعریف تخیل (Imagination) کی۔"

(فكر و نظر، حالى نمبر، صفحه 47)

ممکن ہے حالی کو دونوں اصطلاحات کے فرق سے کامل واقفیت حاصل نہ رہی ہو۔

عدہ شعر کی خصوصیات کے بارے میں حالی آنے ملٹن کے خیالات کی جو ترجمانی کی ہے اس پر بھی کافی تنقید کی گئ ہے بلکہ آج بیار ان بحثوں کا خلاصہ سے ہے کہ حالی آنے انگریزی پڑھے بغیر انگریزی کے استے بڑے شاعر جان ملٹن کے خیالات کی ترجمانی کرنے کی کوشش کی۔اس کا بتیجہ سے نکلا کہ حالی نے ملٹن کے خیالات کو ٹھیک طور پر نہ سمجھا اور انہیں پیش کرنے میں اپنی سمجھ بوجھ اور اپنی عربی و فارسی دانی کا استعال بھی کیا بس کی وجہ سے ان کے تنقیدی ان کے تنقیدی تصورات کہیں سے کہیں بہتے گئے۔ان دو کے علاوہ ایک تیسرا اعتراض سے بھی کیاجاتا ہے کہ حالی کے تنقیدی تصورات ان کے اصلاحی جذبے کی یوں نذر ہوگئے کہ وہ ادب کے اصول بننے کی بجائے اصلاحی تحریک کے اصول بن گئے۔ آل احمد سرور کہتے ہیں:

"حالی نے شعر کی خصوصیات کے بیان میں ملٹن سے مدد لے کر سادگ، اصلیت اور جوش پر زور دیا ہے۔ میرے نزدیک بیہاں حالی کا اصلاحی نقطہ ک نظر انہیں یک طرفہ بنا دیتا ہے۔"

(فکر و نظر، صفحہ 15)

یہ اور ایسے اعتراضات حاتی کے نظریہ شعر پ<mark>ر ہمیشہ کیے جاتے رہے ہیں۔ کچھ</mark> اور تنقیدی نکات یہ ہیں:

حالی آنے یہ لکھا ہے کہ ملٹن نے شعر کی عمدہ خصوصیات تین بتائی ہیں۔(1) سادگی (2) اصلیت اور (3) جوش۔
اصل بات کچھ اور ہے۔واقعہ یہ ہے کہ ملٹن نے یہ تینوں خصوصیات عمدہ شعر کے لیے نہیں بنائے سے بلکہ اس نے یہ کہا تھا کہ 'ریطوریقا (Rhetoric) فن خطابت کے مقابلے میں شاعری کا استدلال سادہ (Simple) اصلی (Sensuous) اور پرجوش (Emotional) ہوتا ہے۔ یہاں شاعری کامقابلہ فن خطابت سے کیا گیا ہے نہ کہ بذات خود شاعری کی تعریف کی گئی ہے۔
سوال یہ ہے کہ آخر حالی سے یہ سہو ہوا کیسے ؟ حقیقت یہ ہے کہ یہ سہو حالی سے نہیں بلکہ حالیسے پہلے انگریزی کے ایک مفکر کولرج سے تبعی ہوئی تھی۔حالی نے چوں کہ کولرج کی تحریروں کو پڑھ کر ملٹن کو سمجھا تھا۔ لہذا انہوں نے کولرج کے تتبع

"کولرج اور (اس کی متابعت میں حالیؔ) نے گربرٹیہ کی کہ جہاں ملٹن نے یہ کہا تھا کہ شاعری کا استدلال ریطوریقا کے مقابلے میں Simple ہوتا ہے۔ ان لوگوں نے Simple کی جگہ Simplicity کردیا اور اسے شاعری کی صفت گردانا۔"

(فكر و نظر، صفحه 19)

چنانچہ حالی سے جو سہو ہوا تھا وہ دراصل کولرج کی غلطی تھی۔

اس نظریے کی دوسری خصوصیت "اصلیت" بھی سخت تنقید کا نشانہ بنی رہی۔ ملٹن نے دوسری خصوصیت کے لیے Sensuous کا لفظ استعال کیا تھا۔ اردو میں اس کا ترجمہ حسی یااحساس پر مبنی ہوسکتا تھا۔ لیکن حاتی نے اس کا ترجمہ اصلیت کا بعوضیح نہیں تھا۔ ترجمہ غلط ہونے کی وجہ سے مطلب بھی غلط ہو گیا۔ لفظ اصلیت کا Sensuous کے مفہوم سے کچھ زیادہ علاقہ نہیں ہے۔ چنانچہ اردو کے اکثر ناقدین نے حالی کی اس غلطی پر کڑی تنقید کی۔ ان کا خیال ہے کہ انگریزی سے واقفیت نہ ہونے کی وجہ سے حالی سے یہ غلطی سرزد ہوئی۔ تاہم بعض نے ایک دوسرا موقف اختیار کیا ہے۔ انہوں نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ حالی کی یہ غلطی انجانے میں سرزد نہیں ہوئی بلکہ یہ ان کا شعوری عمل رہا ہوگا۔ چوں کہ حالی نے عربی مفکرین کو پڑھا تھا، جنہوں نے شعر میں اصلیت کے ہونے پر کافی زور دیا تھا حالی بھی ان کے تنبع میں some کے نام پر اصلیت کی بحث شروع کردیتے ہیں اور یوں ملٹن کے خیال سے دور جا پڑتے ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ حالی نے ملئن کے نظریہ کی شعر کو نابت کرنے کے لیے عربی و فارسی کے نفتر شعر سے دلائل کا انتخاب کیا ہے' اور یہ بھی ممکن ہے کہ حالی کا برسوں کا عربی و فارسی کے نفتر شعر سے دلائل کا انتخاب کیا ہے' اور یہ بھی ممکن ہے کہ حالی کا برسوں کا عربی و فارسی کے علاوہ حالی نے اصافی تخنی پر جو تنقید کی ہے' اردو ناقدین نے اسے بھی پند نہیں کیا ہے۔ غزل' قصیدہ اور وغیرہ۔ ان نظریات کے علاوہ حالی نے اصافی تو نین کیا۔ تاہم اکثریت حالی کی ہم خیال رہی ہے۔ قصیدہ اور مرشیہ پر ان کی تنقیدی آرا سے بعض ناقدین نے افغانی نہیں کیا۔ تاہم اکثریت حالی کی ہم خیال رہی ہے۔ قصیدہ اور مرشیہ پر ان کی تنقیدی آرا سے بعض ناقدین نے افغانی نہیں کیا۔ تاہم اکثریت حالی کی ہم خیال رہی ہے۔

# 13.7 اكتسابي نتائج

اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سی<mark>ھی</mark>ں:

- اردو تنقید کو سمجھنے کے لیے حالی کے تنقیدی تصورات کو سمجھنا از حد ضروری ہے کیوں کہ وہ اس کی بنیاد ہیں۔
- حاتی نے عربی و فارس کی تعلیم حاصل کی تھی' اس لیے ان زبانوں کے ا دبیات سے گہری واقفیت رکھتے تھے۔لاہور کی ایک ملازمت کے دوران انہیں اردو ترجموں کے ذریعہ انگریزی نقد و ادب کو سمجھنے کا موقع ملا تھا۔
- عربی و فارسی اور انگریزی تصورات نقد و ادب کی آمیزش سے حالی نے اردو میں تنقیدی تصورات کی بنیاد رکھی۔ان سے قبل اردو میں تنقید' پانچ سطحوں پر لینی مشاعروں' تذکروں' تقریظوں' تبصروں اور شاعری میں موجود تھی۔تاہم وہ تنقید بے ضابطہ تھی۔اس کا کوئی اصول نہیں تھا۔
- اردو میں پہلی باضابطہ تنقید کی کتاب حاتی کی تصنیف "مقدمہ شعر و شاعری" ہے اور پہلے با قاعدہ نقاد حاتی ہیں۔حالی نے اپنی اس شہرہ آفاق تصنیف میں ادب کے مختلف مسائل پر اپنے تنقیدی تصورات پیش کیے ہیں۔مثلاً میہ کہ شاعر بننے کے لیے ایک شاعر میں کن صفات کا ہونا ضروری ہے؟
- حالی نے خیال ظاہر کیا ہے کہ شاعر بننے کے لیے ایک شاعر میں تخیل کی قوت' کا نئات کا مطالعہ کرنے کی عادت' اور تفحص الفاظ کی صلاحیت ہونی چاہیے۔

- عدہ شعر کے لیے بھی حالی نے تین خصوصیات کے ہونے کو لازمی قرار دیا ہے۔سادگی' اصلیت اور جوش۔حالی نے سے نظریہ انگریزی کے مشہور شاعر جان ملٹن سے لیا ہے۔
- اردو کے بعض ناقدین نے ان کے نظریات شعر و ادب کو بڑی اہمیت دی ہے اور بعضوں نے ان پر کڑی تنقید بھی کی ہے۔ کی ہے۔
- حالی کی تنقید کاخلاصہ یہ ہے کہ حالی نے جان ملٹن کے خیالات کو ٹھیک سے سمجھا نہیں اور اس کے صحیح نظریات کو اردو قارئین تک نہیں پہنچایا۔ ممکن ہے اس بیان میں صداقت ہو تاہم اس میں کوئی کلام نہیں ہے کہ حالی نے اردو تنقید کو ایک نیا موڑ دینے کی ایک سنجیدہ کوشش کی جس کی وجہ سے اردو میں اصولی اور باضابطہ تنقید کا آغاز ہوا۔

#### 13.8 كليدى الفاظ

كلال

الفاظ ذاتی محنت سے حاصل کرنا اكساب وليل پيش كرنا استدلال تقلید کر<mark>نا</mark>، کسی کے را<mark>یتے پ</mark>ر چلنا تتبع در میان<mark>ی،</mark> نه زیاده نه کم اعتدال تامل رعيت توسط حاصل کی گئی چیز کو دوبارہ حاصل کرنا تخصيل میلان، توجه، کسی کی طرف جھگاؤ ر جحان رواني، فصاحت، كلام مين ثقيل يامشكل الفاظنه لانا سلاست رائے، منشا، ارادہ عندبه تميز اور فرق كرنے والى طاقت قوت مميزه حبیبا کہ ان کاحق ہے كماحقه ایک سیارے کا نام عطارد جومل جائے اس پر راضی رہنا قانع

نثر اب بیجنے والا

مسلم الثبوت : جو ثبوت کامخیاج نه ہو

لغزش قلم : قلم كي خطا

: نامکمل، عیب دار ناقص

: نقش کی جمع نقوش

: بر داشت کرنے والا

صاحب باطن : الله باطن

صنائع وبدائع : وه نكات اور فني باريكيال جو نظم ميس ظاهر كريب

دوباره

: جرّ اہوا، ملاہوا متحده

: وہ خوشبو دار سیاہ رنگ کامادہ جو ایک قشم کے ہرن کی ناف سے نکلتا ہے مثنك

> : ایک خوشبودار بودا ر بحان

ایک حوسبودار پودا : شرابسے متعلق، خمر کی جمع خمريات

: اصول <mark>کے ساتھ، دستو<mark>ر</mark> کے مطابق</mark> بإضابطه

صرف نظر کرنا : نظر انداز کرنا

ضمنى : ذیلی، کم اہمیت والی بات

# 13.9 نموئه امتحاني سوالات

#### 13.9.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

- 1. حالى كايورانام كياتها؟
- 2. حالی کی پیدائش کہاں ہوئی؟
- حالی کی شادی کتنے برس کی عمر میں ہوئی تھی؟
  - 4. اردو تنقید کابابا آدم کسے کہاجاتاہے؟
- 5. مقدمه شعر وشاعری کی پہلی اشاعت کب ہوئی؟
- 6. مقدمه شعروشاعری کتنے حصوں پر مشمل ہے؟
- 7. حالی نے عمدہ شعر کی کتنی خصوصات بتائی ہیں؟

- 8. حالی نے اچھے شاعر کے لیے کتنی خوبیاں گنائی ہیں؟
- 9. حالی نے شعر گوئی کے لیے کس چیز کو پہلی شرط ماناہے؟
  - 10. حالى كاانتقال كس سنه ميں ہوا؟

# 13.9.2 مختصر جوابات کے حامل سوالات:

- 1. مولاناحالي كاتعارف پيش كيجيه
- 2. مقدمه شعروشاعرى كالتعارف بيش تيجيه
- حالی نے ایک شاعر میں کن صفات کاہو نالاز می قرار دیاہے؟ بیان کیجی۔
  - 4. حالی نے عمدہ شعر کی کیا خصوصیات بتائی ہیں؟ لکھے۔
  - 5. قافیہ کے تعلق سے حالی کی کیارائے ہے؟ بیان سیجیے۔

#### 13.9.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- مقدمہ شعر وشاعری کے نظری مباحث پرروشنی ڈالیے۔
  - 2. صنف غزل پر مولاناحالی کی رائے کیاہے<mark>؟</mark> بحث سیجیے۔
  - 3. حالی کے تنقیدی تصورات پر کی گئی تنقید کوبیان سیجیا

## 13.10 تجويز كرده اكتساني مواد

- 1. مقدمه شعر وشاعري
  - 2. حالی، مقدمه اور نهم
- 3. اردو تنقید:حالی سے کلیم تک سید محمد نواب کریم
  - 4. اردوشاعری پرایک نظر کلیم الدین احمد
    - 5. فکرونظر، حالی نمبر، علی گڑھ مسلم یونیور سٹی، علی گڑھ

# اكائى14: شعر العجم جلد چہارم

|                                       |        | اکائی کے اجزا |
|---------------------------------------|--------|---------------|
| تمهيد                                 |        | 14.0          |
| مقاصد                                 |        | 14.1          |
| شبلی نعمانی کے حالاتِ زندگی           |        | 14.2          |
| شبلی کی تنقید نگاری                   |        | 14.3          |
| شعر العجم جلد چہارم کا تنقیدی مطالعہ  |        | 14.4          |
| محاكات المولان المرود المينوري        | 14.4.1 |               |
| خخيل المناها المناها المناها          | 14.4.2 |               |
| تشبيه واستعاره                        | 14.4.3 |               |
| क्राया नेमनम ज्यु श्रीत्यात्रका विकास | 14.4.4 |               |
| (198)                                 | 14.4.5 |               |
| ن الفاظ<br>سادگی ادا                  | 14.4.6 |               |
| واقعيت                                | 14.4.7 |               |
| تا ثير                                | 14.4.8 |               |
| ا کشابی نتائج                         |        | 14.5          |
| كليدى الفاظ                           |        | 14.6          |
| نمونه امتحانى سوالات                  |        | 14.7          |
| معروضی جوابات کے حامل سوالات          | 14.7.1 |               |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات            | 14.7.2 |               |
| طویل جو ابات کے حامل سوالات           | 14.7.3 |               |
| تجويز كردها كتسابي مواد               |        | 14.8          |

#### 14.0 تمهيد

اردو کے اولین ناقدین میں شبلی کا نام لیاجا تاہے۔ شبلی نعمانی کی شخصیت ہمہ گیر تھی۔ وہ عربی اور فارسی زبان کے ماہر بہترین شاعر ، فقاد اور تاریخ نویس تھے۔ شاعر کی میں انھوں نے قصیدہ ، غزل ، نظم ، مثنو کی وغیرہ میں زورِ قلم آزمایا اور کامیاب بھی رہے۔ شاعر کی کے علاوہ انھوں نے تاریخ اور سوانح نگاری میں بھی اہم کر دار اداکیا ہے۔ انھوں نے کئی سوانح عمریاں کٹھی۔ جن میں المامون ، الفاروق ، سیر ق النعمان ، الغزالی شامل ہے۔ ادبی موضوعات پر مضامین اور کتابیں لکھی ہیں۔ ادب میں ان کی دو کتابیں نہایت اہم ہیں۔ موازنہ انیس و دبیر اور شعر العجم۔ شبلی نے ایک سفر نامہ بھی لکھا اور علم الکلام پر کتاب بھی لکھی۔

اردو تنقید کے بنیاد گزاروں میں مولاناالطاف حسین حالی کے بعد مولانا شبلی نعمانی کانام آتا ہے۔ حالی کے بعد شبلی اردو کے بڑے نقاد کی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ شعر الجم ان کی اہم کتاب ہے جس میں پہلی دفعہ اردوزبان میں فارسی شعر اکے کلام کا جائزہ لیا گیا ہے۔ شعر الجم کی چو تھی جلد کا پہلا حصہ شاعری کی 'حقیقت اور ماہیت ، تنقیدی نقطہ نظر سے کافی اہم ہے۔ اسی حصے میں شبلی نے شاعری کے بنیادی عناصر کے متعلق بیان کیا ہے۔ شبلی محاکات اور تخیئل کو شاعری کی اصل قرار دیتے ہیں۔ وہ معنی سے زیادہ لفظ کو اہمیت دیتے ہیں۔

#### 14.1 مقاصد

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- شبلی کے حالاتِ زندگی بیان کر سکیں۔
- شبلی کی تصانیف کے متعلق معلومات حاصل کر سکیں۔
  - شبلی نعمانی کے تنقیدی نظریات سے واقف ہو سکیں۔
- شعر العجم جلد جہارم میں موجود شبل کے نظریات سے آگی حاصل کر سکیں۔
  - شبلی نعمانی کے شاعری سے متعلق نظریات کو سمجھ سکیں۔

# 14.2 شبلی نعمانی کے حالاتِ زندگی

شبلی نعمانی کی پیدائش 3 جون 1857 مطابق 10 شوال 1273 ھے کو اعظم گڑھ کے ایک گاؤں میں ہوئی۔ان کے والد کانام حبیب اللہ تھاجو پشے سے و کیل تھے۔ان کا تعلق راجپوت گھر انے سے تھا۔ ان کے بزر گوں میں ایک شیوراج سکھ تھے جھوں نے اسلام قبول کیا اور اپنانام سراج الدین رکھا تھا۔ شبلی کے گھر انے کا اعظم گڑھ کے رئیسوں میں شار ہوتا تھا۔ شبلی کی پرورش بھی بڑے ناز و نعم میں ہوئی۔ شبلی کی ابتدائی تعلیم گھر پر ہوئی۔ان کے سب سے پہلے استاد کا نام حکیم عبداللہ تھا۔ اس کے بعد ان کے اساتذہ میں مولوی شکر اللہ،مولوی فیض اللہ،مولوی ہدایت خان،مولانا فاروق چریا کوئی،مولانا ارشاد حسین،مولانا فیض الحسن تھے جن سے شبلی نے کسب فیض کیا۔

شبلی نے اپنے والد کی طرح وکالت کا پیشہ اختیار کیا تھالیکن بعد میں 1883 میں علی گڑھ مسلم یونی ورسٹی میں عربی کے اسسٹنٹ

پروفیسر مقرر ہوگئے۔ شبلی نے تقریباً سولہ برس علی گڑھ میں قیام کیا۔ شبلی نعمانی سرسید احمد خال کے اثر اور فیض صحبت کی بدولت علم و ادب کے وسیع میدان سے روشاس۔ انھول نے جدید علوم اور مغربی علوم کا مطالعہ کیا اور سرسید کی تحریک میں نمایاں کر دار ادا کیا۔ علی گڑھ نے اخصیں بہت کچھ دیا۔ یہس پروہ بحثیت شاعر نقاد، سوائح نگار، شاعر کی صورت میں ابھر کر سامنے آئے۔ بالآخر انھوں نے علی گڑھ کو خیر باد کہا اور ندوۃ العلما آگئے۔ اس کے بعد انھوں نے حیدر آباد کا بھی سفر کیا۔ جہاں انھوں نے اردوکی معروف کتاب موازنہ انیس و دبیر رقم کی۔ ان کی بعد کی زندگی پریثانیوں میں گذری۔ والد کے انقال نے معاشی حالات پریثان کن کر دیے تھے۔ 1905 میں شبلی لکھنو ندوۃ العلماک معتمد قرار پائے جہاں وہ 1913 تک رہے۔ بعض مسائل میں اختلاف پیدا ہو جانے کی بنا پر انھیں وہاں استعفیٰ دینا پڑا۔ یہ وہی دور تھاجب شبلی سیر ۃ النبی تحریر کررہے تھے۔ یہ کتاب ابھی مکمل بھی نہیں ہونے یائی تھی کہ 18 نومبر 1914 میں ان کا انقال ہو گیا۔

شبلی نعمانی کی شخصیت ہمہ گیر تھی۔ وہ عربی اور فارسی زبان کے ماہر اور بہترین شاعر ، نقاد اور تاریخ نویس تھے۔ان کے متعلق آل احمد سر ور لکھتے ہیں:

"عربی فارسی دونوں زبانوں کے عالم وفاضل خصوصاً عجم کے حسن طبیعت کے رمز شاس، اردو میں سوانح نگاری کے جدید طرز کے بانی، علوم مشرقیہ کے ایک بحر بیکراں، عروسِ سخن کے اداشاس، فارسی میں ایسی غزلیں کہنے والے جس پر حافظ کے سحر حلال کا گمان ہو۔ حکیمانہ نکتہ سنجی اور شاعر انہ شوخی دونوں کے لحاظ سے یگانہ روز گار، شعر العجم جیسی معرکۃ الارّا تصنیف کے ذریعہ سے کلاسیکل فارسی کے گنجہائے گرانمایہ کے جوہر شاس، انیس و دبیر کے موازنہ میں قولِ فیصل لکھنے والے۔۔۔یہ شھے شبلی نعمانی۔"

شبلی نعمانی ہمہ گیر شخصیت کے مالک تھے۔ شاعری میں انھوں نے قصیدہ، غزل، نظم ، مثنوی وغیرہ میں زورِ قلم آزمایا اور کامیاب سجی رہے حالا نکہ وہ با قاعدہ شاعر نہیں تھے لیکن حساس طبیعت کے مالک تھے۔ شبلی نے اپنی شاعری کا ایک دیوان بھی چھوڑا۔ جوسید سلیمان ندوی کے دیباچہ کے ساتھ شالعے ہوا۔ اس میں شبلی کی شاعری کے متعلق بحث کی گئی ہے۔ اس دیوان میں شبلی کی تقریباً 93 تخلیقات شامل ہیں۔ شبلی کی شاعری میں ان کی نظمیں اہم ہیں۔ انھوں نے گئی نظمیں لکھی ہیں۔ ان کی معرکۃ الاترانظموں میں صبح امید (مثنوی 1884)عدلِ جہا نگیری، تماشائے عبر ہے، ایک خاتون کی آزادانہ گتا خی، ہجر ہے نبوی، تعمیر مسجد نبوی، المبیتِ رسول کی زندگی، مساواتِ اسلام، ہم کشتہ گانِ معرکہ کانپورہیں، قابلِ ذکر ہیں۔ شبلی کی شاعری کا کچھ حصہ ان کی واقعاتی اور سیاسی نظموں پر مشتمل ہے۔

ان کی نظموں میں سرسید مشن صاف طور پر نظر آتا ہے۔ ان کے اشعار میں روانی اور ایک خاص قشم کا احساس پایا جاتا ہے۔ یہ استعارہ کے ذریعہ طویل باتوں کو بھی بڑے سلیقے سے بیان کر دیتے ہیں۔ان کی شاعری میں طنز و ظرافت بھی موجو دہے اور بقول آل احمد سرور کبھی کبھی ان کا طنز عروج کو پہنچ جاتا ہے مثلاً جنگ پوری اور ہندوستانی کے چنداشعار درج ذیل ہیں:

اک جرمنی نے مجھ سے کہااز روغرور آسال نہیں ہے فتح تود شوار بھی نہیں

## برطانیہ کی فوج ہے دس لا کھسے بھی کم اور اس پہ لطف سے ہے کہ تیار بھی نہیں

## اس سادگی په کون نه مر جائے اے خدا لڑتے ہیں ہاتھ میں تلوار بھی نہیں

شبلی نے سوائح عمریاں کسی نہ کسی مقصد کے تحت لکھی ہیں۔ انھوں نے اسلامی سوائح فقط اظہارِ عقیدت کے لیے نہیں تحریر کی بلکہ مسلمانوں کے اندر امید کی کرن جگانے کے لیے اور انحطاط و مایوسی کو ختم کرنے کے لیے بزرگانِ اسلام کے کارناموں کو اردو زبان میں عوام کے سامنے پیش کیا۔ ان کی اس کاوش سے اردو ادب میں گراں قدر اضافہ ہوا۔ شبلی نے صاحب سوانح کی عظمت کو یا ان سے اپنی عقیدت کو بیان کرنے کے لیے سوانح نہیں کھی بلکہ انہوں نے خوبیوں کے ساتھ خامیوں کو بھی تحقیق و دلیل کے ساتھ پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔

شبلی کی اکثر تصانیف تاریخ اور سوانح نگاری پر مبنی ہیں۔اس کے علاوہ ادبی موضوعات پر مضامین اور کتابیں بھی لکھی ہیں۔ان کی دو

کتابیں کافی اہم ہیں۔ موازنہ انیس و دبیر اور شعر الجم۔ موازنہ انیس و دبیر شلی کی تمام کتب میں سب سے زیادہ مقبول ہے۔ شبلی اس کتاب کے مقصد پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں کہ مقبول شعر اکی تقریظ و تنقید لکھنے کے لیے میر انیس سے بہتر اور کسی شاعر کو منتخب نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ان کی شاعر کی میں جس قدر اصناف کا تنوع ہے کسی اور شاعر میں نہیں۔ موازنہ انیس و دبیر اردو کی تقابلی تنقید پر مشتمل پہلی کتاب ہے۔ یہ اپنی نوعیت کی پہلی کتاب ہے جس میں کسی شاعر کو موضوع بنا کر مکمل تھرہ کیا گیا ہے۔ انھوں نے مرشیہ نگاری کے ساتھ ساتھ فصاحت و بلاغت ، استعارہ و تشبیہ اور دیگر صنعتوں کی تعریف و توضیح کی ہے۔ جبکہ شعر الجم میں انھوں نے شعر کی اہمیت و ماہیت پر گفتگو کی ہے۔ اس کے علاوہ انھوں نے ایک سفر نامہ روم و مصروشام لکھا۔

مجموعی طور پر شبلی کے کارنامے بڑے متنوع اور وقع ہیں۔ شبلی کی ذات ہمہ گیر ہے۔ ان کے کارنامے علمی اور ادبی میدان دونوں میں یکسال ہیں۔ آفتاب احمد صدیقی اپنی کتاب "شبلی ایک دبستان" میں شبلی کوایک فرد نہیں بلکہ ایک دبستان قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں: "ار دوادب کی دیو پیکر ہستیوں میں شبلی ہی وہ خو د دار ہستی ہیں جس نے مغربی علوم وفنون کی تیز و تند آند ھی میں بھی مشرقی علوم و فنون کے دیئے کو نہ صرف بجھنے نہیں دیا بلکہ اپنی تلاش و جستجو، تحقیق و تدقیق کے روغن سے اس کی کو کو بڑھاتے رہے۔ "

# 14.3 شبلی کی تنقید نگاری

اردو تقید کے بنیاد گزاروں میں مولاناالطاف حسین حالی کے بعد مولانا شکی تعمانی کانام آتا ہے۔ حالی کے بعد شبی اردو کے بڑے نقاد کی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کی شروعات میں تقید تذکروں کی تقید کے دائرہ کارے باہر انگلی نظر ہے آتی ہے۔ اس میں مولاناالطاف حسین حالی اور علامہ شبی تعانی کا اہم کر دار ہے۔ انھوں نے اردو تقید کو ایک نئی فکر اور ایک نیا رحمان عطاکیا جو بعد میں تقید کے لیے مشعل راہ قرار پایا۔ جس طرح انیسویں صدی کے آخر میں حالی نے مقدمہ شعر و شاعری کو 1893 میں لکھ کر اردود کی اوبی دنیا میں ایک بلچل برپاکر دی تھی ای طرح شبی نے بیسویں صدی کی اہتدا میں موازنہ انیس و دبیر 1907 میں لکھ کر اردوادب کو نقابی تقید کی روشنی حالی اور شبی کا کھطیہ اردوادب کو نقابی تقید کی روشنی حالی اور شبی کا عطیہ ہے۔ اس طرح اردو دی اوبی تقید کی روشنی حالی اور شبی کا عطیہ ہے۔ اس طرح اردو و تقید نگرون کی روایت سے آگے نگلنے کے لیے راہ ہموار کرنے گی اور ٹی فکر و نظر کا استقبال کرنے کے لیے آمادہ ہونے گئی۔ شبی نعمانی کی تنقید نگاری کا جائزہ لینے تقید کی روایت سے آگے نگلنے کے لیے راہ ہموار کرنے گی اور ٹی فکر و نظر کا استقبال کرنے کے لیے آمادہ ہونے نہیں موازنہ انہی و دبیر ہو جاتا ہے۔ یہ کہنا غلط سے بیلی ہو گئی میں موازنہ انہی و دبیر ہو جاتا ہے۔ یہ کہنا غلط سے بیلی کی موازنہ انہی و دبیر ہے۔ اس کتاب کی اشاعت سے اوبی تقید میں شبی کا مقام مسلم ہو جاتا ہے۔ اس سے قبل شبی نے فقط تاری تو سوائے یا ای قسم کے دیگر موضوعات پر کتب رقم کی تقید کی میا مسلم ہو جاتا ہے۔ اس سے قبل شبی کیا جاتا ہے۔ اس سے قبل شبی کیا جاتا ہے۔ اس کا شاخر موازنہ کی در میاں موازنہ کرکے اوب کو تقید میں عدارت نے نظر کی در میاں موازنہ کرکے اوب کو تقید می مدیر اور میں مرشے کے دوبڑے اور نما کندہ فن کاروں انیس و دبیر کے بھی تقید کی مدیدان میں استفاد کا درجہ رکھتی ہے۔ اس کا شار معتبر کتب میں کیا جاتا ہے۔ اس کتاب اس کتاب نظر میدر کے در میاں موازنہ کرکے اوب کو ایک نظر موازنہ کی دوبڑے اور کیا کندہ فن کاروں انہ معتبر کتب میں کیا جاتا ہے۔ اس کتاب

میں انیس و دبیر کے شاعر انہ کمالات کو بیان کرتے ہوئے ایک دوسر ہے سے تقابل اور ان کی ادبی قدرو قیمت متعین کی گئی ہے۔ اس بات سے قطع نظر کہ شبلی کس حد کامیاب ہوئے یہ کتاب اپنی نوعیت کی پہلی کتاب ہے جس کے بیشتر جھے میں انیس کی شاعر انہ خوبیوں کا مفصل بیان ماتا ہے۔ حالا نکہ شبلی نے دبیر کو انیس سے کم گر دانا ہے جس کے نتیج میں بہت سے اعتراضات بھی ہوئے کہ انیس کے مقابلہ دبیر کے کلام کا کے ساتھ انصاف نہیں کیا گیا اور اس کے جو اب میں بہت سی کتابیں تحریر کی گئی۔ حالا نکہ شبلی اس کتاب میں دبیر کی علمیت، قوت اخترائ، اور مضمون آفرینی کا اعتراف بھی کرتے ہیں۔ وہ دبیر کے کلام میں تشبیبات و استعارات کی ندرت و جدت کے بھی قائل ہیں۔ شبلی معنی سے زیادہ لفظ کو اہمیت دیتے ہیں۔ ان کازیادہ زور فصاحت و بلاغت پر ہونے کی وجہ سے انیس کلام کے سامنے انھیں دبیر کا کلام قدر سے پیریا اور کم حیثیت معلوم ہو تا ہے۔ موازنہ انیس و دبیر میں شبلی نے فن مرشیہ گوئی کے بنیادی اصولوں پر گفتگو کی ہے۔ انھوں نے شاعری میں فصاحت کو بھی بہت اہم گر دانا ہے۔ کتاب کی اہمیت کے متعلق ڈاکٹر محمود الٰہی موازنہ کے بیش لفظ میں رقم طر از ہیں:

" شبلی پہلے نقاد ہیں جنھوں نے صنف مر شیہ کو موازنہ انیس و دبیر کے سہارے اردو کی ایک وقیع صنف سخن قرار دیا۔"

شبلی کی دوسری کتاب شعر البجم شعر وادب کے تنقیدی مطالعہ پر مشمل ہے۔ شعر البجم پانچ جلدوں میں لکھی گئی ہے جس میں انہوں نے فارسی شعر وادب کی تنقید کی ہے۔ اس کتاب سے پہلے اردو اور فارسی زبان میں کوئی الیم کتاب نہیں تھی جس میں فارسی ادب کا پورااحاطہ کیا گیاہو۔ اس میں شبلی نے فارسی شعر اکے کلام کا مفصل تنقیدی مطالعہ کیا ہے۔ اس کتاب کی چو تھی جلد کے پہلے حصے میں شبلی نے شعر کی حقیقت وہا ہیت پر گفتگو کی ہے۔ شعر کے لیے اہم اور بنیادی چیز کیاہوتی ہے؟ اس پر روشنی ڈالی ہے۔ یہاں پر شعر البجم کا تجزیہ پیش کیا گیاہے جس سے شبلی کے نظریاتی نقد کو سمجھنے میں مدد ملتی ہے۔

# 14.4 شعر العجم جلد چهارم کا تنقیدی مطالعه

یوں تو شعر الجم پانچ جلدوں پر مشمل ہے جس میں چار جلدیں ان کی حیات میں ہی شائع ہو چکی تھیں۔ جبکہ پانچویں جلد ان کی وفات کے بعد شائع ہوئی۔ شعر الجم کی جلد چہارم میں شبلی کے تنقیدی تصورات ملتے ہیں۔ اس کتاب کا موضوع فارسی شاعری کی تاریخ ہے۔ اسے ہم فارسی شعر اکا تذکرہ بھی کہہ سکتے ہیں۔ شبلی نے فارسی کے قدیم متوسط اور متاخر تینوں ادوار کا احاظہ کیا ہے۔ اس کتاب کی پہلی جلد میں فارسی شعر اک تذکرہ بھی کہہ سکتے ہیں۔ شبلی نے فارسی کے عبد ہر قیوں اور ان کے اسباب کے متعلق مفصل بحث کی گئی ہے اور جلد میں فارسی شعر اک تاریخ ہے جس میں شاعری کی ابتدا اس کی عبد ہو عبد ترقیوں اور ان کے اسباب کے متعلق مفصل بحث کی گئی ہے اور اس کے ساتھ تمام شعر اور ود کی سے لے کر نظامی تک کا مفصل تذکرہ اور ان کی شاعری پر تقریظ و تنقید ہے۔ دوسری جلد میں افغانی شیر ازی سے ابوطالب کلیم تک۔ جلد چہارم ایر ان کی آب وہوا، تہذیب و تدن اور دیگر اسباب شاعری پر جو اثر ہو اور جو تغیر ات پیدا ہوئے ان کا مفصل بیان ہے۔ اس کے ساتھ ہر دور کی خصوصیات کی تشفیہ ، صوفیانہ ، اخلاقی اور فلسفیانہ تشریخ اور شاعری کی تمام قسموں پر تقریظ و تنقید بھی کی گئی ہے۔ پانچویں جلد میں قصیدہ ، غزل اور فارسی کی عشفیہ ، صوفیانہ ، اخلاقی اور فلسفیانہ شاعری پر نقد و تھرہ ہے۔

شبلی کے تنقیدی نقطہ نظر سے شعر العجم کی جلد چہارم کافی اہمیت کی حامل ہے۔ اس کتاب کے سرورق پر شبلی نے کتاب کی تفصیل کے متعلق لکھاہے:

"اس حصہ میں تفصیل کے ساتھ بتایا ہے کہ ایران کی آب وہوا اور تدن اور دیگر اسباب نے شاعری پر کیا اثر کیا، اور کیا کیا تغیرات پیدا کیے، اس کے ساتھ ہر دور کے خصوصیات کی تشریخ اور شاعری کے تمام انواع پر مفصل تقریظ اور تنقید ہے۔"

یہ کتاب دراصل وہ حصہ ہے جس میں ایران کی عام شاعری پر تنقید ہے اس سے قبل کی جلدوں کو شبلی نے دیباچہ اور تمہید کہا ہے۔ یہ کتاب کل تین فصلوں پر مشتمل ہے۔

- 1۔ شاعری کی حقیقت اور ماہیت۔
- 2\_ فارسی شاعری کی عام تاریخ۔
  - 3- تقريظو تنقيد

پہلا حصہ شاعری کی 'حقیقت اور ماہیت، تنقیدی نکتہ' نظر سے کافی اہم ہے۔ اسی حصے میں شبلی نے شاعری کے بنیادی عناصر کی وضاحت کی ہے۔ یوں تو شبلی کے نظریات وخیالات کو اس کتاب کے وضاحت کی ہے۔ یوں تو شبلی کے نظریات وخیالات کو اس کتاب کے توسط سے بہ آسمانی سمجھاجا سکتا ہے۔ شاعری کے متعلق شبلی کہتے ہیں:

"شاعری ہمارے جذبات کو چھٹرتی ہے یہ داخلی احساسات کی عکاسی کرتی ہے۔ شاعری کو عقل کی بنیاد پر نہیں پر کھا جاسکتا ہے۔" جاسکتا ہے۔" آگے وہ لکھتے ہیں:

"خدانے انسان کو مختلف اعضا اور مختلف قو تیں دی ہیں اور ان میں سے دو قو تیں تمام افعال اور ارادت کا سرچشمہ ہیں ادراک اور احساس ادراک کا کام اشیا کا معلوم کرنا اور استدلال اور استنباط سے کام لینا ہے۔ ہر قسم کی ایجادات، تحقیقات، انکشافات اور تمام علوم و فنون اس کے نتائج ہیں۔احساس کا کام کسی چیز کا ادراک کرنا یا کسی مسلمہ کا حل کرنا یا کسی بات پر غور کرنا اور سوچنا نہیں ہے۔ اس کا کام صرف سے ہے کہ جب کوئی موثر واقعہ پیش آتا ہے تو وہ متاثر ہو جاتا ہے۔ غم کی حالت میں صدمہ ہوتا ہے، خوشی میں سرور ہوتا ہے۔ جیرت انگیز بات پر تعجب ہوتا ہے۔ یہی قوت جس کو احساس، انفعال یا فیلنگ سے تعبیر کرسکتے ہیں۔ شاعری کا دوسر انام ہے یعنی احساس جب الفاظ کا جامہ پہن لیتا ہے تو شعر بن جاتا ہے۔ "ص: 2-1

کلیم الدین نے شبلی کے اس نظریہ پر اعتراض کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ شاعری صرف احساس کانام نہیں ہے بلکہ اس کا ادراک سے بھی گہر اتعلق ہے اعلیٰ شاعری صرف دلی جذبات سے نہیں ہو سکتی۔ ہم اپنے ہر کام میں ادراک سے کام لیتے ہیں پھر شاعری بنا ادراک کے کیو نگر ممکن ہے:

" شاعری میں اعلیٰ ترین دماغی تحریکات کا پر توہو تاہے۔ شاعری میں ادراک کا وجود اسی قدر ضروری ہے جس قدر دوسرے علوم و فنون میں۔ادراک شاعری کی روحِ روال ہے۔ شاعر اپنے زمانہ میں ادراک کے سب سے بلند مقام پر ہو تاہے۔"

شبلی نے شاعری کے اصل عناصر کی تلاش کرنے کی سعی کی ہے کہ وہ کون سے عناصر ہیں جولازم قرار پاتے ہیں۔وزن کو وہ لازی جز و نہیں قرار دیتے اگرچہ شعر کے لیے وزن ہو تا ہے لیکن ہر کلام موزوں کو ہم شعر نہیں کہہ سکتے۔ لہٰذا شاعری کے لیے وزن لازمی جزو نہیں ہے۔ شبلی نے اگر چہ شعر میں تخیل ہو اور محاکات جزو نہیں ہے۔ شبلی نے ارسطوکے نظر یہ مصوری کو بھی شاعری کا جزولازم نہیں مانا ہے۔ان کے مطابق اگر کسی شعر میں تخیل ہو اور محاکات نہ ہو تو بھی وہ شعر ہو سکتا ہے۔ شاعری کے لازمی عناصر کے متعلق شبلی لکھتے ہیں:

"شاعری دراصل دو چیزوں کا نام ہے، محاکات اور شخیل۔ ان میں ایک بات بھی پائی جائے تو شعر شعر کہلانے کا مستق ہو گا۔ باقی اوصاف یعنی سلاست، صفائی، حسن بندش و غیرہ شعر کے اجزائے اصلی نہیں بلکہ عوارض اور مستحسنات ہیں۔" (ص7)

کلیم الدین احمد کا کہنا ہے کہ شبلی نے تخیئل کو اہم بتایا ہے لیکن تخیل سے بخوبی واقفیت نہیں رکھتے۔ وہ لکھتے ہیں:
"اگرچہ محاکات اور تخیل دونوں شعر کے عناصر ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ شاعری در اصل تخیل کانام ہے تو
پھر تخیل کی مفصل اور مکمل تعریف لازمی تھہری ورنہ شاعری کی ماہیت پر کوئی روشنی نہیں پڑسکتی۔ شبلی قوت
تخیل کی مختلف صور توں پر تفصیل کے ساتھ تو لکھتے ہیں لیکن سمی جگہ بھی تخیل کی صحیح اور جامع تعریف نہیں
ملتی۔ تخیئل کے بعض پہلوؤں کاذکر البتہ ملتا ہے۔"

کلیم الدین احمہ کے اعتراضات سے قطع نظر شبلی نعمانی کے نظریات کافی اہم ہیں اور جدید تنقید کے لیے کار گرہیں۔البتہ ان کی تنقید میں مشرقی تنقید کارنگ گہر اہے لیکن شبلی کے نظریاتِ نقتہ نے جدید تنقید کی راہیں ہموار کی ہیں۔انھوں نے شاعری کے بنیادی عناصر پر غور کیااور اہم نکات کو واضح کیا۔ شبلی نے شاعری کے لیے جن اجزا کولازم قرار دیاہے وہ درج ذیل ہیں۔

1- محاکات 2- تخیل 3- تشبیه واستعاره- 4-جدت لطف ادا 5- حسن الفاظ 6- سادگی ادا 7- واقعیت 8- تاثیر

#### 14.4.1 محاكات:

شبلی نے محاکات کی تعریف کچھ یوں بیان کی ہے:

"محاکات کے معنی کسی چیزیاکسی حالت کا اس طرح ادا کرناہے کہ اس شئے کی تصویر آ تکھوں میں پھر جائے۔" (ص7) مثال کے طور پر غالب کا ایک شعرہے:

## رومیں ہے رخش عمر کہاں دیکھیے تھے نے ہاتھ باگ یہ ہے نہ یاہے رکاب میں

اس شعر سے ہماراذہن تخیل کی مدد سے ' ایک سرپٹ دوڑتے ہوئے گھوڑ ہے کی تصویر بناتا ہے جس پر کوئی سوار ہے لیکن اس طرح کے اس کے ہاتھوں میں نہ لگام ہے اور نہ اس کے پیر رکابوں میں ہیں۔ 'اس تصویر کے ساتھ ہی ہم مزید سوچنے لگتے ہیں کہ اس سوار کی کیا حالت ہوگی۔ وہ گرنے کے خوف سے گھوڑ ہے ہے چٹ گیا ہوگا ' رانوں کی گرفت گھوڑ ہے کی بیٹھ پر مضبوط کی ہوگی ' گھوڑ ہے کی ایال کو تھام لیا ہوگا۔ اس ساری کو شش کے باوجود بھی مایوسی نے اسے گھیر لیا ہے اور یاس کے عالم میں کہتا ہے۔ " کہاں دیکھیے تھے۔" آپ نے دیکھا ، یہ ساری تصویر ، یہ جدوجہد محض لفظوں کے چند اشاروں کی وجہ سے ہمارے دل و ذہن پر نقش ہوجاتی ہے۔ شبلی اس طرح کی تصویر وں کو محاکات کہتے ہیں۔

محاکات کی پیمیل کے لیے ضروری ہے کہ بیان اصل کے مطابق ہوں کیونکہ نقل جتنی اصل سے مطابقت رکھے گی اتنی ہی موثر ہوگ۔ جزئیات کا بیان بھی محاکات میں ضروری ہے تا کہ پوری تصویر نگاہوں کے سامنے آ جائے۔ محاکات میں لفظوں کے استعال کے وقت اس بات پر توجہ دینی چاہیے کہ الفاظ ان خصوصیات پر دلالت کرتے ہوں جن کوبیان کیا گیا ہے۔ جس منظر کا بیان ہو اس کی خصوصیات کا لحاظ بھی ضروری ہے۔ مثلاً اگر بچہ بات کر رہا ہے تو زبان بھی اس کی ہو۔ محاکات میں دقائق اور باریکیوں کو بھی کلام میں پیش کیا جاتا ہے اور مخالف پہلو کا بھی اظہار ہو تا ہے۔ کبھی مجھی محاکات کو مبہم طریقے سے بھی پیش کیا جاتا ہے۔

مولانا شلی نے محاکات اور تصویر کے فرق کو بھی واضح کیا ہے ان کے مطابق تصویر اور محاکات میں فرق یہ ہے کہ تصویر مادی اشیا کی عکائی کرتی ہے۔ لیکن محاکات افظوں کی مدد سے اس طرح نقاشی کرنا ہے جس سے ذہن میں تصویر کی صورت ابھر آئے۔ اسے بقول شبلی شاعر انہ مصوری قرار دیا جا سکتا ہے۔ نئی تنقید میں اسی طرح کی تصویر کشی کو" پیکر" کہا جاتا ہے۔ شبلی کی محاکات سے مراد پیکر ہی ہے۔ یعنی لفظوں کو اس طرح پرویا جائے کہ پوری تصویر نظروں کے سامنے ہو۔ شبلی کے مطابق محاکات یا پیکر شعر کے لیے لازم ہے۔ وہ قدیم شاعری ہو کہ جدید شاعری ' پیکر' شعر کا جزولازم ہے۔ ناصر کا ظمی کا ایک شعر ملاحظہ فرمائیے:

ہمارے گھر کی دیواروں پر ناصر اداسی بال کھولے سور ہی ہے

اس شعر کو پڑھ کر بھی ہمارے ذہن و دل میں ایک تصویر سی کھیج جاتی ہے۔"گھر کی دیوار" اداسی،"بال کھولنا" اس قشم کے الفاظ کے ذریعے شاعر نے اداسی کا ایک خاکہ ذہن میں مرتب کر دیا ہے۔ اسی لیے شبلی محاکات کو شاعر انہ مصوری سے تعبیر کرتے ہیں۔۔ وہ لکھتے ہیں:

"ایک بڑا فرق عام مصوری اور شاعرانہ مصوری میں یہ ہے کہ (مصوری میں) جس چیز کی تصویر کھینچی جائے۔اس کاایک ایک خال وخط د کھایا جائے ورنہ تصویر ناتمام ہوگی۔ بر خلاف اس کے شاعر انہ مصوری میں یہ التزام ضروری نہیں۔ شاعر اکثر صرف ان چیزوں کولیتا ہے اور ان کو نمایاں کرتا ہے' جن سے ہمارے جذبات پر اثر پڑتا ہے۔ باقی چیزوں کووہ نظر انداز کرتا ہے یاان کو دھندلار کھتا ہے کہ اثر اندازی میں ان سے خلل نہ آئے۔"

شبلی کے لیے شعر کو موثر ہوناضر وری ہے۔ محاکات بھی شعر کو اثر انگیز بنانے میں مدد گار ہوتی ہے۔ شبلی کے مطابق تشبیہوں اور استعاروں کی اثر انگیزی اور معنویت اس وقت بڑھ جاتی ہے:

- 2. جب دومختلف اور متضاد چیزوں یاحقیقتوں میں وصفی یامعنوی اشتر اک ڈھونڈ نکالا جائے۔
- 3. تشبیبہ مرکب ہو، مرکب سے مرادیہ کہ کئی چیزوں کے ملنے سے جو مجموعی حالت پیدا ہوتی ہے وہ تشبیہ کے ذریعے ادا کی جائے۔

کلام موزوں کے ضمن میں شبلی نے سوال اٹھایا ہے کہ محاکات کی پیمیل کن کن چیزوں سے ہوتی ہے؟ اور اس کے جواب کو دو نکات میں واضح کیا ہے۔ اول یہ کہ '' محاکات جب موزوں کلام کے ذریعہ کی جائے توسب سے پہلے وزن کا تناسب شرط ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ درد، غم، رنج، جوش، غیظ، غضب، ہر ایک کے اظہار کالہجہ اور آواز مختلف ہے، اس لئے جس جذبہ کی محاکات مقصود ہو، شعر کاوزن بھی اس کے مناسب ہونا چاہئے تاکہ اس جذبہ کی پوری حالت ادا ہو سکے، مثلاً فارسی میں بحر تقارب جس میں شاہ نامہ ہے، رزمیہ خیالات کے لئے موزوں ہے۔ چنانچہ فارسی میں جس قدر رزمیہ مثنویاں لکھی گئیں، اسی بحر میں لکھی گئیں، اسی طرح غزل اور عشق وعاشقی کے خیالات کے لئے خاص بحریں ہیں، ان خیالات کو قصیدہ کی بحروں میں ادا کیا جائے تو تا ثیر گھٹ جاتی ہے۔ "

دوم یہ کہ "محاکات کا اصلی کمال یہ ہے کہ اصل کے مطابق ہو۔ یعنی جس چیز کا بیان کیا جائے، اس طرح کیا جائے کہ خود وہ شے مجسم ہو کر سامنے آ جائے۔ شاعری کا اصلی مقصد طبیعت کا انبساط ہے، کسی چیز کی اصلی تصویر کھنچناخو د طبیعت میں انبساط پیدا کرنا ہے۔ (وہ شے اچھی یا بری ہے اس سے بحث نہیں) مثلاً چھکی ایک بدصورت جانور ہے جس کود کیھ کر نفرت ہوتی ہے، لیکن اگر ایک استاد مصور چھکی کی ایسی تصویر کھنچ دے کہ بال برابر فرق نہ ہوتو اس کے دیکھنے سے خواہ مخواہ لطف آئے گا۔ اس کی یہی وجہ ہے کہ نقل کا اصل سے مطابق ہوناخود ایک موژ چیز ہے، اب اگر وہ چیز یں جن کی محاکات مقصود ہے، خود بھی دلآویز اور لطف آگیز ہوں تو محاکات کا اثر بہت بڑھ جائے گا۔ "

## 14.4.2 شخيل:

شبلی کے مطابق تخیل در اصل قوت اختراع کانام ہے۔ اس قسم کی چیز کی تعریف نہیں کی جاسکتی۔ قوتِ تخیل کی فلسفہ اور شاعری میں یکساں ضرورت ہے۔ شبلی محاکات کے بعد بلکہ محاکات سے زیادہ اہم تخیل کو مانتے ہیں۔ ان کے مطابق اگر تخیل کی قوت نہ ہو تو محاکات صرف ایک ہے جان تصویر کشی کا عمل بن کے رہ جائے۔ اس میں تخلیقی شان نہیں پیدا ہوسکتی۔ گویا تخیل ایک تخلیقی قوت ہے۔ یہ شاعری میں شاعرانہ مضامین پیدا کرتی ہے۔ اس کی بنیاد پر شاعر نئے نئے مضامین باند ھتا ہے۔ خیالی دلاکل کو پیش کرتا ہے۔

" شاعر قوتِ تخیئل سے تمام اشیا کو نہایت دقیق نظر سے دیکھتا ہے۔وہ ہر چیز کی ایک ایک خاصیت ایک ایک وصف پر نظر ڈالتاہے پھر اور چیزوں سے ان کا مقابلہ کر تاہے۔ان سے باہمی تعلقات پر نظر ڈالتاہے۔ان کے مشتر ک اوصاف کو ڈھونڈھ کر ان سب کو ایک سلسلے میں مر بوط کر تاہے۔ بھی اس کے بر خلاف جو چیزیں میسال اور متحد خیال کی جاتی ہیں ان کو زیادہ نکتہ سنجی کی نگاہ سے دیکھتا ہے اور ان میں فرق وامتیاز پیدا کر تاہے۔ "ص: 117

تخیل صرف خیالی صور توں کانام نہیں بلکہ دفت آفر بنی اور حقیقت سنجی کانام ہے۔ تخیل طے شدہ باتوں پر دوبارہ تنقیدی نظر ڈالتی ہے۔ تخیل کے استدلال کا طریقہ بھی اور طریقوں سے الگ ہے۔ یہ ثابت شدہ باتوں کو نئے زاویے سے ثابت کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ شاعر شخیل کے دریعہ تمام اشیا کو بالکل نئے طریقے سے دیکھتا ہے۔ اس میں علت و معلول کے رشتے اور اسباب و نتائج کو شاعر پیش کر تا ہے۔ شخیل ایک ہی شے کو کئی طریقوں اور نظریے سے دیکھتی ہے۔

شبلی کے مطابق مخیل کے لیے مواد مشاہدات وواقعات پیدا کرتے ہیں۔ مشاہدہ جتناد قیق ہوگا خیالات میں اتنی ہی وسعت پیدا ہوگ۔ کبھی بھی مخیل میں بے اعتدالی پیدا ہو سکتی ہے۔ شبلی کے مطابق اس کی وجہ مبالغہ آرائی اور بعض دفعہ تشیبہات کے غلط استعال سے مخیل میں بے اعتدالی پیدا ہو سکتی ہے۔ حالا نکہ تشبیہ واستعارہ فطری طرز ادا ہے۔ ای کے ذریعہ شاعری میں حسن پیدا ہو تا ہے۔ شبلی نے مطابق یہ قوت صرف شعر اور ادب تک ہی محدود نہیں' سائنس اور فلفے میں بھی کار فرما ہے۔ ای قوت کے سبب سائنس میں ایجادات کا عمل جاری ہے۔ وہ لکھتے ہیں:
محدود نہیں' سائنس اور فلفے میں بھی کار فرما ہے۔ ای قوت کے سبب سائنس میں ایجادات کا عمل جاری ہے۔ وہ لکھتے ہیں:
اکشاف مسائل کا کام دیتی ہے اور دو سری طرف شاعری میں شاعر انہ مضامین پیدا کرتی ہے۔ فلسفہ اور سائنس میں قوتِ شخیل کا استعال اس غرض سے ہو تا ہے کہ ایک علمی مسئلہ کو حل کر دیا جائے۔ لیکن شاعری میں شخیل میں قوتِ شخیل کا استعال اس غرض سے ہو تا ہے کہ ایک علمی مسئلہ کو حل کر دیا جائے۔ لیکن شاعری میں شخیل سے یہ کام لیا جاتا ہے کہ جذباتِ انسانی کو تحریک ہو۔"

تخیل کی مد دسے سائنس دال نئی چیزیں ایجاد کرتا ہے تو فلسفی علمی مسائل حل کرتا ہے۔ شاعر اس قوت سے مختلف قسم کے کام لیتا ہے۔ وہ اپنی اس قوت کی مد دسے ان چیزوں کو بھی دیکھتا ہے جو موجود نہیں اور پھر ان غیر موجود اشیاسے وہ ایک دنیا آباد کر لیتا ہے۔ کسی بھی سیارے کی سیر کر سکتا ہے۔ چاند پر بھی ایک نئی دنیابسا سکتا ہے، ستارے توڑ کر لا سکتا ہے۔

> ہر قدم دوریِ منزل ہے نمایاں مجھ سے میری رفتار سے بھاگے ہے بیاباں مجھ سے

شاعرا پنے تخیل کی مدد سے کسی واقعے یا حقیقت میں ایسی بات یا ایسانکتہ ڈھونڈ نکالتا ہے جس کی طرف عام آدمی کی نظر نہیں جاتی۔ وہ ریگستان میں گل کھلا سکتا ہے۔اس کے غم پر ساحل سے فرات کی موجیں بھی سر پٹکتی ہوئی اظہارِ الم کرتی نظر آتی ہیں۔اور خوشی میں ہر شاخِ ثمر دار سجدۂ شکر میں جھکتی نظر آنے لگتی ہے۔ یہ تمام تخیل کی کار فرمائی سے ہی ممکن ہو تا ہے۔ تخیل ہی مضامین و موضوعات میں وسعت پیداکر تاہے۔

## د یوار، بار منتِ مز دورسے ہے خم اے خانمال خراب ' نہ احسال اٹھایئے

غالب کے اس شعر میں دیوار کاخم ہو جانا احسان کا بوجھ قرار دیا گیاہے۔حالا نکہ دیوار کاخم ہونا ایک الگ شئے ہے اور احسان کا بوجھ الگ،لیکن تخیل کے ذریعے اس میں ایک ربط پیدا کیاہے جیسے احسان لینے سے شانے خم ہوتے ہیں اسی طرح یہ دیوار بھی بوجھ تلے جھک گئ ہے۔ تخیل کے متعلق شبلی کے بچھ نکات ملاحظہ سیجھے۔

" تخیل نے اکثر وہ راز کھولے ہیں جونہ صرف عوام بلکہ خواص کی نظر سے بھی مخفی تھے۔ دقت آفرینی اور حقیقت سنجی جو فلسفے کی بنیاد ہے، تخیل ہی کا کام ہے۔ "قوت تخیل کی ایک خاصیت یہ بھی ہے ہے کہ ناممکن بات اس طرح سے ادا کی جائے کہ بظاہر ممکن معلوم ہونے لگے۔ مثال کے طور پر میر انیس کا پیش ملاحظہ تیجیے جس میں حضرت عباس گانہر کے پاس پہنچنے کامنظر بیان کیا گیا ہے۔

ابھریں درود پڑھتی ہوئی مجھلیاں بہم بولے حباب آ تکھوں پہشاہاترے قدم دریامیں روشنی ہوئی جسم حضور سے لے لیں بلائیں پنجۂ مرجان نے دور سے

درج بالاشعر میں مجھلیوں کا درود پڑھ کر ابھر نا، حباب کا بولنا، پنجہ مر جان کا بلائیں لینا، یہ تمام الفاظ بظاہر ناممکن ہیں، لیکن تخکیل نے اسے واقعی تصویر بنا کر پیش کر دیا ہے۔

" تخیل مسلم اور طے شدہ باتوں کو سر سری انداز سے نہیں دیکھتا بلکہ دوبارہ ان پر تنقیدی نظر ڈالتاہے اور بات میں بات پیداکر تاہے۔"

" تخیل استدلال کاطریقه عام استدلال سے الگ ہو تا ہے وہ ان باتوں کو جو اور طرح سے ثابت ہو چکی ہیں' نئے طریقے سے ثابت کرتا ہے۔"

" قوت تخیل ایک چیز کوسوسود فعہ دیکھتی ہے اور ہر دفعہ اس کو اس میں ایک نیا کر شمہ نظر آتا ہے۔"

" (تخیل مختلف چیزوں کے ) باہمی تعلقات پر نظر ڈالتاہے اور ان کے مشتر ک اوصاف کو ڈھونڈ نکالتاہے اور ان سب کو ایک سلسلے میں مر بوط کر تاہے۔ کبھی بر خلاف جو چیزیں ہیں اور متحد خیال کی جاتی ہیں' ان کو زیادہ نکتہ شنجی سے دیکھتاہے اور ان میں فرق وامتیاز پیدا کر تاہے۔"

"ایک معمولی سی چیز پر قوتِ تخیل مد توں صرف کی جاسکتی ہے اور سینگڑوں مضامین پیدا کیے جاسکتے ہیں۔" تخیل کے ذریعے شاعر نئے نئے مضامین پیدا کر تاہے۔ اردوشاعری میں مضمون اس تصور کو کہتے ہیں جو رواج پاجائے۔ شبلی نے مضمون آفرینی کے لیے تین نکات بیان کیے ہیں۔

1 پچھلے مضمون کے خیال کو آگے بڑھانا۔ مثلاً اردو شاعری میں محبوب کی " ننگ دہنی" کا تصور عام ہے۔لیکن اس ننگ دہنی کو محبوب کی کم گوئی یا کم سخنی یاعدم گوئی سے تعبیر کرنا' مضمون کو آگے بڑھانا ہے۔

- 2. پچھلے مضمون کی مد دسے کوئی نیامضمون پیدا کرنا۔
- 3. دومختلف مضامین میں جوڑ لگانااور ایک نیامضمون پیدا کرنا۔

نکالا چاہتاہے کام کیاطعنوں سے توغالب ترے بے مہر کہنے سے وہ تجھ پر مہر بال کیوں ہو

## 14.4.3 تشبيه واستعاره:

شبلی کے مطابق تشبیہ واستعارہ سے کلام میں زور پیداہو تا ہے وہ اور کسی طریقے سے نہیں پیداہو سکتا۔ یہ شعر کے لیے لازم ہے۔

''اگر ہم یہ کہنا چاہیں کہ فلال شخص نہایت شجاع و بہادر ہے،

تواگر انہیں لفظوں میں اس مضمون کو اداکریں تویہ معمولی طریقہ اظہار ہے، اسی بات کواگریوں کہیں کہ وہ "شخص شیر کے مثل ہے" تو زور اور بڑھ جائے گا، لیکن اگر اس شخص کا مطلق ذکر نہ کیا جائے اور یوں کہا جائے کہ میں نے ایک شیر دیکھا۔" اور اس سے مر ادوہی شخص ہو تو استعارہ ہے۔ اسی مطلب کے اداکر نے کا ایک طریقہ بیہ کہ شیر کانام بھی نہ لیا جائے بلکہ شیر کے جو خصائص ہیں اس شخص کی نسبت استعارہ ہے۔ اسی مطلب کے اداکر نے کا ایک طریقہ بیہ کہ شیر کانام بھی نہ لیا جائے بلکہ شیر کے جو خصائص ہیں اس شخص کی نسبت استعارہ ہے انہیں۔ مثلاً یوں کہا جائے کہ وہ جب میدان جنگ میں ڈکار تا ہو الکلاتو بل چل پڑ ڈکار ناخاص شیر کی آواز کو کہتے ہیں) یہ بھی استعارہ ہے اور پہلے طریقہ کی بہ نسبت زیادہ لطیف ہے۔ شبلی نے تشبیہ واستعارہ اور ان کے اثر کے متعلق لکھا ہے:

1۔ "اکثر موقعوں پر تشبیہ یا استعارہ سے کلام میں جو وسعت وزور پیدا ہو تا ہے وہ اور کسی طریقہ سے نہیں پیدا ہو سکتا۔ مثلاً اگر اس مضمون

1- "اکثر موقعوں پر تثبیہ یا استعارہ سے کلام میں جو وسعت و زور پیدا ہوتا ہے وہ اور کسی طریقہ سے نہیں پیدا ہو سکتا۔ مثلاً اگر اس مضمون کو کہ، "فلال موقع پر نہایت کثرت سے آدمی تھے۔" یوں ادا کیا جائے کہ وہاں آدمیوں کو جنگل تھا، تو کلام کا زور بڑھ جائے گا۔ یہاں کلام کا اصلی مقصد، آدمیوں کی کثرت کا بیان کرنا ہے، جنگل کی تشبیہ کی وجہ سے کثرت کا خیال متعدد وجہوں سے زیادہ وسیع ہو جاتا ہے۔ جنگل کی زمین میں قوت نامیہ بہت ہوتی ہے، اس لئے اس میں گھاس، پودے اور درخت کثرت سے پاس پاس اگتے ہیں، اس کے ساتھ نمو کا سلسلہ برابر قائم رہتا ہے۔"

2۔ "بعض موقعوں پر جب شاعر کوئی غیر معمولی دعویٰ کر تاہے تواس کے ممکن الوقوع ثابت کرنے کے لئے تشبیہ کی ضرورت پڑتی ہے۔" تشبیہ میں حسن پیدا کرنے کے لیے پچھ باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہو تاہے۔اس بابت شبلی لکھتے ہیں:

1۔ ہر تشبیہ ابتداء میں نادر اور پر لطف ہوتی ہے، لیکن باربار کے استعال سے اس کی تازگی اور ندرت جاتی رہتی اور بے اثر ہو جاتی ہے، اس لئے شاعر کا فرض ہیہ ہے کہ نادر اور جدید تشبیہیں اور استعارے ڈھونڈھ کرپیداکرے۔ 2۔ تشبیہ مرکب عموماً زیادہ لطیف ہوتی ہے۔ مرکب سے یہ مراد ہے کہ کئی چیزوں کے ملنے سے جو مجموعی حالت پیدا ہوتی ہے وہ تشبیہ کے ذریعہ سے اداکی جائے۔

#### 14.4.4 جدت لطف ادا:

اس کوشبلی نے شاعری کے لیے سب سے مقدم چیز جانا ہے۔ جدت ادا کو ہی شاعری کہاجاسکتا ہے۔ اس میں معمولی بات کو جدید انداز سے ادر نئے اسلوب سے ادا کیاجانا ہی شاعری ہے۔ شبلی کے مطابق" جدتِ اداسے مر ادکسی بات کو نئے انداز سے یا اچھوتے طریقے سے ادا کرنا ہے۔ یعنی کوئی خیال سیدھے سادے طریقے سے پیش کیاجائے تووہ شعر نہیں ہو سکتا۔ بلکہ اسے اچھوتے انداز سے بیان کیاجائے۔ " اچھوتے اندازیا نئے اندازکی اصطلاح کو انہوں نے مختلف مثالوں سے سمجھایا ہے۔"

#### 14.4.5 حسن الفاظ:

اس بحث کوشبلی نے تفصیل سے بیان کیا ہے۔ ان کے مطابق شاعر یا انشا پر دازی کا دارومد ار الفاظ پر ہی ہے۔ شعر کے لیے ایک مضمون یاموضوع اتنا ہم نہیں جتنا کہ لفظ ہے۔ وہ لکھتے ہیں۔

> "لفظ جسم ہے اور مضمون روح ہے دونوں کا ارتباط باہم ایسا ہے جبیباروح اور جسم کا ارتباط کہ وہ کمزور ہوگا تو یہ بھی کمزور ہوگی، پس اگر معنی میں نقص نہ ہو اور الفاظ میں ہو تو شعر میں عیب سمجھا جائے گا۔ اسی طرح اگر لفظ اچھے ہوں لیکن مضمون اچھانہ ہو تب بھی شعر خراب ہوگا اور مضمون کی خرابی الفاظ پر بھی اثر کرے گی۔"

موزوں اور درست الفاظ کا انتخاب شعر کو موثر بن<mark>اتا ہے۔ شعر کی ر</mark>وانی، سلاست، الفاظ کی ترتیب وانتخاب موزوں الفاظ کی ہی مر ہون منت ہوتی ہے۔ لہٰذاالیسے الفاظ استعال کیے جائیں جنہی<mark>ں پڑھتے ہوئے گراں نہ گزرے۔ شبلی کے مطابق الفاظ کے کئی انواع واقسام ہیں اور ان کے اثر بھی مختلف ہیں، جیسے :</mark>

انفرادی: بیر نازک اور لطیف الفاظ ہوتے ہیں۔ صاف، شستہ، رواں اور شیریں الفاظ جوعشق و محبت اور رومانی بیان کے لیے موزوں ہوتے ہیں۔ انفر ادی الفاظ وہ بھی ہوتے ہیں جو پر شوکت اور متین ہوں ایسے الفاظ عام طور پر رز میہ مضامین اور قصائد وغیرہ کے لیے موزوں ہوتے ہیں۔

ترکیبی: ترکیبی الفاظ میں اس بات کا خیال رکھنا چاہیے کہ الفاظ باہم موافق، متناسب اور موزوں ہوں کہ تمام الفاظ مل کرایک جسم کے اعضابن جائیں۔شعر میں انحبام مناسب اور موزوں ترکیب سے ہی پیداہو سکتا ہے۔

شبلی کے مطابق معنی کے اعتبار سے الفاظ کو موثر کرنے کے لیے اس بات کا لحاظ رکھا جائے کہ جس مضمون کو اداکرنے کے لیے جو لفظ موزوں ہو اسے ہی استعال کیا جائے ورنہ شعر موثر نہیں ہو گا۔ بعض دفعہ ایک لفظ بات مکمل کر دیتا ہے، جس کے مقابل میں بڑی بڑی عبارات بے اثر رہ جاتی ہے۔ شاعر کے لیے ضروری ہے کہ قصیح اور مانوس الفاظ کا استعال کرے۔ مثال کے طور پر رہے میر ضمیر کا یہ بند ملاحظہ کیجیے:

پہچانتے ہو؟ کس کی مرے سر پہ ہے دستار دیکھو تو؟ عبا کس کی ہے کاندھے پہ نمودار یہ ہوار آیا ہوں کس کا ہے؟ یہ رہوار بہا کی زرہ؟ کس کی سپر؟ کس کی ہے تلوار سے کیلا کس کی ردا ہے؟

باندھا ہے کم جس سے کیلا کس کی ردا ہے؟

کیا فاطمہ زہرا نے نہیں اس کو سیا ہے؟

## 14.4.6 ساد گی ادا:

شلی کے نزدیک سادگی ادا کے بیہ معنی ہیں کہ جو مضمون شعر میں ادا کیا گیا ہے۔ بے تکلف سمجھ میں آجائے۔ شبلی کے مطابق سادگی جن اسباب سے حاصل ہوتی ہے وہ درج ذیل ہیں۔

- 1۔ جملوں کے اجزا کی وہ ترتیب قائم رکھی جائے جو عموماً اصلی حالت میں ہوتی ہے۔ وزن اور بحر و قافیہ کی ضرورت سے اجزائے کلام اپنی اپنی مقررہ جگہ سے زیادہ نہ بلنے یائیں۔
- 2۔ مضمون کے جس قدر اجزاہیں ان کا کوئی جزنہ رہ جائے جس کی وجہ سے یہ معلوم ہو کہ پچ میں خلارہ گیا جس طرح زینہ سے کوئی پاپیہ الگ کر لیاجا تاہے۔
  - 3- استعارے اور تشبیهیں دور از فہم نہ ہوں۔
  - - 5۔ روز مرہ اور بول جال کازیادہ لحاظ رکھاجائے۔

شاعری کی خوبیوں میں ایک خوبی ہے بھی ہے کہ جملوں کو تفدم و تاخر کے لحاظ سے ترتیب دے۔ اگر جملوں کی ترتیب درست نہیں ہوگی یا کوئی جزابتی جگہ سے ہٹ جائے گا تومطلب پیچیدہ ہو جائے گا۔

#### 14.4.7 واقعيت:

واقعت اور مبالغہ دونوں شعر کے لیے لازم ہیں اگر چہ یہ دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ شعر میں مبالغہ پیدا ہونے کا اصل سبب یہ ہے کہ شاعر کا احساس عام لوگوں کی نسبت زیادہ قوی ہو تا ہے۔ اس لیے ہر واقعہ اوروں کی بہ نسبت زیادہ اثر کرتا ہے۔ شاعر اسی اثر کو ادا کرتا ہے لیکن عام لوگ اس درجہ کا احساس نہیں رکھتے۔ ان کو وہ مبالغہ معلوم ہو تا ہے جب کہ کلام کے لیے واقعیت ضروری ہے۔ بلاغت کے بہت سے اسالیب میں صرف اسی وجہ سے حسن اور اثر پیدا ہو تا ہے کہ اس میں واقعیت کا پہلو ہو تا ہے۔ تخیل پر مبنی شاعری کے لیے واقعیت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر چہ بظاہر واقعیت نہ ہولیکن واقعیت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر چہ بظاہر واقعیت نہ ہولیکن تخیل کی تہہ میں ہو۔ ان خصوصیات کے لحاظ سے شاعری کی دوشمیں ہیں۔ تخیلی اور غیر تخیلی۔ غیر تخیلی یعنی فلسفیانہ۔ اخلاقی، تاریخی، عشقیہ، نیچر ل چہزوں میں مبالغہ لغوے۔ جبکہ تخینل کے متعلق شبلی لکھتے ہیں:

" تخیل میں واقعہ سے غرض نہیں ہوتی بلکہ زیادہ تربیہ مطمح نظر ہو تاہے کہ قوت تخیل کس قدر پر زور اور وسیع

ہے۔اس بناپر اس قسم کی شاعری میں مبالغہ سے کام لیاجائے توبد نمانہیں۔"

14.4.8 تا ثير:

شبلی کے مطابق شاعری کا تعلق جذبات سے ہے اس لیے تاثیر اس کا عضر ہے۔ شاعری ہر قسم کے جذبات کو برا انگیختہ کرتی ہے۔ اگر شاعری میں اثر نہیں ہو گا تو وہ محض ایک بیان بن کر رہ جائے گی شاعری نہ ہو گی۔ شعر کو اہم بنانے کے لیے محاکات اہم اور لطف انگیز چیز ہے۔ موسیقیت بھی شعر کے جزمیں شامل ہے موسیقیت بھی شعر کو موثر بناتی ہے۔ شاعری کی تاثیر کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ وہ جذبات سے تعلق رکھتی ہے۔ ہر قسم کے جذبات شعر کا موضوع و مضمون ہوتے ہیں۔ یہ جذبات کو برا پیجنتہ کرتی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

"رنج، خوش، جوش، استجاب، حیرت میں جو اثر ہے شعر میں بھی وہی اثر ہونا چاہئے۔
مصورانہ شاعری اسی لیے دل پر اثر کرتی ہے کہ جو مناظر اثر انگیز ہیں شاعری ان کو پیش
مصورانہ شاعری اسی لیے دل پر اثر کرتی ہے کہ جو مناظر اثر انگیز ہیں شاعری ان کو پیش
نظر کر دیتے ہے۔ " (ص 71)

شبلی نے ارسطوکے حوالے سے بھی شعر میں تا ثیر کے اسباب بیان کیے ہیں جن میں پہلا سبب ہو بہو بیان کرنایعنی اصل کے مطابق نقشہ کھنچنا۔ دوسرے موسیقیت ہوناوہ مزید لکھتے ہیں:

"شاعری صرف محسوسات کی تصویر نہیں تھینچق بلکہ جذبات واحساسات کو بھی پیش نظر کر دیتی ہے۔ ہم اپنے نازک اور پوشیدہ جذبات سے واقف نہیں ہوتے تو ایک دھندھلاسا نقش نظر آتا ہے۔" (ص82)

نیجناً یہ کہا جاسکتا ہے کہ شبلی کے تنقیدی تصورات کسی ایک کتاب تک محدود نہیں۔ البتہ شعر الجم کی چو تھی جلد کے پہلے جھے کی مدد سے ہم شاعری کے متعلق شبلی کے خیالات اور تصورات کو بخوبی جان سکتے ہیں۔ بقول شبلی شاعری کی تعریف ایک مشکل امر ہے کیوں کہ یہ ایک ذوقی اور وجد انی چیز ہے۔ یہ ہمارے احساسات و جذبات کو چھیڑتی ہے۔ شاعری دراصل داخلی احساسات کی عکاسی کرتی ہے۔ شاعری میں بیان کی گئی حقیقتوں کو عقلی بنیاد پر ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ شعر کے لیے وزن کوئی لازمی جزو نہیں البتہ کلام موزوں کو پیش کرناضر وری ہے۔ اس کے علاوہ محاکات، تشبیمیں اور استعارے، شخیل، طرز ادا، سادگی، واقعیت اور تاثیر عناصر شاعری کے لیے لازمی ہیں۔

# 14.5 اكتسابي نتائج

اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- شبلی عربی اور فارسی زبان کے ماہر بہترین شاعر ، نقاد اور تاریخ نویس تھے۔ شاعری میں انھوں نے قصیدہ ، غزل ، نظم ، مثنوی وغیرہ میں زورِ قلم آزمایااور کامیاب بھی رہے۔
  - شبلی نعمانی کی پیدائش 3 جون 1857 مطابق 10 شوال 1273 ھے کواعظم گڑھ کے ایک گاؤں میں ہوئی۔
- شاعری میں شبلی نے قصیدہ ،غزل، نظم ، مثنوی وغیرہ میں زورِ قلم آزمایا اور کامیاب بھی رہے در حالاں کہ وہ با قاعدہ شاعر نہیں

- تھے لیکن حساس طبیعت کے مالک تھے شبلی نے اپنی شاعری کا ایک مجموعہ بھی چھوڑا۔
- شبلی نے تاریخ اور سوانح نگاری میں بھی اہم کر دار ادا کیا ہے۔ انھوں نے کئی سوانح عمریاں لکھی، جن میں المامون ،الفاروق ، سیر قالنعمان ،الغزالی شامل ہیں۔
- شبلی کی اکثر تصانیف تاریخی اور سوانح نگاری پر مبنی ہیں۔اس کے علاوہ ادبی موضوعات پر مضامین اور کتابیں ککھی ہیں۔اس سلسلے میں ان کی دو کتابیں کافی اہم ہیں۔موازنہ انیس و دبیر اور شعر العجم۔
  - موازنهٔ انیس و دبیر میں شبلی نے فن مر ثبه گوئی کے بنیادی اصولوں پر گفتگو کی ہے۔
- شبلی نے شاعری کے بنیادی عناصر پر غور کیا اور اہم نکات کو واضح کیا۔ شبلی نے شاعری کے لیے جن اجزا کو لازم قرار دیاہے ان میں محاکات 'شخیل تشبیہ واستعارہ ،جدت لطف ادا، حسن الفاظ' سادگی ادا، واقعیت وغیرہ شامل ہیں۔

مرورية المرود والمرود والمرود

## 14.6 كليدي الفاظ

الفاظ : معنی

محاكات : كسى واقع يامنظرياامركى تصوير كشي يامنظر كشي كرنا

دقی : غورو تحقیق سے سمجھ میں آنے والے نکتے

تخیل : کسی کوکسی بات کاخیال دلانا، خیال یا تصور کرنے کاعمل، خیال

تشبیہ: یک چیز کو دوسری چیز کے مانند تھہر انا، جسے کسی بہادر کو کہنا کہ اپنے زمانے کارسم ہے، جسے

: تشبیه دیج ہیں اُسے مُشبّہ بہ اور جس کو تشبیہ دیتے ہیں،اُس کو مُشبہ اور جس امر میں تشبیہ

دیتے ہیں اُس کو وَجہ شِبُہ کہتے ہیں

## 14.7 نمونه امتحاني سوالات

## 14.7.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

- 1. شبلی نعمانی کی جائے پیدائش کون ساشہرہے؟
- 2. شبلی کی لکھی ہوئی کسی ایک سوانحی کتاب کانام بتایے؟
  - 3. تقابلی تنقید پر شبلی نے کون سی کتاب لکھی ہے؟
- 4. شاعری کے بنیادی اصول شبل نے کس کتاب میں بیان کیے ہیں؟
  - شاعری میں کتنی طرح کے مضامین پیدا کیے جاسکتے ہیں؟
    - 6. شعرالجم کی چوتھی جلد کتنے حصوں پر مشتمل ہے؟
      - 7. شاعری میں سادگی کے کیا معنی ہیں؟

- 8. شعر العجم کے علاوہ تنقید پر مبنی شبلی کی معروف کتاب کا نام بتایئے؟
  - 9. محاکات کے لیے جدید تنقید میں کون سی اصطلاح مستعمل ہے؟
    - 10. جدت اداسے کیامر ادہے؟

## 14.7.2 مختصر جوابات کے حامل سوالات:

- 1. شلی نعمانی کے حالات زندگی بیان سیجیے۔
  - 2. شبلی کی شاعری پر مخضر نوٹ لکھیے۔
- 3. شبلي كي سوانحي تصانيف ير مخضر نوك لكھيے۔
- 4. الفاروق شبلی کی سوانحی تصانیف میں بیت الغزل کا در جہ رکھتی ہے، یہ کس کی حیات پر مبنی ہے مخضر أبيان سيجي۔
  - 5. تشبيه كي تعريف بيان تيجيه ـ

## 14.7.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- 1. شبلی نعمانی کی تنقید نگاری کے متعلق کھیے۔ 1. مسلی نعمانی کی تنقید نگاری کے متعلق کھیے۔
  - 2. شعر العجم کے حوالے سے شاعری کی خصوصیات بیا<mark>ن سیجیے۔</mark>
    - 3. شبلی کی اد بی خدمات کا جایزه کیجیے۔
- 4. محاکات کی تعریف بیجیے۔ شبلی نے محاکات کوشاعری کے لیے کیوں ضروری قرار دیاہے؟
  - تخنیئل کی شاعری میں کیا اہمیت ہے؟ شبلی کے نظریات کی روشنی میں واضح کیجیے۔

## 14.8 تجويز كرده اكتسابي مواد

- 1. شعر الجم (جلد جهارم) شبلی نعمانی
- 2. تنقیدشعرالعجم حافظ محمودشیرانی
- 3. شبلي ايك دبستان آ فتاب عالم صديقي
- 4. تفهیم شبلی مرتبه: ڈاکٹر ارشاد احمد خان
  - 5. اردو تقیدیرایک نظر کلیم الدین احمد

# اكائى 15: محاسن كلام غالب

| ı                                            |                          |               |
|----------------------------------------------|--------------------------|---------------|
|                                              |                          | اکائی کے اجزا |
|                                              | تمهيد                    | 15.0          |
|                                              | مقاصد                    | 15.1          |
| ا تعارف اور اد بی خدمات                      | عبدالرحمن بجنوري كا      | 15.2          |
| تعارف                                        | 'محاس كلام غالب' كا      | 15.3          |
| قىدى جائزە                                   | محاسن كلام غالب كاتنا    | 15.4          |
| ، ناقد ان<br>(مولانا آزاد چشل اُر دویو نیوری | محاسن کلام غالب کے       | 15.5          |
| Comment                                      | اكتسابي نتائج            | 15.6          |
|                                              | كليدى الفاظ              | 15.7          |
| *1                                           | نمونه امتحانى سوالات     | 15.8          |
| ے حامل سوالات                                | 15.8.1 معروضی جوابات     |               |
| مل سوالات                                    | 15.8.2 مخضر جوابات کے حا |               |
| امل سوالات المهرين                           | 15.8.3 طویل جوابات کے ح  |               |
| راد                                          | تجويز كرده اكتسابي مو    | 15.8          |
|                                              |                          | <del></del>   |

## 15.0 تمهيد

غالب تنقید کے حوالے سے پہلی با قاعدہ مکمل کتاب الطاف حسین حالی کی "یاد گار غالب" اور دوسری کتاب مجمد حسین آزاد کی "آب حیات" ہے۔ ایک میں غالب کی زندگی اور ان کے کلام کو تنقید کی اس عینک سے دیکھا گیا ہے جس میں عقیدت ہے اور بڑی حد تک شاگر دی کا لحاظ بھی ہے، لیکن دوسری کتاب ان سب باتوں سے عاری ہے۔ اس میں براہ راست زندگی پر مہلی پھلی جھلک اور پھر سخت تنقید ہے جس میں مصنف نے اپنے استاد کو بہتر اور غالب کو کم تر ثابت کرنے کے لیے ہر حربہ اختیار کیا۔ ابھی قاری غالب تنقید کے حوالے سے ان دونوں کتابوں میں الجھے ہوئے تھے کہ ایک الہامی آواز نے اس سکوت کو توڑ دیا۔ تب دیوان غالب کو وید مقدس کے ہم پلہ قرار دینے کے لیے عبد الرحمن بجنوری رونم ہوئے۔ اردو قار کین کا ایساکون ساحلقہ ہے جو عبد الرحمن بجنوری کے اس کارنام سے واقف نہیں ہو اور یہ کارنام ہے 'محاسٰ کلام غالب کے حوالے سے غالب کے فن کا مطالعہ کریں گے۔

#### 15.1 مقاصد

## اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- عبد الرحمن بجنوري كي حيات اور اد بي خدمات يرروشني ڈال سكيں۔
  - محاسن کلام غالب کے اہم مباحث سے روبر وہو سکیں۔
  - تقید میں عبدالرحمن بجنوری کے مقام ومرتبہ کو سمجھ سکیں۔
- 'محاسن کلام غالب' کے اہم ناقدین کی رائے سے واقف ہو سکیس۔

## 15.2 عبد الرحمن بجنوري كاتعارف اور ادبي خدمات

#### ولادت:

ڈاکٹر عبدالر حمن بجنوری کی پیدائش بجنور سیوہارہ ضلع کے ایک معزز خاندان میں 1882ء کو ہوئی۔ان کی تاریخ ولادت کے سلسلے میں محققین کے درمیان اختلاف رائے ہے۔اس سلسلے میں اب تک مستند شواہداور براہین دستیاب نہیں ہوسکے ہیں،البتہ اسی خاندان کے ایک بزرگ محمہ فاتح فرخ نے 'یاد گار بجنوری' میں ان کی تاریخ ولادت سنہ 1885ء درج کرتے ہوئے کوئی مدلل ثبوت پیش نہیں کیا۔ ڈاکٹر شہزاد بانو دہلوی نے 'اردو ادب کے خالق' میں بجنوری کی تاریخ ولادت 10جون 1885 رقم کی ہے لیکن کسی ماخذ کا ذکر نہیں کیا ہے جب کہ مشہور محقق ڈاکٹر سید حامد حسین نے ریاست جو پال کے قدیم سرکاری دستاویزات کے حوالے سے ان کی تاریخ پیدائش ہوجون 1887 (1028ھ) متعین کی ہے۔سید حامد حسین کی تاریخ کو صحیح ماخذات پر بنی ہونے کی وجہ سے درست قرار دیا جاسکتا ہے۔عبدالر حمن بجنوری کے جدامجد سرزمین عرب سے ہجرت کرکے ایران اور آذربائیجان میں آکر بس گئے تھے۔ پھر اسی خاندان کے ہم وچراغ تھے۔

#### تعليم:

عبدالر حمن بجنوری کی ابتدائی تعلیم و تربیت کا آغاز ند ہبی تعلیم سے مشرقی انداز میں والدہ کی زیر نگرانی ہوئی۔ان کی والدہ آمنہ خاتون اپنے عہد کے جید عالم دین مولوی ریاض الدین کی صاحبزادی تھیں اور مشرقی علوم پر دستر س رکھتی تھیں۔وہ انتہائی پا کباز، متی اور پا پا پابند صوم وصلاۃ خاتون تھیں اور اپنی اولاد کو بھی اسی طرز پر چلانا چاہتی تھیں۔ مشرقی تعلیم سے ساتھ ساتھ بجنوری نے انگریزی تعلیم بھی عاصل کی، حالا نکہ انہیں شروع سے ہی انگریزی زبان اور انگریزوں سے منافرت تھی۔ان کی طبیعت بچپن ہی سے حب الوطنی کی طرف مائل اور غیر ملکی افتدار سے بیزار تھی۔وہ مشرقی علوم و حکمت کے پرستار اور اپنی مادری زبان کے شیدائی تھے۔ علی گڑھ میں قیام کے دوران مائل اور غیر ملکی افتدار سے بیزار تھی۔وہ مشرقی علوم و حکمت کے پرستار اور اپنی مادری زبان کے شیدائی تھے۔ علی گڑھ میں قیام کے دوران ان کی ذہنی و فکری صلاحیتوں کو نکھرنے کاموقع ملا۔ یہاں کی فضا اور ماحول نے ان کے جذبات واحساسات میں شدت اور استخام پیدا کیا۔

یہیں رہ کر ان کے خیالات میں پختگی اور غور و فکر میں سنجیدگی اور متانت پیدا ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ بجنوری اپنے معاصرین میں قدرو منزلت کے مرتبہ پر فائز ہوئے اور انہیں اعتبار کی نگاہ سے دیکھا گیا۔اسی اعتبار واستناد کے سبب ہی علی گڑھ کالج میں ہونے والی اسٹر انک کاسر براہ

بجنوری کو منتخب کیا گیا۔ جب1908 میں یو نین کلب کا انتخاب ہوا تو بجنوری بلامقابلہ نائب صدر منتخب کیے گئے۔ انھوں نے یو نین کے نائب صدر کی حیثیت سے نہ صرف اپنی ذمہ داریوں کو بحسن خوبی انجام دیا بلکہ نئی نئی سر گرمیوں کا آغاز کر کے اور تقریر و تحریر کے نئے مقابلے اور اہم موضوعات پر سمینار اور مباحثوں کا انعقاد کر کے اس عہدے کو شرف مجنثا۔

عبدالر حمن بجنوری کے والد خان بہادر قاضی نورالاسلام انگریزی حکومت کے زیر نگیں کوئے میں انجینئر کے عہدے پر فائز

ہے۔ اس لیے بجنوری بھی حصولِ تعلیم کی غرض ہے والد کے ہمراہ کوئیے چلے گئے۔ بجنوری کے والد مشرقی علوم کے ساتھ انگریزی کی اچھی
استعداد رکھتے تھے اور اپنی صلاحیتوں کی بناپر انگریزی حکومت کے اعلیٰ عہدوں پر فائز رہے بیز نخان بہادر' کے اعزاز ہے بھی سر فران

ہوئے۔ وہ اپنے بیٹے کی تعلیم و تربیت اور پرورش و پر داخت اپنی نگرانی میں کر ناچاہتے تھے ۔ تعلیم کے تئیں فکر مند ہونے کی وجہ ہے اٹھوں

ہوئے۔ وہ اپنے بیٹے کی تعلیم کے بینوری نے بہیں رہ کر کوئی بائی اسکول ہے 1902 میں دسویں جماعت کا امتحان پاس کیا۔ اس وقت ان

نے بجنوری کو اپنے پاس بلالیا۔ چنانچے بجنوری نے بہیں رہ کر کوئی بائی اسکول ہے 1902 میں دسویں جماعت کا امتحان پاس کیا۔ اس وقت ان

ک عمر محض ستر ہمال تھی۔ پھر اعلیٰ تعلیم کے لیے اٹھوں نے علی گڑھ کا سٹر کیا اور محمد ن اینگلو اور نیٹل کا لیج میں داخلہ لیا۔ 1904 میں افوں

نے علی گڑھ کا کی کے توسط سے الہ آباد یونیور سٹی ہے انٹر اور 1906 میں بی۔ اے کے امتحانات پاس کیے۔ علی گڑھ کی مفاان کو بہت

نے علی گڑھ کا گڑھ کا کے کہ دوران قیام انہیں اپنی فطری صلاحیتوں کو کھارنے کا موقع ملا۔ انھیں لا کتی اساتذہ ہے کسب فیض کی

سعادت نصیب ہوئی اور تہذیب یافتہ افراد کی صحبت سے اکساب کرنے کا موقع ملا۔ اس کے بعد اس کا کی تعلیم کے دوران انھیں کئی محبر
ایل بی کا امتحان پاس کیا۔ وہ علی گڑھ کا کی کے ہونہار اور ذہیں طالب علم کوریا جاتھا جو یونین کے مباحثوں کے دوران انگریزی زبان میں بہترین

ہیر الڈکا کس (Horoldcox) نے کیا تھا۔ یہ ہر سال اس طالب علم کوریا جاتھا جو یونین کے مباحثوں کے دوران انگریزی زبان میں بہترین

## سیاسی سرگرمی:

علی گڑھ قیام کے دوران طلبا اورانظامیہ کے در میان بعض اختلافات کے سبب 1907 میں کالج کو بند کرنا پڑا۔ یہ انگریزوں کے خلاف طلباء کی اسٹر انک تھی جوپانچ ماہ تک جاری رہی تھی۔ اس اسٹر انک کی پاداش میں چند طلباء کا کالج سے اخراج کر دیا تھا۔ طلباء کی مر گرمیوں میں بجنوری بھی پیش پیش بیش سے جس کی سزا کے طور پر انہیں بھی کالج سے زکال دیا گیا۔ اس کی مخالفت میں طلباء نے اسٹر انک کر دی جس نے بعد میں شدید صورت اختیار کرلی۔ رفتہ رفتہ کالج کے پر نہل ارچیولڈ اور طلبا کے در میان اختلافات بڑھتے ہی گئے۔ اس دوران حکیم اجمل خال، مولوی سمتے اللہ اور کالج کے سکریٹری نواب محسن الملک نے مصالحت کی کوششیں کیں لیکن پر نہل کے سخت رویے کی وجہ سے تمام کوششیں ناکام رہیں۔ طلباکا کہنا تھا کہ اخراج شدہ طلباسزا کے مستحق نہیں ہیں جب کہ پر نہل صاحب ان کو سزا دینے کے لیے مصر سے۔ بعد میں محسن الملک کے کہنے پر 19 رفروری 1907 کو اخراج شدہ طلبامعا فی نامہ داخل کرنے پر رضامند ہوگئے۔ طلباء نے معافی نامہ بھی لکھا لیکن اس کے باوجود پر نہل راضی نہ ہوئے۔ اس طرح یہ اختلاف پر نہل اور ٹرسٹیوں کے در میان منتقل ہو گیا۔ آخر کا دغلام حسین، عبدالرحمن بجنوری، تصدق احد شروانی، قاضی عبدالعزیز، گور کھ ناتھ، محمد حسین انبالوی اور سید محمود کو کالج سے بے دخل کار غلام حسین، عبدالرحمن بجنوری، تصدق احد شروانی، قاضی عبدالعزیز، گور کھ ناتھ، محمد حسین انبالوی اور سید محمود کو کالج سے بے دخل

کر دیا گیا۔ ان کے علاوہ اور بھی دیگر طالب علموں کا اخراج عمل میں آیا۔ ان میں بعض طلباء نے اپنی صلاحیتوں کی بنیاد پر بہت شہرت پائی۔ بجنوری بھی اپنی سیاسی اور انتظامی امور میں مہارت کے سبب بہت مشہور تھے۔

اپنی انظامی صلاحیتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے بجنوری نے کالج کے دورانِ قیام ہی میں کالج کے علمی، تعلیمی اورانظامی معاملات میں دلچیسی لینا شروع کر دیا تھا۔ وہ ملکی اور قومی معاملات میں بھی دلچیسی رکھتے تھے۔ ان کے اندر بچین ہی سے حب الوطنی کا جذبہ مو جزن تھا، وہ وطن اور اہل وطن سے محبت کرتے تھے۔ سیاسی اور تنظیمی امور میں دلچیسی کے سبب انھوں نے تصدق احمد شروانی، سید محمود اور عبد الرحمن صدیقی کے ساتھ مل کر'اخوان الصفا' کے نام سے ایک جماعت تشکیل دی جس کا مقصد طلبا کو انگریزوں کی مرعوبیت سے نجات ولانا، ان میں حب الوطنی کے جذبات پیدا کرنا اور اور غلامی سے نجات حاصل کرنا تھا۔ وہ حریت پیند انسان تھے اور آزادی کو غلامی پر بدر جہا ترجیح میں حب الوطنی کے جذبات پیدا کرنا اور اور غلامی سے نجات حاصل کرنا تھا۔ وہ حریت پیند انسان تھے اور آزادی کو غلامی پر بدر جہا ترجیح میت تھے۔

1909ء میں عبد الرحمن بجنوری علی گڑھ سے ہیر سٹری کی مزید تعلیم حاصل کرنے لیے 1910 میں انگلتان چلے گئے۔ وہال لئکنز ان (LinconIn's Inn) میں ہیر سٹری کا امتحان نہایت کامیابی کے ساتھ پاس کیا۔ اس کے بعد انھوں نے انگلتان میں ہی انگریزوں کے خلاف کام کرنا شروع کر دیا۔ اس کے ساتھ ہی انھوں نے تعلیم کو خیر باد نہیں کہا بلکہ مزید تعلیم حاصل کرنے کے لیے جرمنی کارخ کیا۔ جرمنی میں انھوں نے فرائی برش یونیور سٹی سے ڈاکٹر بیٹ کی ڈگری حاصل کی۔ اس سلسلے میں انھوں نے "اسلامی قانون کے ماخذات" کیا۔ جرمنی میں انھوں نے فرائی برش یونیور سٹی سے ڈاکٹر بیٹ کی ڈگری حاصل کی۔ اس سلسلے میں انھوں نے "اسلامی قانون کے ماخذات" کے عنوان پر پی انٹی۔ ڈی کامقالہ جرمنی زبان میں تحریر کیا۔ اس مقالہ کو انھوں نے اپنے والد محترم کے نام معنون کیا کیونکہ بجنوری کی تعلیم میں ان کے والد کا بڑا عمل دخل تھا۔ وہ چاہتے تھے کہ بجنوری ان کی زندگی میں ہی اتنی تعلیم حاصل کریں جس کی مثال نوادرات میں شامل ہو۔ اس مقالہ پر بجنوری کو 1933 میں ڈی جے کی ڈگری بھی تفویض ہوئی اور 1931 میں مقالہ پر بجنوری کو 1933 میں ڈی جے کی ڈگری بھی تفویض ہوئی اور 1931 میں مقالہ پر سوسائی آف کمیر یؤ اسٹری آف لاہالینڈ نے فیلوشپ جاری کی نیز جرمنی کی فرائی ورگ یونیور سٹی کا مستحق قرار دیا۔

(University of نے کا مستحق قرار دیا۔

مغربی ممالک کے قیام کے دوران ہی بجنوری نے مختلف ممالک کاسفر اختیار کیا۔ اس سلسلے میں وہ ترکی میں بھی قیام پذیر رہے۔ وہاں انھوں نے ترکوں کے جذبہ کریت کو بغور دیکھا، سمجھا اور اس سے متاثر ہوئے۔ انھوں نے وہاں کے سربر اہانِ مملکت سے ملا قاتیں کیں۔ اسی کڑی میں وہ استنبول بھی گئے اور وہاں کے سیاسی، معاشر تی اور معاشی حالات سے آگاہی حاصل کی۔ اس کے علاوہ روم، مصر اور اٹلی کی سیر کرتے ہوئے وہاں کے مشہور مقامات کی زیارت کی۔ ایتھنز، زیورخ اور نیوزی لینڈ کی سیاحت کے بعد وہ ہند وستان واپس آئے اور تلاشِ معاش میں سرگر داں ہوگئے۔ ان اسفار کی روداد جو انھوں نے خطوط کی شکل میں مکتوب الیہم کوروانہ کی وہ 'باقیات بجنوری'، نخواب' اور 'بلغار یہ میں اسلام' وغیرہ میں دیکھی جاسکتی ہے۔ ان کے خطوط علمی، ادبی، تغلیمی، سیاسی اور اصلاحی نوعیت کے ہیں۔

بجنوری1914 میں ہندوستان واپس آئے تو قانون کی اعلیٰ ڈگری ہونے کے باوجود درس و تدریس کی خدمات کو ترجیح دی۔ وہ علمی واد بی میدان میں اپنی صلاحیتوں کو استعال کرناچاہتے تھے تا کہ ملک و قوم کو ان سے فائدہ پنچے۔ان کی خواہش تھی کہ علی گڑھ کے کالج میں ہی انہیں درس و تدریس کی خدمات مل جائیں تا کہ وہ کیسوئی سے علمی ذوق کی تسکین کر سکیس۔ علی گڑھ ان کی روح میں رچابسا تھا۔ انہیں مادرِ

علمی علی گڑھ سے غیر معمولی دلچیبی تھی۔ ان کاخیال تھا کہ اس قبیل کی کئی یونیورسٹیاں قائم کی جانی چاہئیں، یہی وجہ ہے کہ جب یونیورسٹی کا قانون بناتو ڈاکٹر بجنوری نے بھی دہرہ دون میں ایک منصوبہ بنایا اور اپنے احباب خصوصاً شعیب قریش، عبیدالر حمن سندھی، ڈاکٹر سید محمود کواس منصوبے میں شریک کیا پھر یونیورسٹی کے ڈھانچے کو ترتیب دینے کے لیے جب سمیٹی تشکیل دی تو اس کامشاورتی جلسہ امر وہہ میں کرنے کی خواہش ظاہر کی۔وہ علی گڑھ کی تہذیبی وعلمی روایات سے بہت آسودہ خاطر تھے لیکن علی گڑھ میں انہیں تدریبی خدمات میسر نہ آسکیں اور آخر کار وکالت میں زور آزمائی کرنی پڑی۔

جوپال میں بجنوری کادوسرااہم کارنامہ ایک ایسے کالج کا قیام تھاجس میں متوسط طبقے کے طلبا کے لیے کم خرج میں اعلی تعلیم حاصل کرنے کا انتظام ہو۔ اس اسکیم پر نواب زادہ حمیداللہ خال، عمادالملک سید حسین بلگرامی، حکیم اجمل خال، مفتی محمہ انوار الحق، جسٹس عبدالرجیم، بیر سٹر محمہ نسیم اورسید علی امام اور عبدالرجمن بجنوری نے دستخط کیے۔ اس کالج کانام سلطانیہ کالج تجویز کیا گیا۔ یہ کالج دہرہ دون میں قائم ہوناتھا جس کے لیے نواب سلطان جہال نے چار لاکھ روپے دینے کی منظوری دی تھی۔ بجنوری نے اس کالج کے قیام کے اغراض ومقاصد پر تفصیلی بحث کے ساتھ منشور کا مسودہ مرتب کیا اور بجٹ بھی تیار کرلیاتھا لیکن انگریزی حکومت کے حکام کی تائید حاصل نہ ہونے کے سبب کالج کے قیام کا منصوبہ پایہ بیکھیل تک نہ بہنچ سکا۔ بجوپال قیام کے دوران بجنوری کی نظر سے "دیوان غالب" گزرا۔ اس پر انہوں نے مبسوط مقدمہ تحریر کیا، جو بعد میں "محاس کلام غالب" کے نام سے شاکع ہوا۔"محاس کلام غالب" میں گویا دریا کو کوزے میں نہیں آسکا۔ اس کے علاوہ انھوں نے کلام غالب کی تحقیق کر کے گیا ہے اور آج بھی غالب پر اتناکام ہونے کے باوجوداس پایہ کامقالہ وجود میں نہیں آسکا۔ اس کے علاوہ انھوں نے کلام غالب کی تحقیق کر کے دیوان غالب کا ایک معیاری ایٹر لیش بھی شائع کرنے کا منصوبہ تیار کیا۔ دیوان غالب کا ایک معیاری ایٹر لیش بھی شائع کرنے کا منصوبہ تیار کیا۔

قیام بھوپال کے دوران ہی بجنوری نے انجمن ترقی اردو کو مفید اور کار آمد ادارہ بنانے کے سلسلہ میں رغبت دکھائی۔ انہوں نے اردو زبان وادب کے فروغ اور اردو کے علمی واد بی سرمایے میں اضافہ کرنے کی غرض سے بعض تجاویز پیش کیں۔ اس سلسلے میں وہ مولوی عبدالحق کو تعاون دیتے رہے، جس کا اعتراف مولوی عبدالحق نے انجمن کی 1916 کی رپورٹ میں کیاہے۔

#### شادی:

عبدالرحمن بجنوری کی شادی 1908 میں ان کی مامول زاد بہن جیلہ بیگم سے ہوئی۔ یہ بجنوری کا ایک حسین فیصلہ تھا جس کے لیے انھوں نے اپنی شر افت نفس کا ثبوت پیش کیا۔ دراصل جملہ بیگم کی شادی ان کے چپازاد بھائی نصیر الدین سے ہوئی تھی لیکن سوئے اتھاق ایک سال کے بعد نصیر الدین کا انتقال ہو گیا۔ جملہ بیگم کے لیے یہ ایک المیاتی دور تھا، ایسے وقت میں بجنوری ان کے لیے رحمت بن کر آئے۔ انہوں نے اس خیال سے کہ ان کی زندگی اذبت نہ بن جائے، معاشر ہ اور خاندان والوں سے مخالفت کر کے جمیلہ بیگم سے شادی کا فیصلہ کیا۔ چونکہ بجنوری ایک مصلح مز اج رکھتے تھے۔ اس سلسلے میں وہ سر سید سے متاثر تھے اور امت کی جو اصلاح کرنا چاہتے تھے اس کی ابتدا انھوں نے خود این عمل سے کی۔

#### ادنی خدمات:

ڈاکٹر عبدالر حمن بجنوری ابتدائی سے انتہائی ذہین و فطین، طباع، متین اور غورو فکر کرنے والے انسان سے۔ان کو علم وادب کا ذوق ورث میں ملا تھا۔ ان کی ذہانت و فطانت کو وسیع مطالعہ نیز فلسفیانہ سوچ و فکر نے اس ذوق وشوق میں مزید اضافہ کر دیا۔ انہیں اردو سے بے پناہ محبت تھی اور اس کے سرمائے پر وہ فخر کرتے تھے۔وہ اردوزبان کے عاشق اور اس کے ادبی سرمائے پر وہ فخر کرتے تھے۔وہ اردوزبان کے عاشق اور اس کی کو دور کرنے کے معتقد تھے۔ اس کے باوجود اخھیں اردوزبان میں علمی وسائنسی نوعیت کے ذخیرے کے فقد ان کا احساس بھی تھا۔وہ اس کی کو دور کرنے کے وہ خواہاں سے تاکہ زبان علمی اور سائنسی معلومات سے بھی مالا مال ہو سکے۔ اس سلسلے میں انھول نے محض مشورے نہیں دیے بلکہ علمی موضوعات پر مقالات لکھ کر دو سروں کو اس جانب متوجہ کرنے کی سعی کی۔ اردومیں علمی موضوعات کے اضافے کے سلسلے میں انھوں نے مسئلہ ارتقا پر ایک تصنیف مرتب کرنے کا ارادہ کیا تھا۔وہ 'انجو کی تھا۔ وہ 'انجو کا اردو کے معلی 'سے وابستہ ہو کر اس کی سرگر میوں میں حصہ لیتے تھے۔

عبدالر حمن بجنوری نے اپنی تحریری سرگر میوں کی ابتدا ترجے سے کی تھی۔ ان کاپہلا مضمون 'بیوی کا انتخاب' انگریزی مضمون کا ترجہ تھا جو 'مخزن' کے مئی 1904 کے شارہ میں شائع ہوا۔ یہ مضمون مقالات بجنوری میں شامل ہے۔ مخزن کے (جون 1904) شارے میں ایک اور ترجمہ 'تحا نف زندگی' کے عنوان سے شائع ہوا۔ وہ ار دومیں علمی ذخیر ہ کے اضافہ کے تحت ترجے کے حامی تھے۔ یہی وجہ ہے کہ جب 1907 کے اوا خرمیں علی گڑھ میں مولوی حمیدالدین اور مولوی وحیدالدین سلیم کی سرکر دگی میں 'انجمن متر جمین' کے نام سے انجمن قائم ہوئی تو بجنوری نے اس کی پر زور تائید کی۔ انھوں نے اس میں اپنی شمولیت بھی درج کر ائی۔ وہ انجمن ترقی ار دوکے کاموں کے سلسلے میں ترجے کی اہمیت وافادیت اور ضرورت پر مسلسل زور دیتے رہے۔ انھوں نے اس کا عملی ثبوت ٹیگور کی 'اگیتا نجلی' کے بعض حصوں کا ترجمہ کرکے دیا۔ ترجموں کے بعدان کا تخلیقی مضمون 'بڑھا مصور' کے عنوان سے فروری 1905 کے مخزن میں شائع ہوا۔ مولانا حالی پر ان کا ایک تقید کی مضمون رسالہ 'زمانہ' کانچور کے جنوری 1907 کے شارے کی زینت بنا۔ علمی موضوعات پر ان کے بیشتر مقالات 'انجمن اردوکے تاروکے منوری مضمون رسالہ 'زمانہ' کانچور کے جنوری 1907 کے شارے کی زینت بنا۔ علمی موضوعات پر ان کے بیشتر مقالات 'انجمن اردوکے تاروکے منوری مضمون رسالہ 'زمانہ' کانچور کے جنوری 1907 کے شارے کی زینت بنا۔ علمی موضوعات پر ان کے بیشتر مقالات 'انجمن اردوکے تاروک

معلی' کی نشستوں میں پیش کیے گئے۔ مقالے کا سلسلہ 'مسئلہ ارتقااور مسئلہ کون' سے شروع ہواتھا۔ یہ مقالہ بعد میں علی گڑھ منتھلی میں شائع ہوا۔ علمی موضوع کے سلسلے میں ان کاایک مضمون علی گڑھ منتھلی میں شائع ہوا جس میں نظام عصبی اور مذہب کے مابین رشتے کوواضح کیا گیاہے۔

بجنوری کی علمی، ادبی، تحقیق، و تقیدی صلاحیتیں 'باقیات بجنوری ' (1940) میں دیکھی جاسکتی ہیں جو مکتبہ جامعہ نئی دہلی ہے، پر وفیسر رشید احمد صدیقی کے تعارف کے ساتھ شائع ہوئی۔ اس میں تین مضامین، 17 مکاتیب، اور 14 مکمل منظومات شامل ہیں۔ مضامین کے عنوانات (1) گیتا نجلی (2) وضع اصطلاحات علمیہ اور (4) سیر لکھنو ہیں۔ بجنوری کی دوسری کتاب 'یادگار بجنوری' ہے، جے ان کے فرزند نے مرتب کیا تھا۔ اس میں محمد فاتح فرخ کا مقدمہ شامل ہے جس پر 2 اپریل 1946 درج ہے۔ اس میں مولوی عبد الحق کا تعارف بھی شامل ہے۔ یہ مجموعہ سول اینڈ ملٹری پر ایس کراچی (Civil and Military Press, Karachi) سے شائع ہوا۔ اس میں دس مضامین، 11 مکاتیب، 3 نظمیں اور گیتا نجلی عنوان کے تحت بعض اشعار اور مولوی عبد الحق کے نام ایک خط شامل ہے۔ زیر نظر کتاب میں شامل دس نگار شات کے عنوانات حسب ذیل ہیں: (1) اردو زبان کی ترقی کے متعلق چند خیالات (2) ہوی کا امتخاب (3) ہڑھا مصور (4) مسئلہ ار نقا اور مسئلہ کون (5) خواب (6) حالی (7) میل جول (8) لندن (9) متخذ فیڈ ہے کی شخصی (10) شخافہ زندگی۔

اس طرح ہم کہہ سکتے ہیں کہ 'باقیات بجنوری' او<mark>ر</mark> 'یاد گار بجنوری ' میں بجنوری کی نگار شات اور تخلیقات کا بیشتر سرمایہ محفوظ کر دیا گیاہے۔صرف تین تحریریں ایسی ہیں جو ان مجموعوں می<mark>ں شامل نہیں ہیں،</mark> جو درج ذیل ہیں:

- (1) دسر ویامین اسلام<sup>،</sup> مطبوعه جمدر د د بلی 11،و<mark>13</mark>رجون <mark>1</mark>913
- (2) 'بلغاريه ميں اسلام' مطبوعه جمدرد،24،24،و28جون 1913
- (3) ' ند بهب وعلم' مطبوعه رساله 'معلومات' لکھنو'، شاره اکتوبر نومبر 1915

بجنوری نے اردوزبان کے علاوہ انگریزی اور جرمنی زبانوں میں بھی اپنی یاد گار تخلیقات چپوڑی ہیں۔ وہ کئی زبانوں میں درک رکھتے سے۔ ان کے ڈاکٹریٹ کامقالہ 'اسلامی قانون کے ماخذات '(Sources of Islamic Juris-Prudence) جرمنی زبان میں ہے جس سے ان کی جرمنی شناسی کا ثبوت ملتا ہے۔ مثنویات اقبال پر ان کا فکر انگیز مقالہ ڈاکٹر نکلسن کے اسر ارِخودی کے ترجے سے قبل ایک انگریزی رسالہ 'ایسٹ اینڈویسٹ '(جمبئی) میں اگست 1918 میں شائع ہو چکا تھا۔

عبدالرحمن بجنوری نے نثر کے علاوہ نظم میں بھی اپنے تخلیقی جوہر دکھائے ہیں۔انھوں نے نظم گوئی کا آغاز طالب علمی کے زمانے میں کیا تھا۔ان کی نظم ' قانون فنا ' مخزن مارچ 1907 میں شائع ہوئی تھی لیکن ان کی شاعر انہ حیثیت ان کی وفات کے بعد سامنے آئی۔انھوں نے ٹیگور کی گیتا نجلی کا اردو میں ترجمہ کیا۔ "باقیات بجنوری" میں 14 نظمییں شامل ہیں۔انھوں نے ترکی زبان کی نظموں کو بھی اردو میں منتقل کرنے کا کام کیا۔عبد الرحمٰن بجنوری کی نظموں میں، معلم الملکوت، ناہید، ہندوستان، دعا، یاد گل، موسیقی، مجذوب، صبح بنارس، بچواور برٹے اور بڑے (یونانی گیت کا ترجمہ)، شمع و پر وانہ، نٹ راجا، شیو جی کار قص اور کو کل شاعری کی شعریات پر پوری اتر تی ہیں۔ بجنوری کی طویل نظم "معلم الملکوت" اقبال کی نظم" جبریل وابلیس" سے دس سال قبل لکھی گئی۔ کہا جا تا ہے کہ اقبال نے نظم" معلم الملکوت" سے متاثر

ہو کر" جبریل وابلیس" لکھی تھی۔علامہ اقبال نے بجنوری کو اسلامی تہذیب کا دانشور کہہ کر انھیں خراج تحسین پیش کی ہے۔

بیرسٹر آصف علی کے مضمون 'اوج سخن' میں بجنوری کی پانچ نظمیں (1) ناہید (2) ہندوستان (3) موسیقی (4) مجذوب (5) شمع و پروانہ کاذکر ملتاہے۔اس کے علاوہ رسالہ 'اردو' میں بجنوری کی درج ذیل نظمیں شائع ہوئیں: 'نٹ راجا' جنوری (1924)،'صبح بنارس' اپریل (1925)،'معلم الملکوت' جولائی (1926)،'اجنبی' جولائی (1928)، 'دعا' اگست (1927)، 'یادگل' عید نمبر (1927) اور 'داعی اجل' (ٹیگور کی تخلیق کا ترجمہ) عید نمبر (1928) کے 'نیرنگ خیال 'لاہور میں شامل ہوئیں۔

نظم ناہید، ہندوستان، موسیقی، مخدوب، شمع و پروانہ، صبی بنارس، معلم الملکوت، اجنبی، دعااور یادگل باقیات بجنوری میں شامل کی گئی بیں جب کہ نٹ راجابا قیات بجنوری میں شامل ہے۔ 'داعی اجل' دونوں مجموعوں میں نہیں ہے۔ ان منظومات کے علاوہ 'باقیات بجنوری میں فد کورہ 4 نظمیں شامل ہیں، جن کے عنوانات (1) بیجے اور بڑے (2) ڈارون (3) بندے ماتر م (4) ترکی قومی گیت ہیں۔ باقیات بجنوری میں فد کورہ نظموں کے علاوہ ایک قطعہ 'رنگ مانند بشب' ٹیگور کی گیتا نجل کے ترجمہ پر مشتمل چند شعر (جو گیتا نجل کے تبصرے میں شامل کیے گئے ہیں) اور بائیس اشعار اور ایک مصرع مزید شامل ہیں۔

مقالات اور منظومات کے علاوہ بجنوری کے مکانیب ادبی اہمیت کے حامل ہیں۔ان کے مطالعے سے مصنف کی باریک بینی، غیر معمولی قوت مشاہدہ،وسعت نظری اور عمین غورو فکر کے علاوہ ان کی مذہبی، تہذیبی،معاشرتی اور سیاسی بصیرت کا پیۃ چلتا ہے۔ چو نکہ یہ خطوط دیار غیر سے لکھے گئے ہیں،اس لیے ان میں بیرون ممالک کے سیاسی، تدنی اور ثقافتی معلومات اور حالات سے آگاہی ہوتی ہے۔ بجنوری کے وہ خطوط دیار غیر سے لکھے گئے ہیں وہ بھی ان کی علمی، کے وہ خطوط جو ہندوستان میں رہ کر علمی واد بی ہستیوں خصوصاً مولوی عبد الحق اور آصف علی وغیرہ کو ارسال کیے گئے ہیں وہ بھی ان کی علمی، ادبی اور زبان کے مختلف معاملات پر عمیق ووسیع اور سنجیرہ غورو فکر کے غماز ہیں۔ان کے بیشتر خطوط باقیات بجنوری اور یاد گار بجنوری میں شامل ہیں۔

#### وفات:

عبد الرحمن بجنوری کا قیام بھوپال کے دوران محض 33 برس کی کم عمری میں 7 نومبر 1918ء کو انتقال ہوا۔ انہیں بھوپال کی لال گھاٹی قبرستان میں سپر د خاک کیا گیا۔ ان کی موت انفلو کنزامیں مبتلا ہونے کے سب واقع ہوئی۔ اس عہد میں انفلو کنزا کی دبانے پوری د نیا کو اپنی گرفت میں لے رکھا تھاجس کی وجہ سے د نیا بھر میں دو کروڑ افر اد جال بحق ہوئے تھے۔ کہاجا تا ہے کہ غالب نے وبائے عام میں مر ناپہند خبیں کیا تھا مگر ان کے نقاد اور مداح ڈاکٹر بجنوری اردو کے وہ اولین اہل قلم ہیں جن کا انتقال وبائے عام میں ہوا۔ انھوں نے بہت مختصر زندگی بائی لیکن اردو ادب کے لیے وہ صدیوں پر محیط کام چھوڑ گئے۔ اس مختصر مدت کے سبب گو ان کی نگار شات کا ذخیرہ کم ہے پھر بھی ان کی کا وشوں کو دکھ کر اندازہ ہو تا ہے کہ انھوں نے اپنی تحریروں میں نہ صرف شعر وادب کو موضوع بنایا بلکہ فلسفہ، مذہب، سیاست، سائنس، کا وشوں کو دکھ کر اندازہ ہو تا ہے کہ انھوں نے اپنی تحریروں میں نہ صرف شعر وادب کو موضوع بنایا بلکہ فلسفہ، مذہب، سیاست، سائنس، علی اور نگاہ دوررَ س تھی۔ انھوں نے جس موضوع پر بھی خامہ فرسائی کی اس کی تمام جزئیات اور نگاہ پر گفتگو کرتے ہوئے اس موضوع کا حتی اس کی تمام جزئیات اور نگاہ دوررَ س تھی۔ انھوں نے جس موضوع پر بھی خامہ فرسائی کی اس کی تمام جزئیات اور نگاہ یہ کوئی گوشہ تشنہ نہیں رہا۔ انھوں نے اپنی ذہانت، فکر انگیز کی اور علم وادب کے عمین ادراک و آگھی سے تنقید میں بھی حتی اس طرح اداکر دیا کہ کوئی گوشہ تشنہ نہیں رہا۔ انھوں نے اپنی ذہانت، فکر انگیز کی اور علم وادب کے عمین ادراک و آگھی سے تنقید میں بھی

اپنی انفرادیت کا ثبوت پیش کیا۔ انھوں نے اپنی مختصر زندگی میں علم وادب کے میدان میں جو کار ہائے نمایاں انجام دیے وہ ادبی تاریخ کی الیمی مثال ہے جس کی نظیر مستقبل قریب میں ملنا محال ہے۔ ڈاکٹر عبدالرحمن بجنوری علمی، ادبی، سیاسی، معاشرتی اورانتظامی امور کاایک معتبرنام ہمال ہے۔ وہ بیک وقت باریک بیں محقق، نکتہ رَس ناقد، اعلی مفکر، بے مثال مدبر، ماہر قانون داں، ماہر تعلیم، شعلہ بیاں مقرر، بلند پایہ مترجم، صاحب طرزنثر نگار اور شاعر تھے۔

## 15.2 'محاس كلام غالب كا تعارف

کلام غالب کا ایک نسخہ دیوان غالب جدید بھی ہے جو عرف عام میں نسخہ حمید ہید کے نام سے مشہور ہوا۔ ہیہ بات اس وقت کی ہے جب عبد الرحمن بجنوری ریاست بھویال میں امثیر تعلیمات اکی حیثیت سے مقیم سے۔ انہیں دنوں وہ المجمن ترقی کی طرف سے شائع ہونے والے دیوان غالب کے نسخ کی تر تیب واشاعت کا کام بھی انجام دے رہے سے۔ اس کام کا مقصد مرزا کے گم شدہ کلام کو تلاش کرنا اور غالب کی شاعری کے مختلف پہلوؤں پر مضامین کھوانا تھا۔ اس نسخ میں مرزاغالب کاوہ کلام شامل ہے جو انہوں نے اپنادیوان چپواتے وقت رد کر دیا شاعری کے مختلف پہلوؤں پر مضامین کھوانا تھا۔ اس نسخ میں مرزاغالب کاوہ کلام مفتی انوار الحق کے سپر دکیا گیا۔ اس نسخ کے سرورق کے تھا، لیکن اس کے شائع ہونے سے قبل ہی بجنوری کا انتقال ہو گیا اور نسخہ ممید ہے کا کام مفتی انوار الحق کے سپر دکیا گیا۔ اس نسخ کے سرورق کے بعد نواب حمید اللہ خان کا سرنامہ ہے۔ اس کے بعد مفتی انوار الحق کی تنہید اور اعبد الرحمٰن بجنوری مرحوم اسے عنوان سے ان ہی کے تاثرات بیں۔ بعد ازاں عبد الرحمٰن بجنوری کاوہ مضمون ہے جسے نسخ حمید سے قبل رسالہ اردو میں شائع کیا جاچکا تھا اور کتا بچہ کی صور ت میں بھی منظر عام پر آچکا تھا۔

حالی نے غالب تنقید میں کلام غالب کاموازنہ فارسی شعراسے کیا اور مقدمہ یاد گار غالب میں غالب کی شاعری میں مغربی خصوصیات تلاش کیں۔ حالی کے مطابق غالب کی فارسی شاعری اہل زبان اور ایرانیوں کے ہم پلہ تھی، بلکہ فارسی محاورہ ولفظیات کے التزام میں ان سے بڑھ کرتھی۔ لیکن فکری اعتبار سے ان کاکلام ایرانی شاعری کے جھوٹ اور مبالغہ سے مختلف جدید زمانہ کے مغربی نظریات کے مطابق تھا۔

بجنوری مغربی علم وادب، فلسفہ اور موسیقی و مصوری سے واقف تھے اور اس کے اہل تھے کہ غالب تنقید کارخ مغرب کی طرف موڑنے میں ایک اہم کر داراداکر سکیں۔ چنانچہ بجنوری نے غالب کا مطالعہ ایک آفاقی اور جدید شاعر کے روپ میں کیا اور اس کے لیے ضروری تھا کہ وہ کلام غالب کا موازنہ مغربی شعر اکے کلام سے کریں۔ اس طرح یہ کتاب حالی کی یادگار غالب کا شاسل بھی رہی اور اس سے آگے کی کڑی بھی اور اس سے مختلف بھی۔ بجنوری کی یہ کتاب غالب تنقید بلکہ اردو تنقید میں ایک سنگ میل ثابت ہوئی۔ اس بین کلام غالب کا مطالعہ بین ثابت ہوئی۔ اسے پڑھ کر لوگ عظمت غالب کے معترف بھی ہوئے اور متحیر بھی، کیوں کہ اس میں کلام غالب کا مطالعہ بردوش وولولہ عقیدت اور یقین واعتاد کے ساتھ کر ایا گیا تھا۔ غالب تنقید کے میدان میں 'یادگار غالب' کے بعد 'محاس کلام غالب' اہم کتاب ہے۔ اس کتاب میں درج ذیل موضوعات ہیں:

- کلام غالب کی الہامی کیفیت اور آفاقیت
  - کلام غالب کی موسیقیت
  - غالب کی شاندار عظمت کا امتیاز
  - o غالب کی پر کشش مشکل پیندی
    - الفاظ سازی کا کمال
- خود آفرید تشبیهات و استعارات کا استعال
  - o غالب کی شاعری میں مصوری
    - غالب اور مضامین فطرت
      - o سهل ممتنع اور حسیت
      - فلسفه وحدت الوجود
        - 0 روح اور ماده
          - ٥ مذبب
        - 0 اصل حیات
          - 0 موت
          - ننده ننده
          - ٥ تشكيك
        - o شراب و عشق
          - ٥ محاكات



ان موضوعات سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ بجنوری نے اپنے مقدمہ کے تقریباً نصف حصہ میں غالب کے فن اور بیش تر باقی نصف حصہ میں کلام غالب میں موجود فلسفہ کا جائزہ لیا ہے۔ مقدمہ کا اسلوب ، توضیحی اور تقابلی ہے۔ بجنوری بیش تر موضوعات کی ابتدا کسی ادعا سے کرتے ہوئے اس کی وضاحت کرتے جاتے ہیں۔ساتھ ہی حسب موقع وہ غالب کا اکابر شعرا اور دوسرے فن کاروں سے مواز نہ بھی کرتے جاتے ہیں۔

نفس مضمون کے لحاظ سے پورے مقدمے کو تین بڑے حصول میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا اور اہم حصہ براہراست غالب کے فکر وفن سے تعلق رکھتا ہے۔ دوسرے حصے میں دیگر شعرا اور فن کارول کے حوالے ہیں اور تیسرے کا تعلق شعر وسخن، فکر و فلفہ اور حیات و کائنات کے مجموعی مسائل سے ہے۔

## 15.3 محاس كلام غالب كا تنقيدي جائزه

اردو میں جمالیاتی تنقید کی ابتداء عبدالر جن بجنوری سے کی ہوتی ہے۔ بجنوری نے بہت تھوڑا سا تنقیدی سرمایہ چھوڑا ہے۔ ان کی دوکتابیں، محساس کلام عنالب اور باقیات بجنوری کے عنوان سے ہمارے بیش نظر ہیں۔ تنقیدی اعتبار سے باقیات بجنوری اتنی اہم نہیں۔اس کے مضامین میں محض گیتا انجلی پر لکھا ہوا مضمون کسی حد تک تنقیدی اہیمیت کا حامل ہے لیکن امحاس کلام غالب میں بجنوری اپنی تمام تر ناقدانہ صلاحیتوں کو بروئ کار لاتے ہیں۔انہوں نے بچھ تنقیدی معیار بھی وضع کیے ہیں جن کے تحت وہ غالب کے اشعار کو پر کھتے ہیں۔اس میں کوئی شبہ نہیں کہ محاس کلام غالب تنقیدی معیار بھی وضع کیے ہیں جن کے تحت وہ غالب میں وہ محاس نظر آتے ہیں جو دوسروں کے لیے ان کے کلام کی خصوصیات نہیں ہیں۔یہ بھی صحیح ہے کہ بجنوری غالب میں وہ محاس نظر آتے ہیں کہ ان کے آگے وہ کسی دوسرے کوشاعر نہیں گردانتے۔یہ بات نہیں ہیں۔یہ بھی صحیح ہے کہ بجنوری غالب سے اس درجہ متاثر ہیں کہ ان کے آگے وہ کسی دوسرے کوشاعر نہیں گردانتے۔یہ بات غور کرنے کی ہے کہ بجنوری غالب سے اس درجہ متاثر کیوں ہیں؟ یہ محض ذاتی پہند کا مسلہ ہے یا کلام غالب میں واقعی ایسے محاس ہیں جن سے متاثر ہوئے بغیر کوئی ذی شعور شخص نہیں رہ سکتا۔

یہ بات روزروشن کی طرح عیاں ہے کہ بجنوری سے قبل اردو ادب کو انگریزی نقد کے معیارات کے مطابق پر کھا جا رہا تھا۔ جدیدیت کی تحریک کے تمام نقاد و شاعر انگریزی ادب کے دلدادہ تھے اور یہ رویہ نو آبادیاتی تاثر (Hegemoney) کا نتیجہ تھا۔ انگریزوں کی حکمرانی کے باعث ہندوشانی اپنے ادب کو کمتر اور نضول سمجھنے گئے تھے۔ حالی جیسے دیدہ وراوردانش مندلوگ اس حکمرانی کے غلبے ہی باہر نہ آسکے اوراس قسم کا ادب پیدا کرنے پر زور دینے گئے جو انگریزی اصولِ انتقاد پر بنی تھا۔ ادب کی ہئیت اور مواد دونوں متاثر ہوئے۔ نظم کی مختلف روایتی شکلیں مثلث مخمس ، ترجیع بند، مثنوی اور غزل وغیرہ ناکام جیئیتیں خیال کی گئیں اور اس ادبی سرمائے سے گریز کیا۔ حالی نے غزل کو محض قصہ گل وہلبل اور داستان حسن و عشق خیال کیا۔

آگے بڑھے نہ قصہ عشق بتال سے ہم سب کچھ کہا مگر نہ کھلے رازدال سے ہم

غزل پر ان اعتراضات کے باعث ترسیل کے لیے جدید ذرائع اظہار تلاش کیے گئے۔ اب غزل کی جگہ نظم معریٰ ان (Blank Verse) اور نظم آزاد (Free verse)نے لی۔ مشاعروں میں طرحی اور موضوعاتی نظمیں کہی جانے لگیں۔ ان طرحی نظموں کا موضوع عام طور پر کوئی فطری منظر جیسے برسات یا ساجی مسئلہ ہوتا تھا۔ کلیات حالی میں ان عنوانات پر بہت سی نظمیں شامل ہیں مثلاً مسلمانوں کی تعلیم ، بر کھا رت ، نشاط امید اور خب وطن وغیرہ۔ یہ تبدیلی بھی یقینا انگریزی ادب کے اثر اور انگریزوں کے تسلط کے سبب نظر آتی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ ہمیں اینے ادیب اور نقادوں کے یہاں رومانوی رویہ بھی نظر آتا ہے جس کے تحت انگریزوں

کی حکر انی کے خلاف ماضی میں فرار کا رویہ دکھائی دیتا ہے۔ حالی ہی کی مثال لیجے کہ جو ایک طرف روایتی ادب سے گریز ول نے کرتے ہیں اور دوسری طرف مسلمانوں کو ان کا روش اور تابناک ماضی یاد دلاتے ہیں۔ یہ رویہ لاشعوری تھا۔ اگریزوں نے مسلمانوں سے حکومت حاصل کی تھی۔ اس کے سبب ان میں شکست خوردگی کا احساس پیدا ہو گیا تھا۔ اس احساس کے باعث مسلمان ایک طرف تو انگریزوں سے مغلوب و سرشار تھے اور دوسری طرف ان سے متنظر بھی تھے۔ جدیدیت کے اثر کے تحت شاعر وادیب اور نقادوں نے انگریزوں کے تئیں اس نظرت کو کم کرنے کی کوشش کی جس میں سرسید اور ان کے رفقاء نے خاص کردار ادا کیا۔ دوسری طرف یہ بھی کاوش ہوئی کہ مسلمانوں کو شر مساری کے تاریک گوشے سے باہر نگلنا چاہیے۔ اس کے لیے ان کا تابناک ماضی کو یاد دلایا گیا۔ حالی کی مسدس "مد و جز را سلام" کا یہی مقصد تھا۔ یہاں سے ادب میں ایک مقصدیت کا رویہ شروع ہوا جو انگریزی ادب کے اس رویے کی نفی تھا جس کے تحت ادب برائے ادب یا فن برائے فن کی تخریک جلا پاتی ہے۔ حالی کے ساتھ ساتھ ان کے دیگر ہم عصروں میں بھی یہ رویہ دکھائی دیتا ہے۔ اس دور کا ہر مشہور ادیب چی چاہتا تھا کہ مسلمانوں کو اس ذلت سے نکالا جائے۔ سرسید اور ان کے رفقائے کار اس کام میں بھینا بڑی حد تک کامیاب بھی چاہتا تھا کہ مسلمانوں کو اس ذلت سے نکالا جائے۔ سرسید اور ان کے رفقائے کار اس کام میں بھینا بڑی حد تک کامیاب بھی ہوئے۔ وہ چاہتا تھا کہ مسلمانوں کو اس ذلت سے نکالا جائے۔ سرسید اور ان کے رفقائے کار اس کام میں بھینا بڑی حد تک کامیاب بھی

ہندوستانیوں کے علاوہ ایک گروہ بیرونی ادیبول اور مورخوں کا تھا جو ہندوستان کے ادبی سرمائے سے باہر کے لوگوں کو روشناس کرانا چاہتا تھا۔ان میں سے بعض نے اس کام کو بخوبی انجام دیا۔ گارسال دتاسی، گریرین اور بانیان فورٹ ولیم کالج اس امر میں پیش پیش پیش بیش رہے۔ کیوں کہ ان کے یہاں تسلط (Hegemony) کا رویہ نہیں پایا جاتا ہے اس لیے انہوں نے بیش بہا مطالعہ کیا اور بے لاگ تنقید کی۔ان کی کاوشوں سے یہ ثابت ہوا کہ ہمارا روایتی ادب محض قصۂ گل و بلبل نہیں بلکہ اس سے آگے بہت کچھ ہے۔ان مغربی مصنفین نے اس ادبی سرمائے میں وہ نکات تلاش کیے جن کی طرف ہمارے ناقدوں کی نظر کبھی نہیں گئی تھی۔ان کاوشوں سے ہمارے ادبی سرمائے کی قدر و قیمت میں اضافہ ہوا۔منزلت بڑھی اور احترام کا جذبہ نیدا ہوا۔ نتیجناً ہندوستانیوں نے بھی دوبارہ اس سرمائے پر توجہ کی۔ عبد الرحمن بجنوری اسی قبیل کے نقاد ہیں۔

بجنوری کی تمام تر داخلیت تا ثراتی اور رومانوی رویے کے باوجود قابل قدر ہیں۔انہوں نے غالب کو مختلف مغربی اور مشرقی شاعروں ادیبوں اور فلسفیوں سے بہتر خیال کیا۔اس کا سبب ہمارے خیال میں یہ بیان کرنا تھا کہ ہمارے پاس بھی وہ ادبی سرمایہ ہے جس پر ہم ناز کر سکتے ہیں۔غالب ان میں سے ایک ہیں۔نہ صرف بجنوری بلکہ غالب کے بہت سے ایسے پرستار ہیں جو ان کو دنیا کا اگر عظیم ترین نہیں تو عظیم شاعر ضرور خیال کرتے ہیں اور اس میں بڑی حد تک حقیقت بھی ہے۔

بجنوری نے غالب کے یہاں جو کچھ تلاش کیا وہ محض خیال آرائی نہیں۔غالب کی شاعری سے ظاہر ہے کہ ان کے اشعار میں ایسے امکانات ہیں جن کو تلاش کیا جانا چاہیے۔ بجنوری نے ان امکانات میں سے کچھ تلاش کیے ہیں، مزید تلاش کیے جاسکتے ہیں۔اس سے کوئی اختلاف نہیں ہو سکتا کہ غالب ایک بھر پور شاعر ہے جس کے یہاں زندگی ہے اور زندگی نئے نئے زاویے اور امکانات پر محیط ہے۔

جمالیاتی تقید پر لکھنے والے اکثر لوگوں نے محاس کلام غالب کے پہلے جملے یعنی "ہندوستان کی الہامی کتابیں دو ہیں ، معتدس دید اور دیوان عنبالب، اور لوح سے تمت کس مشکل سے سوصفح ہیں لیکن کیا ہے جو یہاں حساضر نہیں، کون سانغہ ہے جو اسس زندگی کے تاروں مسیں بیداریاخواہیدہ موجود نہیں ہے" کو تاثراتیت اور داخلیت کی صریحی مثال بتایا ہے اور خیال کیا ہے کہ بجنوری غالب کے بارے میں اپنے تاثرات کو بالمبالغہ بیان کرتے ہیں۔ اس رائے سے کسی حد تک اتفاق کیا جاسکتا ہے لیکن بہر حال اس کو تاثراتیت کی بدنما مثال نہیں کہا جا سکتا۔ صرف بجنوری ہی نہیں بہت سے لوگ شاعری کو الہام تسلیم کرتے ہیں۔ اقبال کہتے ہیں کہ شاعری پیغیبری کے علاوہ کچھ نہیں۔ اگر ایساہے تو اس کے الہامی ہونے میں کسی کو کلام نہیں ہو سکتا ہے۔ بہت سے صوفیائے کرام کے اقوال سے بھی اس کی صدافت کا سراغ ملتا ہے۔ رومی نے جو پچھ مثنوی معنوی میں کہا ، سب البامی خیال کیا گیا۔ بیشتر لوگوں نے اس کو ایک ولی کے ذہن کی تخلیق مثار دیا۔

Lyrical Ballad کے دیبایچ میں اپنے شدید احساسات کے اچانک بہاؤ کو شاعری کہا "Poetry is the spontaneous overflow of powerful feelings."

و اس کا مقصد یہی بیان کرنا تھا کہ شاعری نوعیت کے اعتبار سے الہامی ہے۔ تھامس کارلائل نے اپنے مضمون On بیلیں کیں جن میں سب سے کمتر درجے کا پینمبر شاعر ہے۔ اس Heroes, Hero-worship میں پینمبروں کی مختلف اقسام بیان کیں جن میں سب سے کمتر درجے کا پینمبر شاعر ہے۔ اس سے بھی شاعری کے الہامی ہونے کے دعوے کو جلا ملتی ہے ۔ خلیل جبر ان نے اپنی کتاب The Prophet میں اس قسم کے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ ان کے علاوہ بھی ایسے بہت سے اہم نام ہیں جو شاعری کو الہامی کردار کاحامل مانتے ہیں۔

ندکورہ بالا سطور میں ان تمام مصنفین کا تذکرہ محض ہے واضح کرنے کے لیے کیا گیا کہ بجنوری غالب کے دیوان کو الہامی تسلیم کر کے کسی ناقدانہ جرم کے مر تکب نہیں ہوئے۔ رہی تاثر کی بات تو وہ محض اتنی ہے کہ بجنوری شاعری کی یہ الہامی خصوصیت دیگر شعراء میں کیول نہیں دیکھتے۔ یہ سوال محض ذاتی نوعیت کا ہے۔ داخلیت سے کوئی بھی نقاد کتنا ہی بچنا چاہے گریز نہیں کر سکتا۔ اس کی ذاتی پیند و نا پیند کسی حد تک اس کے نقد سے ظاہر ہو جاتی ہے اور یہی اصل میں وہ عضر ہے جو تنقید کو تخلیق بنا دیتا ہے۔ عبد الرحمٰن کی تنقید کہیں قواعد و ضوابط کے تحت نہیں ہوتی۔ وہ نقد کے جو بھی معیار طے کرتے ہیں ان کے خالق خود ہیں۔ لہذا ان کی تنقید تخلیقی تنقید ہے اور یہ ایک مثبت رویہ ہے۔ پہلے سے طے شدہ اصولوں کے تحت کسی ادب یارے کو یر کھا بھی نہیں جانا چاہیے۔

بجنوری کے محولہ بالا جملوں کو دو حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا حصہ " ہدوستان کی الہامی کتابیں دو بیں وید مقدس اور دیوان عنالب" تاثراتی یا داخلی ہو سکتاہے۔ بیشتر ناقدین نے اس کا تو اعتراف کیا ہے لیکن اس حصے کے حسن الفاظ پر غور نہیں کیا جس سے بات میں وزن اور چاشنی پیدا ہوتی ہے۔ جہاں تک ویدوں کا تعلق ہے ان کے مقدس یا الہامی ہونے میں کسی کو کلام نہیں تو پھر یہ اعتراض محض دیوان غالب پر صادر ہوتا ہے۔ شاعر اکثر اپنے کلام کوالہام

سے تعبیر کرتے ہیں۔غالب خود کہتے ہیں:

آتے ہیں غیب سے یہ مضامیں خیال میں غالب صریر خامہ نوائے سروش ہے

انیس نے کہا:

لگا رہا ہوں مضامین نو کے پھر انبار خر کرو مرے خرمن کے خوشہ چینوں کو

حالی جب آخری مرتبہ لاہور گئے اور ضعف کے سبب انجمن حمایت اسلام کے جلسے میں اپناکلام علامہ اقبال کو پڑھنے کو کہا، اس پر علامہ نے فی ابدیہہ بیہ شعر کہا:

گویا کہ میں نبی ہوں اشعار کے خدا کا الہام بن کے اترا مجھ پر کلام حالی

اسی طرح وئی ، میر ، سود آ کے یہاں اپنے کلام کے بارے میں اس قسم کے خیالات ان کے دواوین میں جگہ جگہ بھرے ہوئے ہیں تو پھر محض بجنوری کے اس خیال کو قابل اعتراض کیوں سمجھا جائے اور محض تاثراتیت کہہ کر کیوں مسترد کیا جائے۔ عربی اور فارسی دونوں کے اصول انتقاد میں آمد اور آورد کی بحث پرانی ہے۔ گو کہ بعض لوگوں نے آورد کو بہتر خیال کیا جائے۔ عربی شاعری میں اکثریت آمد کے حق میں ہے اور اسی کو شاعری کی روح خیال کیاجاتا ہے۔ آمد یقیناً الہام کے علاوہ کچھ اور نہیں ہے۔

جملے کا دوسرا حصہ "اوح سے تمت تک جو مشکل سے سو صفح ہیں لیکن کیا ہے جو یہاں حساضر نہیں ، کون سانغے ہے جو اسس زندگی کے تاروں مسیں بیدار یا خوابیدہ موجود نہیں ہے۔" قطعی لا گق اختلاف نہیں۔اس کو محض تاثر یا داخلیت سمجھنا صرف بجنوری کے ساتھ ہی نہیں غالب کے ساتھ بھی نا انصافی ہے۔ وہ تمام نقاد جنہوں نے غالب کا بھر پور مطالعہ کیا ہے،سب اسبات پر متفق ہیں کہ غالب زندگی کا شاعر ہے اور ایبا شاعر ہے جس کے یہاں زندگی کا ہر پہلو اور اس سے متعلق تجربہ ملتا ہے۔لہذا بجنوری جب اس کو اس عہدے پر فائز کرتے ہیں تو پھی بیب بات نہیں۔غالب کو محض حزن و ملال اور غم و آلام کا شاعر نہیں کہا جا سکتا۔نہ ان کو شوخی وظرافت کا شاعر کہا جا سکتا ہے۔غالب کے یہاں بیک وقت غم کی شدت بھی ہے، اور نہ بی انہیں مسرت و انبساط کے نفح الاپنے والا مغنی کہا جا سکتا ہے۔غالب کے یہاں بیک وقت غم کی شدت بھی ہے، احساس کی کسک بھی ہے ، شوخی وظرافت کا عضر بھی ہے اور مسرت و انبساط کے نفح بھی ہیں، ناز و ادا بھی ہے تغافل و تکرار بھی ہے ، روٹھنا منانا بھی ہے۔ ان کا محبوب گوشت پوست کا چاتا بھرتا انسان ہے، وہ کسی دوسری دنیا کی شے نہیں ہیا جہ وہ تقسیر بھی کرتا ہے، شر مندہ بھی ہوتا ہے، وہ روشتم بھی ہیں، وفا شعاری بھی ہے اور چیئر چھاڑ بھی کرتا ہے۔اس بنیاد ہی کہ خالب کا مختصر دیوان بہت سے شعراء پر غالب اردو کے دوسرے شاعروں سے مختلف اور منفر د ہے۔ بجنوری کا خیال صبح ہے کہ غالب کا مختصر دیوان بہت سے شعراء پر غالب اردو کے دوسرے شاعروں سے مختلف اور منفر د ہے۔ بجنوری کا خیال صبح ہے کہ غالب کا مختصر دیوان بہت سے شعراء

کے ضخیم دواوین سے بہتر ہے۔اس میں زندگی کے ہر پہلو کا تجربہ ہے اور اس سے کوئی منکر نہیں ہو سکتا۔ نیز یہ بھی کہ کسی دوسرے شاعر کے یہاں تجربے کی اتنی مختلف شکلیں (varieties) نہیں ملتیں۔

الہامی ہونے کے ساتھ ساتھ بجنوری ، غالب کی ایک اور خصوصیت کی طرف بھی توجہ دلاتے ہیں۔غالب کا مطالعہ کرنے والے تمام نقاد ان کی فصاحت و بلاغت سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے۔شاعری کے اصول انتقاد میں علم بدیع کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔جاحظ، ابن رشیق، ابن قتیبہ، جر جائی آور بہت سے عربی و فارسی نقادوں نے علم بدیع پر اظہارِ خیال کیا اور اس کو حسن کلام کا لازمی جزو بتایا ہے۔

فصاحت وبلاغت کامفہوم الفاظ کا صحیح استعال ہے۔ بہت سے مغربی نقاد (پیٹر، سوسکیر) اس بات پر متفق ہیں کہ الفاظ ایک دوسرے کے متر ادف نہیں ہوتے۔ ہر لفظ کا اپنا استعال ہے، اس کے اپنے معنی اور جگہ ہیں۔ بلاغت کے معنی ہیں کہ لفظ کو اس کی صحیح جگہ اور صحیح مفہوم میں استعال کیا جائے، جو شاعر اس کا خیال رکھتے ہیں ان کا کلام حسن الفاظ سے مزین ہوتا ہے۔ غالب کے یہاں بجنوری کویہ خصوصیت بدرجہ اتم نظر آتی ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ غالب کے اشعار میں ہر لفظ اپنی جگہ پر تگینے کی حیثیت رکھتا ہے۔ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ غالب نے جو لفظ جہاں استعال کیا وہیں استعال ہونا چاہیے، جس مفہوم میں استعال کیا اس حیثیت دیگر شاعروں کے یہاں بھی موجود ہے لیکن غالب کے یہاں معار بلاغت قدر بلند ہے۔ بعض او قات انہوں نے اپنے الفاظ خود تراشے ہیں۔ ایسامحسوس ہوتا ہے گویا صحیح مفہوم کے لیے صحیح تراشے ہوں۔ الفاظ ہیں۔ بجنوری نے غالب کی شاعری کو بوطیقا کے اصولوں کے مطابق پر کھنے کی کوشش کی ہے۔ بوطیقا دوسری قسم کی مطابق پر کھنے کی کوشش کی ہے۔ بوطیقا دوسری قسم کی شاعری کے خالطوں کا اطلاق غالب کی طرف اشارہ کرنا یقینا صحیح ہے۔

غالب اور گوئے کا موازنہ کرنے سے قبل عبد الرحمٰن بجنور کی اس وقت کی نسل پر ایک جائز اعتراض کرتے ہیں۔
ان کے خیال کے مطابق تنازع للبقاء کے سبب لوگ انگریز اور انگریزی سے اس درجہ متاثر ہیں کہ وہ اپنے ادب اوراپنی شاعری کو انگریزی اصول انقاد پر پر کھتے ہیں۔ یہ نادان نہیں جانتے کہ وہ اس عمل میں شدید غلطی کرتے ہیں۔ غالب کا مقابلہ شیسپیر، ٹینیسن اور دیگر شعر اسے کرتے ہیں اور خوش ہوتے ہیں۔ بجنوری کایہ خیال بالکل درست ہے۔انگریزی ادب کے اصول انقاد مشرقی ادب کے پر کھنے کے معیار نہیں ہوسکتے۔ مزاجاً دونوں میں بعد المشرقین ہے لیکن اپنی اسی تصنیف میں تھوڑی دیر بعدوہ غالب کا گوئے سے موازنہ کرتے ہیں۔اس موازنے میں وہ کسی حد تک حق بجانب ہیں اس کا فیصلہ اردواور جرمن جانے والا کوئی عالم ہی کر سکتا ہے۔لیکن بجنوری جو اعتراض اپنے ہم عصروں پر کرتے ہیں اس کی کوئی اساس نہیں رہ جاتی۔

بلاشبہ غالب اور گوئے دونوں ہی بڑے شاعر سے لیکن یہ خیال کہ دونوں پر شاعری ختم ہو گئ، محض داخلیت ہے اور کچھ نہیں۔شاعری اپنے اندر لا متناہی امکانات رکھتی ہے،کسی پراس کاختم ہوجانابعیداز قیاس ہے۔اس جملے کا صرف یہ مفہوم ہوسکتاہے کہ دونوں بہت بڑے شاعر ہیں اوران جیسا شاعران کی زبان میں دوسر اپیدا نہیں ہوا۔ بجنوری کا خیال صحیح ہے کہ

گوئے جرمن کاعظیم ترین شاعر ہے۔ اردو اور فارسی ادب میں اگر کسی سے اس کا مقابلہ کیا جا سکتا ہے تو شاید وہ غالب ہے۔

گوئے کی شاعری میں غالب کی طرح زندگی کے مختلف رنگ اور تجربات موجود ہیں۔ دنیا کے ہر نقاد نے گوئے کی فضیلت کو تسلیم کیاہے لیکن غالب اور گوئے کے مواز نے میں ایک مشکل ہے ہے کہ گوئے ڈرامائی شاعر ہے اور غالب خالص غزل کا شاعر ہے۔ ڈرامائی شاعری میں نظم کا عضر ہو تاہے اس میں تسلسل، مرکزیت اور کردار سازی کا عمل ہو تاہے۔ غزل کی طرح کا کوئی عضر نہیں ہوتا۔ تا ہم گوئے ایک بڑا شاعر ہے اور اس لیے غالب سے مماثل ہے کہ اس کے یہاں زندگی کے مسائل ہیں۔ غالب کی طرح غم وآلام، مسرت وانبساط، شوخی وظرافت، گریے وزاری، جبر و قہر غرض کہ ہر قسم کے جذبات گوئے کی شاعری میں بھی طبتے ہیں۔ بجنورانہیں تمام بنیادوں پر غالب کا گوئے سے موازنہ کرتے ہیں:

"غالب اور گوئے دونوں کی ہستی انسانی تصور کی آخری حدود کا پیتہ دیتی ہے۔ شاعری کا دونوں پر خاتمہ ہو گیا ہے۔ غلیق اور جدید خیالات ، حقیقت اور مجاز ، قدرت اور حیات کی کثرت ان کے دماغوں میں وحدت میں منتقل ہو کر وجو دیاتی ہے۔ وہ دونوں اقلیم سخن کے شہنشاہ ہیں۔ تہذیب، تدن، تعلیم ، تربیت ، فطرت گوئی، زندگی کا کوئی ایسا پہلونہیں جس پر دونوں کا اثر نہ پڑا ہو۔ "

بجنوری محاس کلام غالب میں ایک نہایت اہم بحث کی طرف اشارہ کرتے ہیں جو تقیدی اعتبار سے بھی اہم ہے اور عالمانہ اعتبار سے بھی۔ بجنوری کے خیال میں زبان ارضی ہے اور شاعری سادی لینی زبان جسم ہے اور شاعری روح، لیکن سوال بی پیدا ہوتا ہے کہ کیا زبان اظہار کی مکمل قدرت رکھتی ہے؟ بجنوری کے خیال میں شاعری جو کہ روحانی فعل ہے، صفحہ قرطاس تک آتے آتے تبدیل ہو جاتا ہے لینی جو کچھ روح محسوس کرتی ہے اس کا مکمل طور پر توکیا بہت کم اظہار ہو پاتا ہے۔ گویا کوئی بھی زبان خیال کے پورے طور پر اظہار کی قدرت نہیں رکھتی۔ یہی سبب ہے کہ اکثر شاعری میں اشکال کا عضر آجاتا ہے۔ عوام الناس شعر کی تہہ تک نہیں پہنچ پاتے۔شاعر پر اضحال اور ہذیان کا الزام لگاتے ہیں۔ اپنی کو تاہی شاعر کے سرمنڈتے ہیں۔ غالب اور گوئے دونوں ہی پر اس قسم کے الزام لگائے گئے۔ بالخصوص گوئے کے فاؤسٹ (Faust, a Tragedy) کے دوسرے ھے پر گوئے دونوں ہی پر اس قسم کے الزام لگائے گئے۔ بالخصوص گوئے کے فاؤسٹ (Faust, عبی وہی بامعنی ہے۔ اس میں تہہ داری ہے۔ غالب بھی اپنی اس مشکل پندی سے واقف ہیں وہ زبان کی اس بے چار گی سے بخوبی واقف ہیں اور جانے ہیں کہ داری ہے۔ غالب بھی اپنی اس مشکل پندی سے واقف ہیں وہ زبان کی اس بے چار گی سے بخوبی واقف ہیں اور جانے ہیں کہ داری ہے۔ غالب بھی اپنی اس مشکل پندی سے دوقی ہیں وہ زبان کی اس بے چار گی سے بخوبی واقف ہیں اور جانے ہیں کہ داری ہے۔ غالب بھی اپنی اس مشکل پندی سے بخوبی کی مثال دیتے ہیں۔

مشکل ہے زبس کلام میرا اے دل سن سن کے اسے سخوران کامل آسان کہنے کی کرتے ہیں فرمائش گویم مشکل و گرنہ گویم مشکل

کیکن اس کے علاوہ بھی غالب نے کئی اور جگہ ترسیل کی ناکامی کا اظہار کیا ہے۔

## گر خامثی سے فائدہ اخفائے حال ہے خوش ہوں کہ میری بات سمجھنی محال ہے

غالب واقف ہیں کہ جتنا اظہار ہوتا ہے اس کی بھی ترسیل دوسروں تک نہیں ہو پاتی لہذا خاموشی اظہار سے بہتر ہے کہ اس سے احساس کی گہرائی تک چنچنے میں مدد ملتی ہے۔زبان کا یہی افلاس ہے کہ شاعر کو اظہار کے لیے اصناف کی ضرورت پڑتی ہے اور پھر وہ مبھی مبھی شاعری سے صناعی کی طرف مائل ہو جاتا ہے۔

بجنوری اپنے اصول انقاد میں شاعری کا مقابلہ فن تعیر اور فن موسیقی سے کرتے ہیں۔ان کا خیال درست ہے کہ فنون لطیفہ میں شاعری ، مصوری اور موسیقی ایک دوسرے سے مماثلت رکھتے ہیں۔ فن تعیر میں سنگ و خشت مادہ ہیں، شاعری میں سنگ و خشت مادہ ہیں شاعری میں سنگ و خشت مادہ ہیں شاعری میں سنگ و خشت مادہ ہیں شاعری میں کہیں درجہ الفاظ کا ہے۔شاعر انہیں کے ذریعے شعر کی عمارت تعمیر کرتا ہے۔ غور و خوض کے بعد اس کے خدو خال درست کرتا ہے اس لیے ایک ایک لفظ اپنی جگہ پر اہم ہے۔الفاظ میں پوری طرح اظہار کی قدرت نہیں ہوتی اس لیے ہیچیدہ اور عمین خیالات کے لیے انگر شاعروں کو الفاظ تراشنے ہوتے ہیں۔غالب نے یہ کام بخوبی انجام دیا ہے مثلاً جو ہر اندیشہ ، گلبانگ تعلی، دام شنیدن وغیرہ۔ سمجھا جا سکتا ہے کہ غالب کے عمین خیالات کے لیے ان کو اس الفاظ سازی کی واقعتا فرورت تھی۔نیز یہ کہ وہ محض اساتذہ کی پیروی نہیں کر رہے شے بلہ اپنے اظہار کے لیے اپنی زبان استعمال کر رہے شے۔فرورت تھی۔نیز یہ کہ وہ محض اساتذہ کی پیروی نہیں کر رہے شے بلہ اپنے اظہار کے لیے اپنی زبان استعمال کر رہے شے فن تعیر کے علاوہ شاعری مصوری سے بھی مماثلت رکھی ہے۔ رنگ و آہنگ کی بنیاد پر کوئی بھی شاسا تصویر کے علاق اور اس کی نوعیت سمجھ سکتا ہے۔ مصری، اطالوی یا ہندی تصاویر خود اپنے رنگ و آہنگ کی بنیاد پر الفاظ جسم اور خیال مواد ہے لہذا جسم کا تعین مواد کے علاق کا اعلان کرتی ہیں۔ بہی حال شاعری کا جہ الفاظ جسم اور خیال مواد ہے لہذا جسم کا تعین مواد کے اعتبار سے استعال کرتا ہے۔چو نکہ الفاظ جسم اور خیال مواد ہے لہذا جسم کا تعین مواد کے کوئات ہے نیز یہ کہ ترسیل کی لا امکانیت کی وجہ سے اکثر شاعر ضائع کا سہارا لیتے ہیں۔غالب نے بھی تشبیہ و استعارات کو خوب برتا ہے۔

صنائع کا بنیادی کام معنی آفرینی اور کلام میں حسن پیدا کرنا ہے۔اس کے لیے ضروری ہے کہ تشبیهات و استعارات اور دیگر صنائع برمحل اور موضوع کے اعتبار سے استعال کیے جائیں۔انہیں اظہار میں معاون ثابت ہونا چاہیے۔ نیز ان میں کشادگی کا عضر استعال ہونا چاہیے۔ جتنا انہیں پھیلایا جائے ان میں اسی قدر معنی دریافت ہونے چاہیے۔ غالب کے تشبیہ و استعارات میں سے خصوصیت ملتی ہے۔

غالب کی زبان پر شبلی اور پھھ اور ناقدوں نے خلاف تواعد ہونے کا اعتراض کیا ہے۔ بجنوری نے غالب کی زبان کے خلاف قواعد ہونے کہ زبان قواعد کی پابند نہیں بلکہ منطق کی پابند ہے۔ نیز قواعد کی خلاف ورزی زبان کے ارتقا میں مدد کرتی ہے۔غالب ان لوگوں میں سے ہیں جو زبان کے لیے قواعد بناتے ہیں۔

بجنوری کی بیر دلیل عقیدت مندانہ ہے۔

بجنوری نے تصور عشق اور نصور حیات کو بھی "محاسن کلام غالب" میں شامل کیا ہے۔غالب کا تصور عشق دیگر شعراء کی طرح خارجی نہیں بلکہ داخلی ہے۔ان کے یہاں جذبہ عشق ابدی ہے کسی نہیں۔ بجنوری کی مراد جبلت (Instinct) سے کے طرح خارجی نہیں بلکہ داخلی ہے۔ان کے یہاں جذبہ عشق ابدی ہے کسی نہیں۔ بجنوری کی مراد جبلت (اسلام کے عالب نے بجین ہوتی ہے۔ عشق بھی اسی قسم کا ایک جذبہ ہے۔غالب نے بجین ہی سے جو انسان کے ساتھ بیدا ہوئی ہیں یعنی ان کی حیثیت نوعی ہوتی ہے۔ عشق بھی اسی قسم کا ایک جذبہ ہے۔غالب نے بجین ہی سے اپنے اس جذبے کو بہون لیا:

کوئی ویرانی سی ویرانی ہے دشت کو دیکھ کے گھر یاد آیا میں میں اسد سیل اسک سنگ اٹھایا تھا کہ سر یاد آیا

اسی قسم کے اور بہت سے شعر جن میں جذبہ عشق کے نوعی ہونے کی دلیل ہے۔اس کے علاوہ بجنوری نے غالب کے تصور حیات کو ایک تسلسل سجھتے ہیں نیز ان کے خیال میں حیات کو ایک تسلسل سجھتے ہیں نیز ان کے خیال میں حیات حرکت میں مضمر ہے:

بیضہ آسا نگ بال و پر ہے یہ کنج تفس از سر نو زندگی ہو کر رہا ہو جائے

یہ وہ تصور حیات ہے جس سے بعد ازال اقبال بھی متاثر ہوئے۔ یہاں بھی بجنوری کی ان استعارات کا تذکرہ کرتے ہیں جو فن تعمیر میں استعال ہوئے ہیں۔ حجرہ یوسف کی سفیدی کو یعقوب کی نابینا آئکھوں سے استعارہ کیا گیا ہے۔ غرض کہ زندگی عبارت ہے حرکت سے اور حرکت ہر شے کو یا ئندہ بنا دیتی ہے۔

غالب کی شاعری کی نہایت اہم خصوصیت ان کی سادگی ہے۔غالب پر ایک طرف مشکل پیند ہونے کا اعتراض کیا جاتا ہے تو دوسری طرف ان کے یہاں بلاکی سادگی بھی نظر آتی ہے، لیکن اس سادگی کو اتنا آسان بھی نہیں سمجھنا چاہیے کہ شعرکی اہمیت کا ہی احساس نہ ہو۔غالب کی سہل گوئی اکثر مشکل پیندی سے زیادہ دقیق ہوجاتی ہے۔ اکثر اشعار میں سہل پیندی کے سبب ذو معنویت کا جزو آ جاتا ہے۔لوگوں کی نظر عام طور پر ظاہری معنوں پر ہوتی ہے لیکن لہج کی تبدیلی ، الفاظ کی نشست اور تخیل کی بنیاد پر جو اس قسم کے نام پر معنی نکلتے ہیں وہ لطیف ہوتے ہیں۔غالب کے علاوہ سہل گوئی کو معنی آفرینی کیا۔ان کی سہل پیندی دراصل سہل ممتنع ہے:

ابن مریم ہوا کرے کوئی میرے دکھ کی دوا کرے کوئی کوئی کوئ کوئی کون ہوتا ہے حریف مے مرد افکن عشق

ہے کرر لب ساقی پہ صلا میرے بعد درد منت کش دوا نہ ہوا میں میں نہ اچھا ہوا بُرا نہ ہوا

اسی طرح اور بہت سے اشعار غالب کے یہاں سہل ممتنع کی مثالیں ہیں۔ بجنوری غالب کی سہل پبندی کامقابلہ گیٹو، لیونارڈولینچی اور دیگر مصوروں کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں یہ وہ مصور ہیں جو اپنی سادگی کے لیے مشہور ہیں لیکن ان کی سادگی میں جو معنویت پنہاں ہے وہ دوسروں کے یہاں موجود نہیں۔وہ اپنے جذبات کا اظہار جس پر کاری سے کرتے ہیں اس کی فن مصوری کی تاریخ میں مثال نہیں ملتی۔ سہل پبندی کے ساتھ ساتھ غالب کے یہاں مشکل پبندی کا بھی عضر ہے لیکن یہ مشکل پبندی کا بھی عضر ہے لیکن یہ مشکل پبندی اس قسم کی نہیں کہ حروف یا اعداد سے معنی آفرینی کی کوشش کی جائے۔ان کی مشکل پبندی بودلیر، ملارے اور موم برٹ وغیرہ کی مشکل پبندی ہے جن کے یہاں اشیاء کا تذکرہ نہیں، ان سے متعلق احساسات و تصورات کا تذکرہ ہے۔ ظاہر ہے کہ اس قسم کا تجزیہ شاعری کوقدرے مشکل ضرور بنا دیتا ہے لیکن یہ معنویت سے بھرپور ہو تاہے۔

ہیں زوال آمادہ اجزاء آفرینش کے تمام مہر گردوں ہے چراغ رہ گز<mark>ار</mark> باد بیاں

غم ہنوش وداع میں پرورش دیتا ہے عاشق کو چراغ روشن اینا قلزم صرصر کا مرجاں ہے

غالب کا بودلیر، ملارمے یا موم برٹ سے موازنہ کسی حد تک درست ہے واضح نہیں کیا جا سکتا تھا تاہم بجنوری کی کاوش تھی کہ وہ غالب کو اگر ان لوگوں سے بہتر نہیں تو کم از کم برابر کا ثابت کریں اور اپنے ادب کی وقعت میں اضافہ کریں۔ بجنوری کا خیال صحیح ہے کہ غالب کے یہاں وحدت الوجود کا فلفہ حاوی نظر آتا ہے۔ وہ اس کمتب فکر سے بڑی حد تک متاثر معلوم ہوتے ہیں۔ ابن العربی کے اس فلفے کے مطابق وجود ایک ہے جو سب کی اصل ہے۔ اس سے تمام کا نئات نمو پاتی ہے۔ کسی شے کا اپنا وجود نہیں۔ وہ اس کے وجود سے موجود ہے، اس کی یہ حالت عارضی ہے، اصل وجود قدیم ہے۔ کا کانت اس کا مظہر ہے۔ خالب نے اس خیال کو بہت سے اشعار میں طرح طرح سے پیش کیا ہے۔ چند اشعار سے اس کی تصر سے ہو سکتی ہے۔

اصل شہودو شاہد و مشہود ایک ہے جیراں ہوں پھر مشاہدہ ہے کس حساب میں

بجنوری بہر حال وجود و شہود میں فرق نہیں کرتے۔ غالب کے یہاں یہ دونوں رجانات ملتے ہیں۔ مخضراً بجنوری نے اس فلفے کو غالب کی خصوصیت بیان کر کے ان کے کلام کا اچھا تجزیہ کیا ہے جس سے ان کے تنقیدی افہام کا پتہ چلتا ہے۔ بجنوری کے خیال کے مطابق غالب قدیمی اپنیشد کے نظریہ مایا سے متاثر ہیں لیکن وہ اس کو غیر حقیقی نہیں سبجھے۔ ان کی مایا سے مراد مادہ ہے جس کی اصل جمال ہے۔ غالب جستی کو اکثر مادے کے لیے استعمال کرتے ہیں:

ہتی کے مت فریب میں آ جائیو اسد عالم تمام حلقہ دام خیال ہے

یہاں بجنوری ، غالب کا بر کلے ، نطشے ، اسپنوزا اور دیگر فلسفیوں سے موازنہ کرتے ہیں۔ بجنوری کا یہ خیال کسی حد تک صحیح ہے ان فلسفیوں کا تعلق تصوریت سے ہے اور مایا کا فلسفہ اس سے مختلف ہے۔ بہر حال اس میں کوئی شبہ نہیں کہ غالب مادے کو اجزائے ترکیبی سے تعبیر کرتے ہیں جو وقت آنے پر بھر جاتے ہیں۔ یہ عمل حسن ازل کی جانب سے ہوتا ہے حسن کو غالب کثافت کا عمل کہتے ہیں :

لطافت بے کثافت جلوہ پیدا کر نہیں سکتی چن زنگار ہے آئینہ باد بہاری کا

بجنوری نے غالب کے یہاں ہر قسم کے فلفہ کا سراغ پایا ہے۔ وہ ان کا ہیگل، سپنسر، کانٹ، برگساں اور دیگر بہت سے فلسفیوں سے موازنہ کرتے ہیں اور کوشش کرتے ہیں کہ جمالیاتی اقدار، واجب الوجود کے محاکات، دنیا و مافیہا کی نوعیت اور اس قسم کے دیگر سوالات غالب کے یہاں جا بجا بخوبی حل کیے گئے ہیں اور ان فلسفیوں سے بہتر طریقے سے حل کیے ہیں۔ غالب کے یہاں وجودی جمالیات بھی موجود ہے اور ارسطوکی جمالیات بھی۔بادی النظر میں یہ بات متضاد معلوم ہوتی ہے لیکن بجنوری کے خیال کے مطابق اس میں کوئی تضاد نہیں کیوں کہ وہ جس وقت حسن ازل اور اس کے مظاہر کی بات کرتے ہیں وجودی جمالیات کی پیروی کرتے ہیں۔ ہیں وجودی جمالیات کی پیروی کرتے ہیں۔ بجنوری کا یہ خیال صحیح ہے کہ غالب مادے کو یکسر حسن و بجنوری کا یہ خیال عناصر ترکیبی سے وجود میں آنے والی شے حسین ہوتی ہے۔غالب جمال دوست کو عناصر میں تلاش کرتے ہیں۔ ہیں اور اس کی تصویر کشی اپنے اشعار کے ذریعے کرتے ہیں۔

یہ بات صحیح ہے کہ زور بیان میں ڈاکٹر بجنوری نے بہت سی جگہوں پر ایسی باتیں لکھ دی ہیں جن سے جابجا اعتراض کیا جاسکتا ہے۔ان کی پُر شکوہ زبان میں حقیقت سے زیادہ عقیدت کا عضر شامل ہے۔ بجنوری نے جو کچھ لکھاوہ پہلی بار نہیں لکھا گیالیکن اس نے جس انداز سے لکھاہے اس نے اسے لازوال بنادیا ہے۔ ڈاکٹر سید محمود صاحب شرح دیوان غالب نظامی بدایونی کے مقدمہ میں عبدالرحمن بجنوری کی عظمت کااعتراف کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اس نے دور نے مغربی تعلیم میں ہندوستان میں ایک ایسانوجوان پیداکیا تھاجس نے مرزاغالب کی عظمت حقیقی معنوں میں پیچان کی تھی اور جوغالب کے کلام کو ایسے حسن معانی کے ساتھ ملک کے سامنے پیش کرنے والا تھا جس سے فلسفی اور صوفی شاعر اور سائنس داں سب ہی متحیر رہ جاتے۔ آہ!عبد الرحمن عمر نے تیرے ساتھ وفانہ کی اور توملک و قوم کی عظیم الثان خدمت انجام نہ دے سکا۔"

عزیز طلبا! آیئے اب ان نکات پر نظر ڈالتے ہیں جن میں عبدالر حمٰن بجنوری نے یکسر جانبداری سے کام لیا ہے۔ ان کے جملوں پر غور کریں تومعلوم ہو تاہے کہ بیہ سراسر عقیدت پر مبنی ہیں اور منطق سے انہیں کوئی علاقہ نہیں۔وہ لکھتے ہیں: "مرزاکوایک رب النوع تسلیم کرنالازم آتا ہے ،غالب نے بزم ہستی میں جو فانوس خیال روشن کیا، کون سا پیکر تصویر ہے جو اس کے کاغذی پیر ہمن پر منازل زیست قطع کرتا ہوا نظر نہیں آتا۔"

ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:

" دیوان غالب میں فصاحت کی ہیہ کیفیت<mark>ہ</mark>ے گویا دریا<mark>ئے ل</mark>طافت روال ہے۔"

یہ بات اپنی جگہ درست ہے کہ عمومی طور پر کلام غالب کے زیادہ تر اشعار فصاحت کی کیفیت سے بھر ہے ہوئے ہیں لیکن شبلی نے فصاحت کی جو تعریف بیان ایسی ثقیل تر کیبیں استعال ہوئی ہیں جو فصاحت کی جو تعریف بیان کی ہے اس پر غالب کے تمام اشعار پورے نہیں اتر نے۔ غالب کے یہاں ایسی ثقیل تر کیبیں استعال ہوئی ہیں جو اردو میں مستعمل نہیں ہیں۔ صباح الدین عبد الرحمٰن کلام غالب میں مستعمل تراکیب کا حوالہ دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ جن (اشعار) سے تناسب اور توازن بھی نہیں پیدا ہو تا توفصاحت کا دریا کس طرح رواں ہوا ہوگا۔

بجنوری نے ایشیائی لوگوں پر لعن طعن کرتے ہوئے مغرب زدگی سے بچنے کی تلقین کی ہے اور خود غالب کاموازنہ گوئے سے کیا ہے جوایک مغربی مفکر ہے۔

بجنوری لکھتے ہیں کہ "مر زاغالب کے لیے شاعری موسیقی اور موسیقی شاعری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کا ہر مصرع تار رباب نظر آتا ہے۔ "غالب کی غزلوں میں موسیقی پر شبہ نہیں کیا جاسکتا لیکن ہر مصرع تار رباب والی بات سوائے مبالغہ کے ماسوا کچھ اور نہیں ہے۔ غالب کی مشکل پیندی نہ صرف معنوی بنیاد پر ہے بلکہ بعض غزلوں میں بحر اور زمین ایسی استعال کی ہیں کہ کوئی مشاق مطرب بھی اس کو محفل میں گاکر ساں نہیں باندھ سکتا۔

بجنوری نے لکھاہے کہ "مرزانے ایک لفظ کو جہاں تک ہوسکاہے دوبارہ استعال نہیں کیاہے۔" لفظ 'جہاں تک 'سے وہ کسی حد تک اس الزام سے محفوظ ہو جاتے ہیں و گرنہ خور شیر الاسلام نے "غالب" کے ضمیمہ میں ایسے اشعار کی مثالیں پیش کی ہیں جن بار استعال ہواہے۔لفظوں کے علاوہ غالب کے یہاں خیال کی کیسانیت بھی ملتی ہے۔ بجنوری کو تو اس بات پر فخر ہونا چاہیے تھا کہ غالب نے ایک ہی لفظ کو مختلف ڈھنگ سے مختلف مضامین کے لیے استعال کیا ہے۔ ایک طرف میر انیس آایک پھول کے مضمون کو سوڈھنگ سے باند صنے 'کی بات کرتے ہیں اور بجنوری غالب کے ایک لفظ کو دوبارہ استعال نہ ہونے کی خوامخواہ قسمیں کھاتے ہیں۔

ایک اور مقام پر بجنوری نے لکھاہے کہ "غالب کا کام قواعد زبان کی پابند نہیں ہے۔ یہ قواعد زبان کا کلام ہے کہ ان کی پابندی کرے۔ "جب کہ حقیقت میں ہے کہ غالب کے قواعد سے متعلق تساہلات کو حسرت موہانی اور نظم طباطباعی نے معقول دلائل سے ثابت کیا ہے۔ عبد الرحمٰن بجنوری کے ناقد صباح الدین عبد الرحمٰن کی ہے بات درست ہے کہ:

"ڈاکٹر عبد الرحمٰن بجنوری مرحوم اپنی جو انی کی ترنگ میں پیہ لکھ گئے ہیں، عمر کی پختگی ہوتی تو ان کی رائے میں یہ وار فتگی نہ ہوتی۔"

بہر حال عبد الرحمٰن بجنوری کی کتاب اس لحاظ سے ممتاز ہے کہ ان سے قبل حالی اور طباطباعی نے غالب کے فلسفہ اور تصوف پر باضابطہ کوئی طویل بحث نہیں کی۔ بجنوری نے پہلی دفعہ اس پُر زور طریقے سے فلسفہ اور تصوف کو پیش کیا کہ یہ بحث چل پڑی اور ہنوز جاری ہے۔

# 15.4 محاس كلام غالب كے ناقدين

غالب کے بارے میں بجنوری کے بیانات دو طرح کے ہیں: ایک وہ جو ادعائی شان رکھتے ہیں اور دوسرے وہ جو کم و بیش متوازن ہیں۔اگرچہ عبدالر حمن بجنوری نے عظمت غالب کو منوانے اور مایوسی و مرعوبیت کو دور کرنے کے لیے بلند بانگ دعوے کیے ہیں لیکن وہ سنجیدگی سے بھی کام لیتے ہیں۔ مثلاً انہوں نے کلام غالب میں وہ نئی بصیر تیں فراہم کیں جن پر اس وقت کسی کی نظر نہیں پہنچی تھی اور وہ لطیف ذکات تلاش کیے جس نے مستقبل میں تنقید غالب کے نئے گوشہ وا ہوئے۔شعر و فلفہ سے متعلق ان کے بعض مباحث بھی اہم ہیں۔

کتاب کی تنقید میں یہ وہ حصہ ہیں جن سے عموماً ناقدین نے صرف نظر کیا ہے: محاسن کلام غالب کی ابتدا اس جملہ سے ہوتی ہے:

"ہندوسانی کی الہامی کتابیں دو ہیں: مقدس دید اور دیوان غالب۔ لوح سے تمت تک مشکل سے سو صفحے ہیں لیکن کیا ہے جو یہاں حاضر نہیں، کون سانغمہ ہے جو اس زندگی کے تاروں میں بیدار یا خوابیدہ موجود نہیں ہے۔ شاعری کو اکثر شعرا نے اپنی اپنی حدنگاہ کے مطابق حقیقت اور مجاز، جذ بہ اور وجدان، ذہن اور تخیل کے لحاظ سے تقسیم کیا ہے مگر یہ تقسیم خود ان کی نارسی کی دلیل ہے۔ شاعری انکشاف حیات ہے۔ جس طرح زندگی اپنی نمود میں محدود نہیں، شاعری بھی اپنے اظہار میں لا تعین ہے۔ "

یہ اقتباس اس مقدمہ کی تمہید ہے جو دیوان غالب جدید کے لیے لکھا گیا ہے اور پوری کتاب کے مزاج کا پتہ دیتا

ہے کہ بجنوری نے کس جوش عقیدت اور مبالغہ سے کام لیا ہے۔ گرچہ بجنوری نے بہت ساری باتیں الیی کہیں ہیں جو پہلے کہی جا چکی تھیں، لیکن ان کی غلو آمیز عقیدت ، مبالغہ آرائی اور بلند آہنگ طرز بیان کے سبب ان پر بڑے سخت اعتراضات بھی ہوئے اور شخسین کی نظروں سے بھی دیکھا گیا۔ حقیقت بھی یہی ہے کہ کتاب میں دونوں کی گنجائش ہے۔ کتاب کے سخت معترضین میں کلیم الدین احمد اور گیان چند جین ہیں جب کہ اسلوب احمد انصاری اور سٹمس الرحمن فاروقی نے اس پر بڑے سلیقے اور سنجیدگی سے گفتگو کی ہے۔ اس طرح کے اس کے نقائص کی نشان دہی کے ساتھ ساتھ اس کے محاسن کی معنویت اجمیت اور اثر کو بڑھا دیا ہے۔فاروقی کھتے ہیں:

"حالی اور بجنوری کے قائم کردہ غالب کی نئی تنقید سے غالب اور کلاسکی اردو فارسی شاعری کو جہاں بہت سے نقصان ہوئے، وہاں کئی فائدے بھی ہوئے۔ سب سے پہلا تو بیدل و بید ہوا کہ غالب کو مغربی شاعر کی طرح پڑھا جانے لگا اور ان کے مواز نے بیدل و عرفی و طالب آملی سے زیادہ گوئے، ورڈزورتھ اور شیکسپیر سے ہونے لگے۔ یعنی غالب کو مغربی ایوان میں بٹھا کر دیکھنا ممکن ہو سکا۔ اس کا سب سے بڑا فائدہ مغربی طالب علموں اور ماہرین کو ہوا جن کے لیے کاسکی اور روایتی طرز کا مطالعہ بے سود یا بہت مشکل تھا۔ پھر یہی بات اردو فارسی کے ہندوستانی طالب علموں اور نقادوں پر صادق آنے گئی یعنی غالب ہمارے لیے ہندوستانی شاعر بھی رہے اور مغربی شاعر بھی

### پر آگے لکھتے ہیں:

"یہ کہنا مشکل ہے کہ حالی اور بجنوری کے بغیر غالب کو وہ شہرت ملتی جو انھیں ملی۔وہ یقیناً اس شہرت بلکہ اس سے بھی زیادہ کے مستحق ہیں لیکن سوال یہ ہے کہ غلام ملک پسماندہ اور شکست خوردہ تہذیب اور احساس کم تری سے کچلی ہوئی ادبی قوم میں از خود یہ جرات نہ پیدا ہوتی کہ وہ غالب کو دنیا کے بڑے شاعروں کی صف میں بٹھا دے۔یہ درست ہے کہ غالب کے کلام میں بیسویں صدی کی پیش آمد نہیں ہے،لہذا یہ زمانہ انھیں اپنوں ہی میں سے سمجھتا ہے۔لیکن غالب کے یہاں بیسویں صدی کے ذہن یا جدید ذہن کی دریافت تو حالی اور بجنوری نے ہی کی تھی۔"

اسلوب احمد انصاری نے پوری کتاب کا تنقیدی تجزیه اس طرح کیا ہے کہ اس کی خامیوں کی نشان وہی کرتے ہوئے اس کے ان تمام نکات پر علمی اور مدلل گفتگو کی ہے جسے غالب کے فکر و فلفہ کے ضمن میں بجنوری نے بیان کیا تھا۔ولکھتے ہیں:

"مگر حالی کے اتباع میں بجنوری نے یہ تو بتا دیا کہ شعر کے لغوی اور بدیہی مفہوم کے علاوہ غالب کے ہاں ایک دوسرا مفہوم بھی ملتا ہے جو قدرے تفکر و تامل کے بعد اور بعض او قات لہجہ بدل کر شعر پڑھنے سے چٹم زدن میں ذہن پر آشکارا ہوتا ہے، لیکن انھوں نے اس امر پر روشنی نہیں ڈالی کہ قواعدی لعنی Lexical مفہوم سے جب ہم استعاراتی مفہوم کی طرف بڑھتے ہیں تو اس سے قاری کے ذہن میں ایک طرح کی جودت اور تنویر پیدا ہو جاتی ہے اور اسے ایک طرح کے تخیر اور تعجب کا احساس ہوتا ہے۔ شروع ہی میں بجنوری نے کہا ہے: شاعری انکشاف حیات ہے، جس طرح زندگی این نمود میں محدود ہیں، شاعری بھی اپنے اظہار میں لاتعین ہے (س:1) انھوں نے این نمود میں محدود ہیں، شاعری بھی اپنے اظہار میں لاتعین ہے (س:1) انھوں نے بات تو بالکل صحیح کہی ہے، لیکن وہ اپنے اس بیان کے مضمرات سے شاید پوری طرح وقف نہیں ہیں۔انکشاف حیات سے کیا مراد ہے؟ اور یہ کیسے عمل میں آتا ہے؟ "

اس ضمن میں بجنوری کو جن بنیادی اصولوں کی تلاش کرنی چاہیے تھی، جوش عقیدت میں وہاں تک ان کی رسائی نہیں ہو پائی۔اسلوب احمد انصاری نے اس بنیادی تکتے کو بیان کر کے کتاب کے کئی حصوں کی وضاحت کر دی ہے۔غالب کا مواز نہ مصوروں اور سنگ تراشوں سے کرنے پر اسلوب صاحب رقم طراز ہیں:

"بجنوری نے جگہ جگہ خالب کا موازنہ ایسے مصوروں اور سنگ تراشوں جیسے روبنز، رافیل اور مائیکل اینجلو اور ایسے شاعروں جیسے گوئے، ہائنس، ملارے، ریمو بودی لیر اور شکسپیئر اور ورڈزورتھ سے کیا ہے۔ان موازنوں اور مماثلتوں کی نشان دہی سے ان کی وسعت مطالعہ اور خوش ذوقی کا پتا ضرور چلتا ہے،لیکن یہ عمل کچھ بہت زیادہ موزونیت کا حامل نظر نہیں آتا۔ وسیلہ فن کا لحاظ ہر طرح کے موازنے کے دوران ذہمن میں رکھنا ضروری ہے۔ غالب ایک غنائی شاعر ہیں جو ردیف اور قافیے کی پابندی کے التزام کے ساتھ لکھتے ہیں، وہ ڈرامائی یا ایپک شاعر ہیں۔۔۔ کوئی آسان سے آسان اور مشکل سے مشکل بحر الی نہیں ہے، جس میں مرزا نےکلام موزوں نہ کیا ہو۔

اس ير كمال احمد صديقي لكھتے ہيں:

"بجنوری سے یا تو جوش عقیدت نے یہ کھوایا ہے، یا وہ عروض سے نا واقف تھے۔ غالب کے متداول کلام میں، جو بجنوری کے سامنے تھا۔ کل اٹھارہ آہنگ ہیں، جو صرف آٹھ بجروں کے تحت آتے ہیں۔"

بجنوری کا بیان مبالغہ پر مبنی ہے۔ نقاد کے لیے یہ رویہ بالکل درست نہیں۔ محاسن کلام غالب پر کلیم الدین احمد نے

بڑی سخت تنقید کی ہے۔ ان کی پوری تنقید میں کہیں بھی مصالحت کا کوئی پہلو دکھائی نہیں دیتا۔ وہ مغربی شعر اسے غالب کے موازنہ کے سبب بجنوری کو کم نظر و کم فہم تک کہہ دیتے ہیں۔ کتاب کے تجزیہ کے آخر میں لکھتے ہیں:

"ان چند مثالوں سے عبدالرحمن بجنوری کی غیر شعوری ستم ظریفی کا اندازہ ممکن ہے۔
انسانی فطرت کا تقاضا ہے کہ جب کسی شخص کو نئی چیز مل جاتی ہے تو اسے وہ ہر وقت دکھاتا یا استعال کرتا ہے اور موقع محل کا خیال نہیں رکھتا۔ جب بچہ کوئی نیا لفظ سکھتا ہے تو اسے بار بار بولتا ہے۔ اردو انشا پردازوں کی بھی یہی حالت ہے۔ وہ مغربی ادب سے نئی واقفیت حاصل کر کے اس بچہ کی طرح خوش ہوتے ہیں اور اس سے بے عامصرف لیتے ہیں۔"

مزید یہ کہ کلیم الدین احمد اس وجہ سے کہ مرزا کا کلام غزل جیسی مقبول صنف شاعری میں ہے، سرے سے ہی غالب کی عظمت کا انکار کر دیتے ہیں۔

گیان چند جین نے انحاس کلام غالب اکو تقید یا تشریح کے بجائے قصیدہ خوانی مانے ہیں اور انشائیہ وطبل نوازی سے تشبیہ دیے ہیں۔ وہ اس کتاب کے پہلے جملے کو غیر مدلل مداحی مانے ہیں لیکن مضمون کے اخیر میں طنز کے ساتھ تو ازن بھی ہے:

"اس تبصرے سے مغربی مفکروں کے اقوال اور ان پر بجنوری کے مشاہدات کو الگ کر دیا جائے تو محاس کلام غالب بہتر کتاب ہو جائے۔ اس کا طمطراق تو مدھم ہو جائے گالی سے لیکن تنقیدی پایہ بلند ہو جائے گا۔ فی الوقت تو محاس کلام غالب ایک دلچیپ انشائیہ ہو، محاس کی تقریف کی تقریف ہے، تنقید نہیں۔ دیوان غالب الہامی کتاب ہو کہ نہ ہو، محاس کلام غالب، ضرور تاثراتی تنقید کا آسمانی صحیفہ ہے۔ جس سخن ور پر یہ صحیفہ اترا ہے،

کلام غالب، ضرور تاثراتی تنقید کا آسمانی صحیفہ ہے۔ جس سخن ور پر یہ صحیفہ اترا ہے،

# 15.5 اكتبالى نتائج

# اس اکائی کامطالعہ کرنے کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- غالب تنقید کے حوالے سے پہلی با قاعدہ مکمل کتاب الطاف حسین حالی کی "یاد گارغالب" ہے۔عبد الرحمٰن بجنوری نے 'محاسن کلام غالب' لکھ کرغالب تنقید میں میدان میں ایک نئے باب کا آغاز کیا۔
  - ڈاکٹر عبد الرحمن بجنوری کی پیدائش بجنور سیوہارہ ضلع کے ایک معزز خاند ان میں 1882ء میں ہوئی۔
  - عبدالرحمن بجنوری کی ابتدائی تعلیم وتربیت کا آغاز مذہبی تعلیم سے مشرقی انداز میں والدہ کی زیر نگرانی ہوئی۔
  - عبد الرحمن بجنوری کے والد خان بہادر قاضی نورالا سلام انگریزی حکومت کے زیر مگیں کوئٹہ میں انجینئر کے عہدے پر فائز

- تھے۔اس لیے بجنوری بھی حصولِ تعلیم کی غرض سے والد کے ہمراہ کو ئٹہ چلے گئے۔
- اعلی تعلیم کے لیے بجنوری نے علی گڑھ کارخ کیا اور وہاں سے بی۔اے۔ اور ایل ایل بی کا امتحان پاس کیا۔
- 1909ء میں عبد الرحمن بجنوری مزید تعلیم حاصل کرنے کے لیے انگلتان چلے گئے۔ وہاں بیر سٹری کا امتحان پاس کیا اور مزید تعلیم کے لیے جرمنی چلے گئے۔
  - جرمنی کی فرائی برش یونیورسٹی سے انہوں نے ڈاکٹریٹ کی ڈگری حاصل کی۔ان کی تحقیق کاموضوع "اسلام ی قانون کے ماخذات" تھا جسے بجنوری نے جرمن زبان میں لکھا تھا۔
- بجنوری1914 میں ہندوستان واپس آئے تو قانون کی اعلیٰ ڈگری ہونے کے باوجود درس و تدریس کی خدمات کو ترجیح دی۔ چونکہ بھوپال علمی اوراد بی فضا کے لیے بہت ساز گار علاقہ تھااس لیے حمید اللہ خان کی فرمائش پر بجنوری نے ریاست بھوپال میں "مش پر تعلیمات" کاعہدہ قبول کرلیا۔
- کبوپال قیام کے دوران بجنوری کی نظر سے "دیوان غالب" گزرا۔اس پر انھوں نے مبسوط مقدمہ تحریر کیا، جو بعد میں "محاسن کلام غالب" کے نام سے شائع ہوا۔
- عبدالرحمن بجنوری نے اپنی تحریری سر گرمیوں کی ابتدا ترجے سے کی تھی۔ ان کاپبلا مضمون 'ب یوی کا متخاب' انگریزی مضمون کا ترجمہ تھاجو 'مخزن' کے مُن کی 1904 کے شارہ میں شاکع ہوا۔ یہ مضمون مقالات بجنوری میں شامل ہے۔
- ۔ 'محاسن کلام غالب' کے علاوہ بجنوری کی دوسری اہم کتاب 'باق یات بجنوری' (1940) ہے جو مکتبہ جامعہ نئی دہلی سے پروفیسر رشید احمد صدیقی کے تعارف کے ساتھ شائع ہوئی۔ اس میں تین مضامین،17 مکات یب، اور14 مکمل منظومات شامل ہیں۔
- عبد الرحمن بجنوری نے نثر کے علاوہ نظم میں بھی اپنے تخلیقی جو ہر د کھائے۔ انھوں نے نظم گوئی کا آغاز طالب علمی کے زمانے میں کیا تھا۔ ان کی نظم' قانون فنا' مخزن مارچ1907 میں شائع ہوئی تھی۔
- اردو میں جمالیاتی تنقید کی ابتداء عبدالرحمن بجنوری سے کی جاسکتی ہے ۔ان کے تنقیدی نمونے 'محاس کلام غالب' اور 'باقیات بجنوری' میں دیکھے جاسکتے ہیں۔
- بجنوری کی تمام تر داخلیت تا نراتی اور رومانوی رویے کے باوجود قابل قدر ہیں۔انہوں نے غالب کو مختلف مغربی اور مشرقی شاعروں ادیبوں اور فلسفیوں سے بہتر خیال کیا۔
- جمالیاتی تنقید پر کھنے والے اکثر لوگوں نے محاس کلام غالب کے پہلے جملے کو تاثراتیت اور داخلیت کی صریحی مثال بتایا ہے۔

- بجنوری غالب کا مقابلہ شیکسپیر، ٹینیسن اور دیگر شعراء سے کرنے پر اعتراض کرتے ہیں،ان کے نزدیک گوئے سے غالب کاموازنہ کچھ درست ہے۔لیکن ان کاخیال کہ دونوں پر شاعری ختم ہو گئی، محض داخلیت ہے اور کچھ نہیں۔
- بجنوری اپنے اصول انقاد میں شاعری کا مقابلہ فن تعمیر اور فن موسیقی سے کرتے ہیں۔ان کا خیال درست ہے کہ فنون لطیفہ میں شاعری،مصوری اورموسیقی ایک دوسرے سے مماثلت رکھتے ہیں لیکن جن مصوروں کی مثالیں بجنوری نے دی ہیں ان سے صرف ان کے وسیع مطالعے کا اندازہ ہو تا ہے،غالب کی عظمت سے ان کا کوئی موازنہ نہیں ہو سکتا۔
- غالب پر مشکل پیند ہونے کا اعتراض کیا گیا جس کے جواب میں بجنوی نے غالب کے سہل ممتنع کے اشعار مثال میں پیس کیے ہیں۔غالب کی مشکل پیندی کو بودلیر، ملارمے اور موم برٹ کی مشکل پیندی بتاتے ہیں۔
- عبد الرحمن بجنوری نے اپنی زور بیان میں بعض ایسی باتیں بھی لکھ دی ہیں جن سے ان پر وہی اعتراض عائد ہو تا ہے جو انہوں دوسر وں پر کیا ہے۔ان کی پر شکوہ زبان میں الجھ کر صرف قاری متن کامطالعہ کر تا جاتا ہے۔اسے اس پر غور کرنے کامو قع نہیں متاہے اور غور کرنے کے بعد وہ یہ کہنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ اس تحریر میں حقیقت سے زیادہ عقیدت کا پہلوغالب ہے۔
- عبدالرحمن بجنوری کا قیام بھو پال کے دوران محض 33 برس کری کم عمری میں 7 نومبر 1918ء کوانقال ہو گیا۔ انہیں بھو پال کی لال گھاٹی قبرستان میں سپر دخاک کیا گیا۔ان کی موت انفلو کنزامیں مبتلا ہونے کے سبب واقع ہوئی۔

| • • •                                 |                 |                       |       |          |     |  |
|---------------------------------------|-----------------|-----------------------|-------|----------|-----|--|
|                                       | and distance of |                       | الفاظ | 15 کلیدی | 5.6 |  |
| معنی                                  | الفاظ:          | معنی                  | :     | الفاظ    |     |  |
| خامو ثقی، گلهر اوّ                    | سكوت :          | آسانی،خدا کی طرف سے   | :     | الهامى   |     |  |
| معتبر قرار دینے والا                  | متند :          | برہان کی جمع، دلیل    | :     | براہین   |     |  |
| منعقد كرنا، برپاكرنا                  | انعقاد :        | استواری،شا نشگی،و قار | :     | متانت    |     |  |
| فیض حاصل کرنا                         | كسب فيض:        | صلاحيت، لياقت         | :     | استعداد  |     |  |
| ہڑ تال                                | اسٹر انگ :      | خوش نصیبی،اقبال مندی  | :     | سعادت    |     |  |
| موج مارنے والا،لہریں مار تاہوا،متلاطم | موجزن :         | ڔۼ                    | :     | اخراج    |     |  |
| صراحت، توضيح                          | تصريح :         | نوادر کی جمع، عجائبات | :     | نوادرات  |     |  |
| حيران، پريثان، مضطرب                  | سر گر دان:      | تشفی، سکون،اطمینان    | :     | تسكين    |     |  |
| ماہانیہ تنخواہ،مقررہ و خلیفیہ         | مشاہرہ :        | مشوره دينے والا       | :     | مثير     |     |  |
| آرزو، پبند، میلان                     | رغبت :          | يھيلا ہو ا، وسيع      | :     | مبسوط    |     |  |

ذ**ېن،** عقلمند، ہو شيار درک: سمجھ،رسائی فطين : دل کی بینائی بصيرت : گهرا، کامل عميق : گرم گفتاری غماز : اشاره کرنا شعله بيان: متحير : حيرت والي عالم گیر، تمام انسانیت کے لیے یکسال مفید آفاقیت : بیان میں کسی واقعے کی منظر کشی کرنا محاكات : ٤ : بھاگ جانے کاعمل،غائب ہونا فرار : : غلبه، حکومت، زور تسلط نفرت کرنے والا، بیز ار متنفر : مغلوب : غالب ہونا كاوش : تلاش، جستجو، كھوج داخلیت : باطن،اندرون پرستار : پرشش/چاہنے والا ر د کیا ہوا، جسے منظور نہ کیا جائے مسترد : کمزوری، ناطاقتی، ماند گی اضمحلال: : موسیقیت، آهنگ غنائيت کمال ہنر ، کاریگری،مہارت،فن کمال ساعی: ہذیان : بے ہو دہ باتیں کرنا کے رہا د قیق : پیچیده، مشکل، مشکل از فهم نفیس، ملائم، باریک، صاف، شفاف، شک الطيف : خيالي مفروضه، حقيقت كي ضد عارضی : غیر مستقل، چندروزه ادعائی : متداول : رائج، جس کا چلن ہو نیک صلاح، احیمامشوره، مناسب تجویز یوری طرح، مکمل طور پر صریحی: صاف، بے لاگ، بے میل بدرجه اتم:

# 15.7 نمونه امتحاني سوالات

### 15.7.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

- 1۔ علی گڑھ میں یو نین کلب کا انتخاب ہونے کے بعد عبد الرحمٰن کس عہدے سے سر فراز ہوئے؟
  - 2۔ عبد الرحمٰن بجنوری کے والد کا کیانام تھا؟
  - 3 بجورى كے والد كس شهر اور كس عهدے ير فائز تھے؟
    - 4۔ کیمبرج اسپیکنگ پر ائز کا آغاز کسنے کیا؟
  - 5۔ کجنوری نے بیر سٹری کی تعلیم حاصل کرنے کے لیے کہاں کاسفر کیا؟
  - 6۔ عبدالر حمٰن کے مطابق کے مطابق ہندوستان کی دوالہامی کتابیں کون کون سی ہیں؟
  - 7۔ اردو کے کس نقاد نے غالب کی زبان پر خلاف قواعد ہونے کا اعتراض کیا ہے؟
    - 8۔ تقامس کارلائل نے اپنی کتاب میں سب سے کم ترورج کا پیغیبر کے کہاہے؟

- 9۔ غالب کے کلام میں تصوف کا کون سار جمان غالب ہے؟
- 10۔ عبد الرحمٰن بجنوری کا انتقال کب اور کتنے سال کی عمر میں ہوا؟

# 15.7.2 مخضر جوابات کے حامل سوالات:

- 1۔ عبدالرحمٰن بجنوری کی تعلیم پر مخضر اًاظہار خیال سیجیے۔
- 2۔ عبدالرحمٰن بجنوری کی سیاسی سر گرمیوں پرروشنی ڈالیے۔
  - 3۔ عبدالرحمٰن بجنوری کی تصنیفات کا تعارف پیش تیجیے۔
    - 4- امحاسن كلام غالب أكامخضر تعارف بيش تيجيه ـ
- 5۔ عبد الرحمٰن بجنوری نے امحاس کلام غالب اکوالہام کتاب کیوں کہاہے؟ بیان کیجیے۔

### 15.7.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- 1۔ عبدالرحمٰن بجنوری کی حیات اور ادبی خدمات مضمون قلمبند سیجیے۔
- 2۔ عبدالرحمٰن بجنوری نے محاس کلام غالب میں کس نوعیت کی تنقید کی ہے؟ تفصیل سے لکھیے۔
  - 3۔ 'محاس کلام غالب' پر ناقدین کے اعتراض<mark>ات کی وجوہات پر</mark> اپنی رائے پیش کیجیے۔

# 15.8 تجويز كرده اكتساني مواد

| عبدالرحمٰن بجنوري    | محاسن كلام غالب            | <b>-</b> 1 |
|----------------------|----------------------------|------------|
| خليفه عبدالحكيم      | افكار غالب                 | <b>-</b> 2 |
| صباح الدين عبدالرحمن | غالب مدح وقدح کی روشنی میں | <b>-</b> 3 |
| جاویدر حمانی         | غالب تنقيد                 | _4         |
| ڈا کٹر عبادت بریلوی  | ار دو تنقید کاار نقا       | <b>-</b> 5 |
| نرجس فاطمه           | اردومين جماليات تنقيد      | <b>-</b> 6 |
| مولوي عبدالحق        | چند ہم عصر (خاکہ)          | <b>_</b> 7 |
| غالب انسٹیٹیوٹ       | غالب نامه، جنوري1989       | <b>-</b> 8 |

# اکائی16: اندازے

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | ,             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | اکائی کے اجزا |
| تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        | 16.0          |
| مقاصد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        | 16.1          |
| فراق گور کھ پوری کے حالات زندگی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 16.2          |
| فراق گور کھ پوری بحیثیت نقاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | 16.3          |
| فراق گور کھ پوری کی کتاب"اندازے "کا تعارف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        | 16.4          |
| مصحفي الموازاد المحتال الدويونيوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 16.4.1 |               |
| زوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 16.4.2 |               |
| غالب الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16.4.3 |               |
| ्रीता अप्रताद नेशनम जो पुनिवर्तातने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 16.4.4 |               |
| واغ المستعمل | 16.4.5 |               |
| رياض المستقل ا | 16.4.6 |               |
| فانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 16.4.7 |               |
| حسرت موہانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16.4.8 |               |
| اكتسابي نتائج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        | 16.5          |
| کلیدی الفاظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        | 16.6          |
| نمونه امتحانى سوالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        | 16.7          |
| معروضی جو ابات کے حامل سوالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 16.7.1 |               |
| مخضر جوابات کے حامل سوالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 16.7.2 |               |
| طویل جو ابات کے حامل سوالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16.7.3 |               |
| تجويز كردها كتساني مواد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        | 16.8          |

# 16.0 تمهيد

فراق گور کھپوری کا پورانام ر گھوپتی سہائے تھا۔ وہ شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ ایک اچھے تنقید نگار بھی تھے۔ شاعری، تنقید اور دیگر موضوعات پر ان کی کتابیں موجود ہیں۔اندازے فراق گور کھ پوری کی تنقید کی کتاب ہے۔اس کتاب میں انھوں نے اردو کے مختلف عہد کے آٹھ شعر المصحفی، ذوق،غالب، حالی، داغ، ریاض، فانی اور حسرت کے اشعار کا تاثر اتی نقطہ نظر سے جائزہ لیا ہے۔

### 16.1 مقاصد

### اس اکائی کے مطالعے کے بعد آپ اس قابل ہو جائیں گے کہ:

- فراق گور کھیوری کی کتاب انداز ہے سے بخونی واقف ہوسکیں۔
  - فراق کے تنقیدی نظریات کوبیان کر سکیں۔
- فراق کے تقیدی شعور کے ذریعے ان کے نظریات کو سمجھ سکیں۔
  - مختلف عہد کے شعر اکے شاعری کے مزاج کوجان سکیں۔
- کلاسیکی شعر ای شاعری کا تا ثراتی اور جمالیاتی نقطه نظر سے مطالعه کر سکیں۔

# 16.2 فراق گور کھ پوری کے حالات زندگی

فراق گور کھ پوری کا اصل نام رگھوپتی سہائے تھا۔ فراق تخلص کرتے تھے۔ ان کی پیدائش 28 اگست 1896 کو بنوار یار تخصیل بانس گاؤں ضلع گور کھ پور میں ہوئی جبکہ وفات 3 مارچ1982 کو دلی میں حرکت قلب بند ہونے کی وجہ سے ہوئی۔ فراق کے والد کا نام گور کھ پر شاد تھاجو پیشے سے و کیل تھے اور شاعری کرتے تھے۔ شاعری میں ان کا تخلص عبرت تھا۔ فراق نے ابتد ائی تعلیم گھر پر حاصل کی۔ گھر کے ماحول کے مطابق انھوں نے ہندی، اردو، سنسکرت اور فارسی کیھی۔ شاعری والدسے ورثے میں ملی۔ فراق نے شاعری تقریباً کی۔ گھر کے ماحول کے مطابق انھوں نے ہندی، اردو، سنسکرت اور فارسی کھی۔ شاعری والدسے ورثے میں ملی۔ فراق نے شاعری تقریباً انہوں کے اشاد انیس برس میں شروع کی۔ ان کی شاعری کے اساتذہ میں پر وفیسر ناصری پھر و سیم خیر آبادی شامل ہیں۔ ریاض خیر بادی بھی فراق کے اشاد رہے۔ فراق نے زندگی میں بہت سی پر بیثانیاں دیکھیں۔ بہت سی ناکا میاں بر داشت کی۔ فراق کو تحریب آزادی کی پاداش میں جیل بھی جانا پڑا جہاں وہ تقریباً ڈھائی برس رہے۔ یہ بات 1919 کی ہے جب یہ ڈپٹی کلکٹر بنائے گئے لیکن انھیں جیل جانا پڑا اور سرکاری ملاز مت ترک کر دی۔ بعد میں یوجی سی کی طرف سے نیشنل پر وفیسر ہے۔ آخر میں وہ اللہ باد یونی ورسٹی میں انگریزی کے پر وفسر ہے اور یہیں سے ملاز مت سے سکدوش بھی ہوئے۔

فراق کی شہرت بہ حیثیت شاعر ہی نہیں بلکہ بحیثیت نقاد بھی ہے۔ شاعر می میں انھوں نے غزل کے علاوہ نظم اور رہا عی بھی کہی ہے ۔ غزلیہ شاعر می میں فراق نے زیادہ تر عشقیہ مضامین باندھے لیکن اس کے علاوہ مختلف موضوعات پر بھی اشعار کہے۔ ہندو دیو مالا فی رنگ ان کی شاعر می میں فراق نے زیادہ تر عشقیہ مضامین باندھے لیکن اس کے علاوہ مختلف موضوعات پر بھی اشعار کہے۔ ہندو دیو مالا فی رنگ ان کی شاعر می کا خاصہ ہے۔ انھوں نے فطرت کے مظاہر سے بھی اپنی شاعر می میں رنگ بھرا ہے۔ یہ رنگ ان کی رباعیوں میں بھی نظر آتا ہے۔ یہ حیثیت نقاد وہ تاثر آتی نظر بے کے حامل ہیں اور آخر تک اسی نظر بے کو اپنائے رکھالیکن بعد میں ان کی تنقید میں اسلوبیاتی رنگ بھی

نظر آتا ہے۔ فراق نے ساری زندگی انگریزی ادب پڑھا اور پڑھایا۔ انہوں نے مغربی ادب کا بخوبی مطالعہ کیا تھا۔ ہندوستانی ادب ہندو دیومالا اور ہندو تہذیب ان کی رگ و پے میں سیر ایت تھی۔ فراق کو سنسکرت زبان وادب سے بھی واقفیت تھی۔ اس لیے ان کی شاعری میں ان تمام چیزوں کا پر تو نظر آتا ہے۔ انھوں نے خاص کر مصحفی، میر ، ذوق ، داغ ، اور ناسخ کے علاوہ کالی داس، ٹیگور ، شیلی ، کیٹس اور ورڈزور تھ سے فیض حاصل کیا۔

فراق کی تصانیف میں مجموعہ کلام تحفہ خوشتر (1922)، شعلہ 'ساز، مشعل، رمز و کنایات، شعر ستان، غزلستان، گلِ نغمہ (1959) وغیرہ شامل ہیں۔ ان کی رباعیوں کا مجموعہ روپ کے عنوان سے 1946 میں شایع ہوا۔ اندازے، اردو کی عشقیہ شاعری، اردو غزل گوئی، حاشیے وغیرہ ان کی نثری تصانیف ہیں۔

# 16.3 فراق گور کھ پوری بحیثیت نقاد

فراق گور کھ پوری کی تنقیدی تحریروں کے مطالعے سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اُن کار جھان تاثر اتی تنقید کی طرف ہے۔ مغربی ناقدین جو تاثر اتی تنقید کو حقیقی تنقید گر دانتے ہیں ان کے مطابق کسی ادبی تخلیق کے مطالعے سے نقاد کے دل و دماغ اور اس کے شعور پر جو تاثر ات مرتب ہوں، انھیں لفظوں میں سمودینا ہی در اصل تنقید ہے۔ لیعیٰ مواد اور ہیئت پر توجہ مر کوز ہوتے ہوئے فن پارے کے حسن و فتح کا فیصلہ کرنا تاثر اتی تنقید کہلا تا ہے۔ یہ نظریہ جے۔ ای اسپنگر کے خیالات پر ہمنی ہے۔ اس کے مطابق:

"کسی فن پارے کو دیکھ کرجو جذبات واحساسات دل پر طاری ہوتے ہوں ان کو ہو بہو بیان کر دینا تاثر اتی دبستان سے تعلق رکھنے والے نقاد کے نز دیک تنقید نگاری کاسب سے بڑامنصب ہے۔"

تاثراتی تنقید کے نظریہ ساز والٹر پیٹر کے مطابق: " تنقید نگار کی ذمہ داری بس اتنی ہے کہ وہ فن یارے کو اس کے اصلی روپ میں دیکھے اور ان کے بارے میں

اپنے تاثرات بیان کردے۔"

فراق گور کھ پوری کی تنقید اس قسم کی ہے۔انکی تنقید کے بیشتر مقامات ایسے تاثرات پر مبنی ہوتے ہیں جن کی جڑیں بحیپن کی یادوں میں پیوست ہیں۔ اس کی مثال اندازے میں جابہ جا نظر آتی ہے۔

تاثراتی ناقدین میں نمایاں نام محمد حسین آزاد ، شبلی ،امداد امام اثر ،مہدی افادی ،عبدالرحمٰن بجنوری کے ہیں۔ان کے علاوہ نیاز فتچوری کا نام بھی شامل ہے۔ فراق گور کھ پوری کی تنقید میں نیاز فتچوری کا زیر اثر پروان چڑھی۔اس لیے ان کی ابتدائی تنقید میں نیاز فتچوری کا رنگ نمایاں ہے۔ نیاز فتچوری نے فراق کے متعلق اپنے رسالے نگار میں لکھاتھا کہ "شاعری تو فراق کی ثانوی خصوصیت ہے پہلی چیز جو ہمیں متاثر کرتی ہے وہ ان کا بے پناہ ذوقِ انتقاد ہے "۔جب کہ فرمان فتچوری فراق گور کھپوری کے بارے میں لکھتے ہیں:

"حالی اور فراق کے سواکوئی بھی بیک وقت اپنے عہد کا ممتاز شاعر اور ممتاز ناقد نہ بن سکا'۔ فراق کی تنقید تاثراتی تنقید کے زمرے میں آتی ہے۔ان کے یہاں انگریزی تنقید کاکافی اثر ہے۔" ر گھوپی سہائے فراق گور کھ پوری نے اپنے تقیدی سفر کا آغاز 1936 عیسوی میں کیا۔ فراق نے خود کھا ہے کہ انھوں نے تقیدی سفر نیاز فتچیوری سے متاثر ہو کر شروع کیا۔ اردو غزل گوئی فراق کا پہلا تنقیدی مجموعہ ہے۔ جوش ملح آبادی کے رسالہ کلیم میں آزاد انصاری کے دیوان پر نقاد کے فرضی نام سے ایک مضمون شالع ہواتھا جس کے جواب میں فراق نے ایک طویل مقالہ" اردو غزل گوئی " کے نام سے تحریر کیا جس میں نہ صرف نقاد کے مضمون کا مدلل جواب دیا بلکہ اردو غزل گوئی کے متعلق اپنے خیالات کا اظہار کیا جو 1937 میں نگار میں نیاز فتچوری کے تبھرے کے ساتھ شائع ہوا۔ اس کتاب میں انھوں نے غزل کی اہمیت اور ہمارے ادب و تہذیب میں غزل کے مقام کو متعین کیا ہے۔ ان کی دوسری کتاب 'اردو کی عشقیہ شاعری' ہے جو مدینہ اخبار بجنور میں مضمون کے شکل میں شائع ہوئی۔ بعد میں کتابی صورت میں کیا ہے۔ ان کی دوسری کتاب 'اردو کی عشقیہ شاعری' ہے جو مدینہ اخبار بجنور میں مضمون کے شکل میں شائع ہوئی۔ بعد میں کتابی صورت میں تحدید کر جذبات کو اپنی لیسٹ میں لیتا ہوا تمام قوائے انسانی اور تمان کے مطابق ''عشق ایک شدید ترین احساس کانام ہے جس کا مخزن یا تعلق شہوانیت سے جا ملتا ہے اور یہاں سے ابھر کر جذبات کو اپنی لیسٹ میں لیتا ہوا تمام قوائے انسانی اور تمان شخصیت میں یہ احساس بھر جاتا ہے اور شش جہت سے انسان پر چھاجاتا ہے۔

فراق گور کھ پوری دراصل ایک عہد ساز نقاد اور شاعر رہے ہیں۔ دیگر ناقدین کی مانند وہ دلکشی کے ساتھ ادب میں کلچر ،حیات وکائنات کے مسائل کو بھی اہمیت دیتے ہیں۔وہ نقاد کو احساسات اور بصیرت پیش کرنے کا مشورہ دیتے ہیں رائے دینے کا نہیں۔ساتھ ہی وہ خارجی چیزوں کی فہرست مرتب کرنے کے بجائے شاعر کے وجد انی شعور کے بھید کو کھولنے کی بات کرتے ہیں۔اور یہ چیز تبھی کار گر ہوسکتی ہے جب تاثر اتی نقطہ نظر سے کام لیاجائے۔

# 16.4 فراق گور کھ یوری کی کتاب"اندازے <mark>'ک</mark>ا تنقیدی تع<mark>ار</mark>ف

فراق گور کھ پوری کے تنقیدی نظریات ان کی کتاب اندازے ، حاشیے ،اردوغزل گوئی اور اردو کی عشقیہ شاعری میں نظر آتے ہیں۔ ان کی تنقید کازیادہ ترحصہ شاعری کی تنقید سے متعلق ہے۔ فراق تاثراتی تنقید میں ایک اہم مقام رکھتے ہیں۔ "اندازے" کے مطالعے سے ان کے تنقیدی شعور کو سمجھنے کے ساتھ قدیم شعر اکے متعلق ان کے نظریات کو سمجھنے میں مدد ملتی ہے۔ انھوں نے خود بھی 'اندازے '
کی تحریر کے ہدف کو واضح کر دیاہے وہ لکھتے ہیں:

"میری غرض وغایت اس کتاب کی تصنیف میں بیر رہی ہے کہ جو جمالیاتی، وجدانی، اضطراری اور مجمل اثرات قدما کے کلام کے میرے کان ودماغ اور شعور کی تہوں پر پڑرہے ہیں انہیں دوسروں تک اس صورت میں پہنچادوں کہ ان اثرات میں حیات کی حرارت و تازگی قائم رہے میں اسی کو مقدمانہ تنقید بیازندہ تنقید کہتا ہوں اسی کو طائر انہ تنقید بھی کہتے ہیں۔" رہے میں اسی کو مقدمانہ تنقید یازندہ تنقید کہتا ہوں اسی کو طائر انہ تنقید بھی کہتے ہیں۔"

اندازے کی پہلی اشاعت 5 مئی 1944ء میں ہندوستان پبلشنگ ہاؤس الہ آباد سے ہو چکی تھی جس کا دوسر الیڈیشن 11 جنوری 1956ء اور 1968 میں لاہور سے شائع ہوا۔ اندازے میں ریاض، ذوق، غالب، مصحفی، حالی پر مضامین شامل ہیں۔1956ء والے ایڈیشن میں داغ، فانی اور حسرت کے کلام کے مطالعے کو بھی کتاب میں شامل کیا گیا، جو پہلے ایڈیشن میں نہیں تھے۔فراق کے تنقیدی مضامین پر دوچیزوں کا بہت اثر رہاہے۔ وہ لکھتے ہیں:

> "میرے مذاقِ تنقید پر دوچیزوں کا بہت اثر رہاہے۔ ایک توخود میرے وجدان شعری کا دوسرے بورپین ادب اور تنقید کے مطالعے کا۔ مجھے اردو شعر اکواس طرح سمجھانے میں بڑالطف آتاہے جس طرح پورپین نقاد پوروپین شعراء کو سمجھتے اور سمجھاتے ہیں اسی طرح ہمارے ادب کی مشرقیت اجا گر ہوسکتی ہے اور اس کی آ فاقیت بھی۔"

(اندازے،ص14)

فراق کے زیادہ تر مضامین میں غزل یاغزل گو شعراء کاذ کرہے۔لیکن بعض مضامین میں انھوں نے نظموں کا تجزبیہ بھی کیاہے مثلاً حالی کے حوالے سے انھوں نے نظموں پر بات کی ہے۔ اندازے ان کے تنقیدی شعور کی بہترین نما ئندگی کرتی ہے۔ اندازے میں فراق نے کل آٹھ شعر اکی شاعری کا جائزہ لیاہے، جن میں مصحفی، ذوق،غالب،حالی، داغ،ریاض،فانی، حسرت شامل ہیں۔ ذیل میں مختلف شعر اکے بارے میں ان کے خیلات کا جائزہ لیاجائے گا۔

### 16.4.1 مصحفی:

غلام ہمدانی مصحفی (1824–1748 )نے اردو شا<mark>عری کے کئی مجموعے اپنی یاد گار چیوڑے۔ان کی شاعری کے کل آٹھ دیوان</mark> ہیں۔ یہ اپنے عہد کے استاد شاعر تھے۔ان کی شاعر ی میں موضوعات اگر چیہ حسن وعشق کے معاملات ہیں لیکن مضامین میں کافی تنوع پایاجا تا ہے۔انھوں نے کسی بھی شاعر کی کورانہ تقلید نہیں گی۔ نیتجاًان کی شاعری میں معاصرین شعر اکی جھلک صاف نظر آتی ہے۔مثلاً میر کاسوز و گداز ہے، در دکی روحانیت اور حزن وطر ب ہے۔ مصحفی نے شاعری میں حسن وعشق اور نشاطِ روح کویر کیف انداز میں پیش کیا۔انھوں نے ا پنی شاعری میں صنائع بدائع کا بھی بخوبی استعال کیا ہے۔ بقول وہاب اشر فی مصحفی کمچے کا شاعر ہے۔ فراق نے بھی مصحفی کی شاعری کواہم گر داناہے۔اور وہ مصحفی کو بہترین شاعر مانتے ہیں۔

اندازے میں فراق نے مصحفی کی شاعری کا ان کے عہد کے شعر اکی شاعری سے موازنہ کر کے تجزیہ کیا ہے۔اپنی کتاب کے مقدمے میں انھوں نے قدیم شاعری کی اہمیت اور قدر دانی کی بات کی تھی۔ ان کاماننا ہے کہ پر انے دور کے ایسے شعر اجو بہت مشہور نہیں ہوئے کیکن ان کی شاعری معروف استاد شاعر وں سے کم بھی نہیں، ہمیں انھیں فراموش نہیں کرناچاہیے۔اس ضمن میں انھوں نے مصحفی کی شاعری کا جائزہ لیتے ہوئے کھنواور دہلی کی شاعری کا تجزیبہ کیاہے اور یہ نتیجہ نکالا کہ مصحفی کی شاعری دلی اور لکھنؤ اسکول کا سنگم ہے۔ان کے اشعار میں داخلیت یائی جاتی ہے۔مصحفی پر تنقید کرتے ہوئے انھوں نے معاصر شعر امیر سودا، درد اور سوز کی شاعری پر بھی اپنی رائے پیش کی ہے۔انہوں نے انشاء، ناسخ، امانت اور شاہ نصیر کی شاعری کو بگڑی ہوئی شاعری کہاہے۔

مصحفی کے یہاں کثیر تعداد میں اشعار داخلیت لیے ہوئے ملیں گے لیکن سوز وگداز کا عضر کم ترہے۔ان کے مطابق مصحفی نے میر کی پیروی تو کی ہے لیکن ذرا کتراکے نکل گے ہیں۔

مير:

ہوگا کسو دیوار کے سابیہ میں پڑا میر
کیا کام محبت سے اس آرام طلب کو
کہتا تھا کسی سے کچھ تکتا تھا کسی کا منھ
کل میر کھڑا تھا یاں سچ ہے کہ دیوانہ تھا

مصحفی:

کبھو تک کے در کو کھڑے رہے، کبھی آن پھر کے چلے گئے ترے کوچہ میں جو ہم آئے بھی تو کٹہر کٹہر کے چلے گئے میر کا پہلا شعر شدت احساس کا معجزہ ہے لیکن مصحفی کے شعر میں جو فطری واقعیت اور محاکاتی خصوصیت پائی جاتی ہے وہ مصحفی کو میرسے الگ کرتی ہے۔

پروفیسر آل احد سر ور لکھتے ہیں:

"انہوں نے مصحفی کی شاعری کے احساسی پہلوپر جس طرح زور دیا ہے اس طرح ان سے پہلے کسی نے نہیں دیا تھا۔ حسرت کے ذریعہ سے ضرور مصحفی کی بازیافت ہوئی مگر غزل کی داستان میں مصحفی کے زریں ورق کی آب و تاب فراق کاعطیہ کہی جاسکتی ہے۔"

(پیچان اور پر کو، آل احمد سر ور، ص 191)

فراق گور کھپوری نے مصحفی کاموازنہ سودااور میر سے کیا ہے ان کے مطابق میر کاسوزوساز ایک نرم اور معتدل شکل میں مصحفی کے یہاں موجود ہے۔ یہ نرمی اور اعتدال اثباتی صفت ہے۔ اسی طرح سودا کی شاعری میں جو شگفتگی 'رنگینی، البیلا پن، رسیلا پن، سج د رهج اور نشاط وسر مستی پائی جاتی ہے یہ اوصاف بیک وقت کچھ نرم ہو کر 'نکھر کر اور زیادہ سبک رفتار ہوکر مصحفی کی رچی ہوئی اور سنوری ہوئی شاعری میں جلوہ گرہیں۔

میر وسودا کے علاوہ فراق نے حالی، جر اُت، انشا کے اشعار کا بھی موازنہ کیاہے کیونکہ ان کے یہاں معاصرین کا ہر رنگ موجو دہے لیکن معتدل انداز میں ۔ بعض معاملات میں مصحفی کارنگ خارجیت ہونے کے باوجو دسوداسے الگ انداز میں نظر آتا ہے۔

فراق کے مطابق ان کی شاعری میں لکھنو اور دہلی کی شاعری کا امتز اج ہے۔خود مصحفی نے اپنے شعر میں ذکر کیاہے۔

اے مصحفی شاعر نہیں پورب میں ہوا میں

دلی میں بھی چوری مرا دیوان گیا تھا

### 16.4.2 زون:

شخ ابراہیم ذوق کی پیدائش کیم اگست 1790 اور وفات کیم نومبر 1854 میں ہوئی۔ ذوق کم عمری میں ہی شاعری کی طرف مایل ہو گئے تھے۔ ذوق غزل کے علاوہ قصیدہ کے بھی شاعر تھے۔ ذوق کی شہرت بھی قصیدہ سے ہوئی لیکن انھوں نے بہترین غزلیں بھی کہی ہیں۔ غزلوں میں انھوں نے ٹکسالی زبان اور روز مرہ کے محاوروں کا استعال کیا ہے۔ ذوق کو لفظوں کے انتخاب اور ان کی تراش و خراش پر عبور تھا۔ مشکل زمینوں میں بڑی آسانی سے غزل کہہ جاتے تھے۔ ذوق کو تک بندی، معاملہ بندی، مضمون آفرینی اور عام بول چال کی زبان کو بہت عمد گی سے برتنا آتا تھا۔ امداد امام اثر نے ذوق کو زور آور، بلند پرواز، نازک خیال اور خلاق سخن ور مانا ہے۔ محمد حسین آزاد نے ذوق کو تک بندی عمد گی ہے۔ بھی ہے۔ محمد حسین آزاد نے ذوق کو تا در الکلامی کی بات کہی ہے:

"کلام کو دیم کر معلوم ہوتا ہے کہ مضامین ستارے آسان سے اتارے ہیں۔ گر اپنے لفظوں کی ترکیب سے انھیں ایسی شان و شکوہ کی کرسیوں پر بٹھادیا ہے کہ پہلے سے بھی او نچے نظر آتے ہیں۔ انھیں قادرالکلامی کے دربار سے ملک سخن پر حکومت مل گئی ہے کہ ہر قسم کے خیال کو جس رنگ سے چاہیے کہہ جاتے ہیں۔ کبھی تشبیب کے رنگ سے سجا کر استعارے کی بوسے بساتے ہیں ۔ کبھی بالکل سادے لباس میں جلوہ دکھاتے ہیں۔ " (آب حیات ص: 455)

فراق نے غالب سے پہلے ذوق کا نام لیا ہے ۔اپنے مضموں میں اس بابت تفصیل سے لکھا ہے لیکن آخر میں نتیجے پر پہنچتے کہتے

ہیں کہ:

" ذوق کانام ہم غالب اور مومن کے پہلے لیس یابعد میں اتناتو ضر ور تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ وہ زبان کی شاعری کا بابا آدم ہے۔"

اس مضمون میں انہوں نے ذوق وغالب اور مومن کی مقبولیت کے اسباب بیان کرتے ہوئے ذوق کی شاعر انہ خصوصیات بھی بیان کی ہیں۔ مضمون کی ابتداء ہی میں فراق لکھتے ہیں کہ ہمیں تو ذوق کے مرتبہ ُشاعری اور ان کے کلام کی قدروقیمت کا اندازہ کرنا ہے۔ انہوں نے بعض معاملوں میں ذوق کا مقام غالب سے کم بتایا ہے لیکن ان کی شاعری کی اہمیت اپنی جگہ مسلم کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:
"غالب اور مومن کے کلام کی سی معنویت و داخلیت (Inwardness) نہ سہی لیکن ناشخ کے کلام کی طرح ذوق کے اشعار ریگ رواں بھی نہیں ہیں۔"

دوسرا مضمون فراق کا ذوق پر ''سات برس بعد'' کے عنوان سے ہے جو آل انڈیاریڈیو سے 1937ء میں ذوق ڈے پر نشر ہوا تھا۔ پھریہ مضمون سات برس کے بعد ۱۹۴۴ء میں اس کتاب میں شامل ہوا۔اس مضمون کی ابتدا میں ہی انہوں نے لکھاہے کہ انہیں ذوق کا کلام ناپیند ہے وہ لکھتے ہیں:

" مجھے بچین ہی سے نہ جانے کیوں ذوق کا کلام ناپسند تھا۔ نہ جانے کیوں اس لیے میں نے کہا کہ ناپسندید گی کا احساس پہلے ہو ااور ناپسندید گی کے اسباب کا حساس سن شعور کو پہنچنے کے کچھ بعد ہوا۔ "

ساتھ ہی وہ اس بات کا بھی اعتراف کرتے ہیں کہ ذوق صرف سطی شاعر نہیں ہیں۔ ذوق کی شاعری میں جہاں تک بات زبان اور طرز بیان کی ہے تواس میں وسعت اور ہمہ گیری موجود ہیں۔

فراق کی نظر میں ذوق کی انفرادیت زبان کے حوالے سے ہے۔ ذوق نے بول چال کی زبان کو شعر کے سانچے میں ڈھالا ہے۔ مثلاً: اے صنم کیا پوچھتا ہے حال اس رنجور کا دل نہ اٹکائے کہیں اللہ بے مقدور کا

ان کے مطابق یہی بول چال کی زبان کا استعال ذوق کو مو من وغالب سے الگ کرتا ہے۔ اگر چپہ گھلاوٹ اس شعر میں موجود نہیں ہے لیکن بیان کی صفائی استادانہ ہے۔ ذوق نے مشکل مضامین کو بھی سہل اور صاف طریقے سے باندھا ہے۔ ذوق کے یہاں بیان کا جادو تو ماتا ہے لیکن شاعری میں کوئی جادو نظر نہیں آتا۔ فراق نے ذوق کو پنچایتی شاعر کہا ہے۔ اس کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ ان کے مطلع ہندی کے ان دوہوں کی یاد تازہ کر دیتے ہیں جو عوام میں ضرب المثل بن گئے ہیں۔ فراق نے آخر میں ذوق کی شاعری کا فنی تجزیہ کیا ہے جو قدیم فن شاعری کی روایات پر مشتمل ہے۔ فراق ذوق کی شاعری کے متعلق لکھتے ہیں:

" زوق کی بند شین نه چست ہوتی ہیں نه پیت۔ " (ص18)

ذوق کی غزلیں اسکولوں اور اردو تدریس کے لیے <mark>موزوں ہے۔ انہوں نے ذوق کو پنچایی شاعر کے علاوہ رائے عامہ کا شاعر بھی</mark> قرار دیاہے۔ مجموعی طور پر ذوق کے متعلق وہ لکھتے ہیں:

ور پر دوں ہے۔ ن وہ ہے ہیں اردو نے اپنے آپ کو پایا۔ روایتی باتوں کو اور خیالات عامہ کو اسنے سنورے ہوئے اور مکمل شکل میں پیش کر دیناایک ایساکار نامہ ہے جسے آسانی سے بھلا یا نہیں جاسکتا۔ "

16.4.3 غالب:

مر زااسد اللہ خال غالب کی پیدائش 27 دسمبر 1797 کو آگرہ میں ہوئی اور وفات 15 فروری 1869 کو دبلی میں ہوئی۔غالب کا شار اردوادب کے معروف شعر امیں ہوتا ہے۔غالب نے اردواور فارسی دونوں زبان میں شاعری کی۔غالب کو اپنی فارسی شاعری پرناز تھا۔اردو شاعری ان کے لیے "بے رنگ ِ من است " تھی، لیکن بعد میں ان شہرت کا سبب یہی اردوشاعری ہوئی۔

شاعری کے ابتدائی دور میں وہ فارسی شاعر بیدل کی پیروی کرتے تھے اورانھیں اس بات پر فخر تھاان کا شعر ہے:

طرزِ بیدل میں ریختہ کہنا اسد اللہ خال قیامت ہے

غالب کی زبان فارسی آمیز اور کافی مشکل تھی۔ان کے کلام میں مشکل پیندی،جدت طر ازی، خیالات کی پیچید گی، تخیل کی بلند پروازی،مضامین کی تہہ داری، تشبیهات و استعارات علامات و اشارات کی وجہ سے ان کے اشعار سمجھنا ٹیڑھی کھیر ہو گیا۔لوگ ان کی شاعری کا مذاق اڑانے لگے جس کے جواب میں غالب نے ایک شعر کہا:

# نہ ستائش کی تمنا نہ صلے کی پروا نہ سہی گر مرے اشعار مین معنی نہ سہی

غالب مقلد نہیں تھے نہ ہی انھوں نے کسی کو سند کے طور پر قبول کیا تھا۔ انھوں نے خود ایک نیار استہ نکالا جس پر چل کر انھوں نے اردو شاعری میں اپنی انفر ادیت کو منوالیا۔ ان کی شاعری مشکل سہی لیکن ان کی شوخی اور اشعار کی جدت نے ان کے اشعار کوخو بصورت بنا دیا ہے البتہ وقت کے ساتھ ان کی شاعری میں کافی تبدیلی آئی اور انھوں نے آسان اشعار کہے۔ ان کی شاعری میں شوخی ، محبوب کے آگے جُز ونیاز ، چھیڑ چھاڑ ،خو دو اری نظر آتی ہے۔ ان کی شاعری میں فکر وفلسفہ ، طنز وظر افت ، عشق وحسن سب موجو دہے۔ طنز وظر افت کی وجہ سے حالی نے انھیں "حیوانِ ظریف" اور ممتاز حسین نے نشاط کا شاعر قرار دیا ہے۔ ان کی شاعری پر ان کی زندگی کے رنج و غم کا پر تو بھی نظر آتا ہے۔ فکرِ معاش ، عشق بتال یادِر فتگال کا احساس و ملال بھی ان کی شاعری میں موجو دہے۔

غالب کی فارسی شاعری سے زیادہ مشہور ان کا اردو دیوان ہوا۔ حالا نکہ غالب اسے ساری زندگی "بے رنگِ من است "سے تعبیر کرتے رہے۔ جب کہ ان کی شہرت کی وجہ ان کا اردو دیوان بنا۔ فراق گور کھپوری نے غالب کی زبانی ان کے اردو دیوان کے بارے میں "اندازے" میں لکھاہے:

> "میر اوہ فارسی کا کلام جس کا ہندوستان مین جواب نہیں تھاوہ اس اس دکان میں نظر نہیں آتا۔۔ ۔۔ قریب قریب سب سے چھوٹا اردو دیوان میں نے چھوڑا تھااور مجھے یقین تھا کہ سب سے زیادہ میرے اشعار ہی لوگوں کی زبان پر ہوں گے۔"

"اندازے" میں فراق نے غالب پرایک مضمون "غالب پھر اس دنیا میں "کے نام سے ککھا ہے، جس میں انہوں نے غالب کی شاعری پر کوئی تنقید نہیں کی بلکہ اس مضمون میں غالب کی ہی زبانی ان کے دیوان کی شہر ت کے متعلق مندر جہ بالا جملے کہلوائے ہیں۔ گویا یہ ایک خاکہ ہے جس میں غالب نے اپنے دیوان اور اپنی شہر ت کے متعلق باتیں کی ہیں۔ یہ مضمون 1938ء میں کھا گیا ہے۔ چند صفحوں پر مشتمل یہ مضمون الگ نوعیت کا ہے۔ جس میں غالب کی شاعری کا نہ تو تجزیہ ہے اور نہ ہی اس میں ان کی انفرادیت کا بیان ہے بلکہ یہ ایک روداد ہے جو بزبانِ غالب ہی بیان کی گئی ہے۔ اس مضمون کی ابتدا بھی غالب کے اشعار کی توضیح ہے۔ فراق کہتے ہیں:

"جب میں اس دنیا میں تھا تو بے چین ہو کر ایک بار میں نے کہا تھا: موت کا ایک دن معین ہے۔ نیند کیوں رات بھر نہیں آتی۔ "آج موت کی گہری نیند اچٹ گئی۔ کیا نیند کیا موت دونوں میں کسی کا عتبار نہیں۔ "

### 16.4.4 حالى:

حالی کی پیدائش 1837 اور وفات 31 در سمبر 1914 میں پانی پت میں ہوئی۔ یہ اردو کے پہلے نظریہ ساز نقاد ، عظیم سواخ نگار تھے۔ حالی شاعر بھی تھے۔ شاعری میں ان کا انداز بیان سادہ اور آسان تھا۔ انھوں نے غزل کے علاوہ قصیدے ، رباعیاں اور نظمیں بھی لکھیں اور مر ثیہ بھی کہا۔ حالی کی شاعری کے متعلق وہاب اشر فی لکھتے ہیں: حالی کی غزلوں میں نرمی اور کسک کا احساس ملتا ہے۔جس کی نشان دہمی اکثر ناقدوں نے کی ہے۔ حالی ایک ایسے شخص تھے۔جوش و جذبات میں ایک ایسے شخص تھے۔جوش و جذبات میں وہ کوئی ایسا شعر نہیں کہتے تھے جس کی سرحدیں اخلاقیات کو یار کر جایئں۔

(تاريخ ادب اردو، ص504)

مولاناحسرت موہانی نے حالی کی شاعری کو دو حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ ایک رسمی یاعا شقانہ شاعری دوسری قومی یااخلاقی شاعری۔ حالی کی عاشقانی شاعری ان کی غزلیہ شاعری ہے جس میں روایتی حسن وعشق مذہب واخلاق، رندی و مستی، دیر وحرم کابیان، واعظ اور ناصح پر طنزیہ تمام با تیں بہت ہی دلکش سادہ اور رنگین بیانی کے ساتھ ان کی غزلوں میں پائی جاتی ہیں۔ مجنوں گور کھیوری حالی کی شاعری کے متعلق لکھتے ہیں:

" وہ جس تجربہ کو بیان کرتے ہیں وہ عامتہ الورود ہو تاہے۔ان کی کہی ہوئی بات ہر شخص کے دل کی بات ہوتی ہے۔ انداز بیان میں البتہ اچھو تا پن بھر اہو تاہے یہی شاعروں کی اصل خصوصیت ہے یعنی جذبات و خیالات سادہ ہوں اور اسالیب نرالے

(نقوش وافکار، ص 216)

فراق نے حالی کی سادہ بیانی کو ذوق و ظفر سے بھی ز<mark>یادہ بڑھا ہو امانا ہے۔ حالی</mark> کی سادگی کے ساتھ لب ولہجہ میں ملکی سی چٹکی ، آ واز میں ذراسی تھر تھر اہٹ، سانس میں تازگی اور افسر دگی کا ایک میل ہو تاہے۔

حالی پر فراق کا مضمون دو حصوں پر مشتمل ہے۔ پہلا حصہ یا مضمون 1940ء میں جب کہ دوسرا" چار برس بعد"کے عنوان سے 1944ء میں تحریر کیا گیا۔ اس مضمون کی ابتدا حالی کی ابتدا کی زندگی اور ان کی شخصیت پر گفتگو سے ہوئی ہے۔ اور پھر یہیں اپنے والد منثی گور کھ پر شاد عبرت کی حالی کے بیان کیا ہے۔ فراق نے حالی کی نظم ونٹر دونوں کا مجموعی جائزہ لیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ حالی نے جب شاعری کاراگ چھٹر اتو اس میں کوئی بغاوت نہیں تھی ، نہ ہی کوئی ہے جوڑ بات اور نہ اس میں کوئی نیا پن موجود تھا۔ بلکہ ایک قسم کی سادگی تھی۔ جبکہ حالی کے عہد میں امیر مینائی اور داغ دہلوی کی محفلوں کی رونقیں عروج پر تھیں ایسے میں حالی کی شاعری پر کون توجہ دیتا۔ لیکن پھر حالات نے ایسا پلٹا کھایا کہ آہت ہ آہت ہوئے لکھا ہے:

" حالی کا کلام بڑا بدن چور کلام ہے۔ بہتوں کی نظر میں یہی حال سعدی کی گلستان کا ہے۔ سعدی ہمارے لیے تھاحالی ہم میں سے ہیں۔"

پھر انہوں نے حالی اور سعدی کاموازنہ کیا ہے ،حالی کے معاصرین کاذکر کیا ہے ، پھر حالی کی نظموں پر بھی بحث کی ہے۔ فراق کواس بات کاملال بھی ہے کہ حالی کواس زمانے میں لوگ سمجھ نہیں سکے۔ فراق نے حالی کی نظموں کی سادہ بیانی اور نشتریت کی شحسین کی ہے۔ فراق لکھتے ہیں:

"حالی ار دو شاعری اور ار دو نثر میں ایک حساس عقلیت کا پینمبر ہے۔ اوران کے کلام میں عقلیت کا تمام

زور اور عقلیت کی کمزوریاں موجو دہیں۔ اس سے غالباً ادب کی انتہائی منزلوں پر نظر ڈالتے ہوئے ہمیں حالی کے یہاں ایک کمی کا احساس ہونالاز می ہے۔ مثلاً حالی میں وہ پرواز اور اتھاہ گہر ائیوں میں ڈوب جانے والی بات نہیں ہے۔ وہ احساس تحیر نہیں جو آفاقی ادب کی خصوصیت ہے اور نہ وہ اچانک کو ندے جو میر، غالب، آتش، انیس اور اقبال کی آوازوں سے لیک جاتے ہیں۔" (ص 237)

مضمون کے دوسرے جھے میں فراق گور کھپوری نے حالی کی غزل اپنے تاثرات کا اظہار کیا ہے۔ انہوں نے حالی کی غزل کا انتخاب بھی پیش کیاہے۔ فراق نے حالی کی غزلوں کے محاسن،ان کے اسلوب، فکر کی ہم آ ہنگی کو بھی سر اہاہے۔

اس کے جاتے ہی ہوئی کیا مرے گھر کی صورت نہ وہ دیوار کی صورت ہے نہ در کی صورت سخن پر ہمیں اپنے رونا پڑے گا یہ دفتر کسی دن ڈیونا پڑے گا رہا دوستی پر نہ تکیہ کسی کا بس اب دل سے شکوؤں کو دھونا پڑے گا بین اب دل سے شکوؤں کو دھونا پڑے گا بین آئے گی ہر گز نہ یاں کچھ کے بن جو کچھ کائنا ہے وہ یونا پڑے گا جو کچھ کائنا ہے وہ یونا پڑے گا جو کچھ کائنا ہے وہ یونا پڑے گا

حالی کی غزلوں میں سلاست، ترنم، دھیما پن اور حساس رنگ توازن کے ساتھ موجودہے۔ سعدی کے علاوہ حالی کی مماثلت انہوں نے میتھیو آرنلڈ سے بھی کی ہے یعنی میہ کہ بید دونوں شعر اء شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ تقید نگار بھی ہیں۔ فراق لکھتے ہیں:

" میں پیدا ہونے کی سکت نہیں۔ بے بسی کا یہی احساس حالی کی غزلوں میں بھی ملتا ہے۔" (ص 315)

میں پیدا ہونے کی سکت نہیں۔ بے بسی کا یہی احساس حالی کی غزلوں میں بھی ملتا ہے۔" (ص 315)

فراق نے اس بات کا بھی اعتراف کیا ہے کہ اردو کے کسی غزل گو شاعر میں بے بسی کا بیہ احساس نہیں ملتا جو حالی کی غزلوں میں ہے۔ بے بہی ، بے دلی نہیں اس میں ایک دبی دبی رکی رکی سی تلملاہٹ ہے اور ہاتھ پاؤں مارنے کی بے چینی ہے۔

یارانِ تیزگام نے منزل کو پالیا
ہم محوِ نالہُ جرسِ کارواں رہے

16.4.5 داغ:

نواب مرزاخاں متخلص بہ داغ دہلوی کی پیدائش 25 مئی 1831 کو دہلی میں ہوئی اور وفات 17 مارچ 1905 کو حیدراباد میں ہوئی۔ان کی پرورش لال قلعے میں ہوئی۔انھوں نے ایک عرصہ لال قلعے میں گذاراہے۔داغ دہلوی کی شخصیت سازی، تعمیر و تشکیل اور ان کی شاعر کی تہذیب و تزئین میں لال قلعہ کا اہم کر دار ہے۔ داغ غزل کے شاعر ہیں۔ ان کی شاعری میں چلبلا پن ، شر ارت، شوخی چھٹر چھٹر چھاڑ ، بے نیازی ، طنز ، محبوب کے حسن کے تذکرے ، اس کے لب و رخسار وغیرہ کا بیان ہے۔ داغ اس دور کے شاعر ہیں جب د ہلی کا معاشر ہ انحطاط اور پستی کی سمت بڑھ رہا تھا۔ ایس صورت میں شاعری جنس و ہوسناکی کی طرف ماکل تھی۔ داغ کی شاعری میں شابیت ، عیاشی ، ہوسناکی کا عضر غالب ہے جس کے اظہار میں داغ نے ایک کیفیت پیدا کر دی ہے۔ ان کی غزلیں متر نم بحروں میں ہیں اور زبان آسان ، شستہ اور سادہ ہے۔

فراق گور کھپوری نے داغ کے متعلق لکھاہے کہ اگر چہ غالب کے بعد اردوشاعروں میں دو،ایک شعراء کو چھوڑ کرسب معثوق کی عزت کرنا بھول گیے۔اس کی وجہ دلی کا اخلاقی انحطاط ہے۔اب شاعری اپنی گھلاوٹ سے بجائے نرم بول بولنے کے، پھر مارتی ہے۔ داغ کے کلام میں یہ تمام خرابیاں اپنی انتہا کو پہنچ گئی ہے۔ فراق کے مطابق ان خامیوں کے باوجو د داغ کی شاعری میں ایک آن بان ہے۔اشعار:

دل میں سا گئی ہے قیامت کی شوخیاں دو چار دن رہا تھا کسی کی نگاہ میں سب اہل حشر جب اپنے کیے کو پائیں گے بڑا مزہ ہو جو مجھ کو مرے گناہ ملیں

بول چال کی زبان پر داغ کو غیر معمولی ملکہ ہے دا<mark>غ جیسازبان کا لا ثا</mark>نی جادو گر اور فقرے باز آج تک پیدا نہیں ہوا۔ داغ بگڑے ہوئے زمانے کاسب سے بڑا بگڑ اہوانہایت اچھی طرح رجااور <mark>بنا</mark>ہوا بگڑ اشاعر ہے۔

" داغ غزل میں جلی کی سنانے کے ملک الشعر ابن کیے ہیں۔" (اندازے ص 335)

فراق داغ کو محض غیر شریفانہ اور عامیانہ جذبات کا جادو بیان شاعر نہیں سمجھتے۔ بلکہ وہ اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ داغ کی شاعری میں جو سلجھاؤ، صفائی سبک روی فارسیت کے ساتھ ہے وہ بعد میں اردو شاعری کا مستقل جزبن گئی بیہ اردو غزل کو داغ کی دین ہے۔ فراق داغ کے مقام کا تعین کرتے ہوئے ان کاموازنہ ڈرائڈن سے کرتے ہیں:

"داغ نے مستقل اثر اردوزبان پر چھوڑاہے۔ اس باب میں شاعر کی زبان پر داغ کا وہی احسان ہے جو انگریزی نثر پر ڈرائڈن کے کارناموں کارہاہے۔" (ص 347)

16.4.6رياض:

ریاض احمد ریاض خیر آبادی کی پیدائش 1856 اور وفات 28جون 1934 میں خیر آباد ہی میں ہوئی۔ریاض شاعر ہونے کے ساتھ نثر نگار اور صحافی بھی ہیں۔لیکن ان کی بنیادی حیثیت شاعر کی ہے۔ ان کی شاعر کی میں ان کے اساد امیر مینائی کی جھلک نظر آتی ہے۔ کہیں کہیں ان کی شاعر کی پر داغ کارنگ بھی جھلکتا ہے۔ حالاں کہ انھوں نے خود کے لیے کہا ہے کہ وہ میر اور مصحفی کے رنگ میں شاعر کی کرتے ہیں۔

کچھ کچھ ہے ریاض میر کا رنگ کچھ شان ہے ہم میں مصحفی کی

ریاض کی شاعری پر دراصل مصحفی کارنگ جھلکتا ہے۔لیکن انھوں نے سطیت اور بازاری پن سے گریز کیا ہے۔البتہ دیگر شعر اک مانند انھوں نے بھی عشق و حسن رندی وسر مستی کی شاعری کی ہے۔ مگر ان کے یہاں عشق پاک جذبہ ہے۔ رند کا تصور بھی ان کے یہاں جدا گانہ ہے۔ان کے یہاں شر اب مثل شر اب طہور ہو جاتی ہے۔ خمریات کے امام کیج جانے والے ریاض خیر آبادی کی مثال حافظ اور عمر خیام سے دی جاتی ہے لیکن حافظ کے یہاں عریانیت ہے جس سے ریاض نے پر ہیز کیا ہے۔

فراق جبرياض كى شاعرى پربات كرتے ہيں تو كھتے ہيں:

"ریاض کی متوالی آئکھوں سے عشق ومستی کی ہزاروں کیفیات چھلکی پڑتی ہیں۔وہ ایسا گناہ گارہے

جس کی معصیت پر مغفرت کو بیار آجا تاہے۔"

ریاض کی شاعری میں زندہ دلی، شوخی، انگھیلیاں کرتی نظر آتی ہے۔ ان کی شوخی وشر ارت اور حسن عشق کی معاملہ بندی فراق اور انشا، داغ کے رنگ سے جدا گانہ ہے۔ ریاض کے یہاں نٹ کھٹ تخیل ہے۔ معاملہ بندی کبھی حقیقی اور کبھی فطری ہوتی ہے اور کبھی مشکل مضمون کو آسان انداز میں بیان کر دیتے ہیں۔ ان کے کلام مضمون خیالی اور انداز بیان صوفیانہ۔ ان کی شاعری طربیہ ہے مشکل سے مشکل مضمون کو آسان انداز میں بیان کر دیتے ہیں۔ ان کے کلام کے نمونے:

وہ آرہا ہے عصا ٹیکتا ہوا واعظ بہادے اتنی کہ ساقی کہیں نہ تھام سکے بیٹے ہوئے ہیں ہاتھ دھرے ہاتھ پر ریاض واعظ کے سر پر آج سبو ہم اچھال کے پی پی کے اس نے سجدے کیے ہیں تمام رات اللہ رے شغل زاہد شب زندہ وار کا

فراق گور کھپوری ریاض کے متعلق کہتے ہیں کہ عام طور پر شعر اکیفیات کو خود پر طاری کرتے ہیں لیکن ریاض خیر ابادی پر ساری کیفیات پر حاوی ہیں۔نہ ہی وہ تخیل کے شکار ہوتے ہیں نہ ہی وہ اپنی ہستی کو تباہ کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی شخصیت ان کی شاعری میں حصکتی ہے۔

### 16.4.7 قانى:

شوکت علی فانی بدایونی کی پیدائش 13 ستمبر 1879 کو بدایوں میں اور وفات 27 اگست 1941 میں حیدراباد میں ہوئی۔ فانی کی تمام عمر پریشانی میں گذری۔ان کی شاعری میں بھی در دوغم کا بیان کثرت سے ملتا ہے۔ مجنوں گور کھ پوری نے فانی کی شاعری کو کہا ہے۔ ہجر کا ملال، سوز و گداز ، غم ہستی و غم دوراں تو شاعری میں ابتداسے ہی تھالیکن اسے کمال تک فانی نے پہنچایا۔ فانی کی شاعری میں نشریت ہے۔ فراق فانی کی شاعری کے ساتھ ان کی تصویر کو بھی بہت د کھا ہوا محسوس کرتے ہیں۔ فراق کی نظر میں فانی بہت بڑا شاعر ہے ان کی شاعری کی نشتریت کووہ اپنے دل میں چبھتا ہوا محسوس کرتے ہیں۔ فراق لکھتے ہیں:

> " فانی کا دل بہت د کھا ہوا ہے ....ان کی عشقیہ زندگی کے تجربوں نے ان کے دکھ اور غم کو جنم دیا اور یالا۔" (ص372)

ان تحریر وں اور محسوسات نے ان کے لیے حیات و کا ئنات کی پوری فضا کورنگ ڈالا تھا۔ اس دکھے ہوئے دل کے باوجود فانی روتے بسورتے شاعر نہیں۔ انہوں نے غم اور قنوطیت کو نیامز اج عطا کر دیا۔

مری آئھوں میں آنسوں کیا بتاؤں ہم نشیں کیا ہے کھم جائے تو دریا ہے کھم جائے تو دریا ہے

وہ جلوہ رفت نظر تھا نظر کو کیا کہتے کہ پھر بھی ذوقِ نماشا نہ کامیاب ہوا

حسن حیرت تو میسر ہے تماشا نہ سہی تری محفل میں ہیں گو نقش بہ دیوار ہیں ہم

16.4.8 حسرت موہانی:

نفغل الحسن حسرت موہانی کی پیدائش 1881 میں موہان میں ہوئی اور وفات 1951 میں ہوئی۔اردو غزل میں حسرت کی حیثیت قدیم وجدید کے دار میان ایک پل کی ہے۔ فراق کاخیال ہے کہ زندگی یا شاعری کا ایک دور ختم نہیں ہوتا کہ دوسر اشر وع ہوجاتا ہے۔ حسرت نے جب آئکھ کھولی تو حقی غزل گوئی کئی انداز سے شر وع ہو چکی تھی۔امیر وداغ کے دور میں ہی اگلے دورِ تغزل کی جھلک موجود تھی جو جلال، حالی، شاد عظیم آبادی، آسی غازی پوری کی غزلوں میں سنائی اور دکھائی دیتی تھی۔ حسرت کا تغزل ان کے معاصرین سے بالکل جدا ہے۔ انہوں نے نہ اپنے معاصرین کا اثر لیانہ ہی معاصرین پر ان کی شاعری کا اثر ہوا ہے۔

حسرت مضمون آفرینی میں مومن اور رنج وغم میں میر ،رعنائی ورنگینی میں مصحفی اور الفاط کی تراش وخراش میں ناشخ کی پیروی کرتے نظر آتے ہیں۔موسیقیت ان کی شاعر ی کاخاص وصف ہے۔ان کے کلام میں حسن وعشق کے قصے۔محبت کی حکایات، ہجر ووصال کی لذت معاملہ بندی اور نزاکت پائی جاتی ہے۔ان کی شاعر می مین داخلیت اور خارجیت کابہت خوبصورت امتز اج پایا جاتا ہے۔

فراق گور کھپوری لکھتے ہیں کہ اردو غزل میں حقیقت کارنگ حسرت سے پہلے بھی موجود تھا۔ انہوں نے ماقبل شعر اکے اشعار مثال کے طور پر پیش کیے ہیں، جن میں جلال، شاد عظیم آبادی، حالی، آسی غازی پوری، عبرت گور کھپوری، اقبال، محشر لکھنوی، صفی لکھنوی، ثاقب لکھنوی کے اشعار ہیں: ہے جستجو کہ خوب سے ہے خوب تر کہاں اب کھہرتی ہے دیکھیے جاکر نظر کہاں (حالی)

نگہ کی برچھیاں جوسہہ سکے سینہ اسی کا ہے ہمارا آپ کا جینانہیں جینا اسی کا ہے (شادعظیم آبادی)

جب حسرت نے آنکھ کھولی تو حقیقی غزل گوئی نثر وع ہو چکی تھی۔اب سوال پیہے کہ حسرت نے کیا کیا۔ حسرت کا کمال پیہے کہ انہوں نے دوئم درجے کی شاعری کو قدراول کی چیز بنادیا۔ان کی گلنار شاعری کاغذی پھول نہیں ہے بلکہ ایک سدا بہار چس ہے۔فراق نے حسرت کے حوالے سے لکھاہے کہ:

" حسرت نے تین قسم کی غزلوں کا ذکر کیا ہے۔ فاسقانہ، شاعر انہ اور عاشقانہ۔ یگانہ یا جگر کی غزلیں عموماً شاعر انہ ہیں۔ میر سوز، بیدار، جر اُت، مومن کی زیادہ سے زیادہ غزلیں اور خود حسرت کی غزلیں سوفیصد عاشقانہ ہیں۔" (ص 413)

حسرت کی شاعری میں حسن واظہار عشق کے بیان <mark>میں مصحفی، معاملہ</mark> بندی میں جر اُت، نئی فارسی تراکیب کے ذریعہ واخلی ونفسیاتی امور کی جانب اشارہ کرنے میں مومن کا انداز ہے۔

فراق حسرت کے معاصرین کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ نہ ہی حسرت اپنے ہم عمرسے متأثر ہوئے نہ ہی ان کے ہم عصر نے حسرت کے رنگ کی شاعری کی،وہ حسرت سے اور حسرت ان سے بالکل مختلف ہیں۔

> حسن جب تک رہا نظارہ فروش صبر کی شرم ساریاں نہ سکیں

> جب ان سے ادب نے نہ کچھ منہ سے مانگا تو اک پیکرِ التجا ہو گئے ہم

دشمن کے مٹانے سے مٹا ہوں نہ مٹوں گا
اور بوں میں فانی ہوں فن میرے لیے ہے
فراق اس بحث میں نہیں پڑناچاہتے کہ غزل میں کس کامقام سب سے بلندہے ؟لیکن وہ لکھتے ہیں:
"اگر میرے کتب خانے سے امیر و داغ کے دواوین چوری ہو جائیں تو مجھے ہر دواوین کے چوری ہو

### جانے کاغم ہو گالیکن حسرت کے دیوان کا چوری جانے کا قلق سبسے زیادہ ہو گا۔"(ص432)

مجموعی طور پر اندازے فراق کی ایک اہم کتاب ہے جس میں شعر اکے اشعار کا تجزیہ کیا گیا ہے۔ ساتھ ہی ان کے اشعار کا معاصرین اور دیگر شعر اکے ساتھ موازنہ کیا گیا ہے۔ اس کتاب کو تحریر کرنے کا مقصد فراق نے نوجوان نسلوں کو پر انے ادب سے واقفیت بتایا ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ نئی نسل نئے ادب کے بہاؤ میں پر انا اور کلا سکی ادب فراموش نہ کرے۔ اس بنا پر انھوں نے قدیم وجدید شعر اک شاعری کا تاثر اتی انداز میں تجزیہ کرکے یہ کتاب تحریر کی ہے۔ اس کتاب کی اہمیت اس لیے بھی مسلم ہے کہ ایک شاعر نے دوسرے شعر اک شاعری کو پر کھ کر اس کی اہمیت و خصوصیت کے متعلق بات کی ہے۔ فراق افسانہ نگار اور شاعر ہونے کے ساتھ تقید نگار بھی ہیں۔ وہ اردو ، ہندی ، انگریزی، سنسکرت ادب پر اچھی دستر س رکھتے تھے۔ اردو ادب میں فراق کا مقام مسلم ہے۔ ان کے متعلق فرمان فتح پوری رقمطر از ہیں:

# "حالی اور فراق کے سواکوئی بھی بیک وقت اپنے عہد کا متناز شاعر اور متناز ناقد نہیں بن سکا۔"

# 16.3 اكتباني نتائج

اس اکائی کے مطالع کے بعد آپ نے درج ذیل باتیں سیکھیں:

- فراق گور کھپوری کا پورانام ر گھوپتی سہائے تھا۔ ش<mark>اعری، تنقید اور دیگر موضوعات پر ان کی متعدد کتابیں موجود ہیں۔ فراق شاعر</mark> ہونے کے ساتھ ساتھ ایک اچھے تنقید نگار بھی ہی<mark>ں۔</mark>
- اندازے فراق گور کھ پوری کی پہلی تنقیدی کتاب ہے۔اس کتاب میں انھوں نے اردو کے مختلف عہد کے شعر اکا تنقیدی جائزہ لیاہے۔
- اندازے میں فراق نے کل آٹھ شعر المصحفی، ذوق، غالب، حالی، داغ، ریاض، فانی اور حسرت پر تاثر اتی نقطہ نظر سے اندازے پیش کیے ہیں۔
- فراق گور کھپوری نے مصحفی کاموازنہ سودااور میر سے کیاہے ان کے مطابق میر کاسوزوساز ایک نرم اور معتدل شکل میں مصحفی کے یہاں موجود ہے۔ یہ نرمی اور اعتدال اثباتی صفت میں ہے۔
  - فراق کی نظر میں ذوق کی انفرادیت زبان کے حوالے سے ہے۔ ذوق نے بول چال کی زبان کو شعر کے سانچے میں ڈھالاہے۔
- غالب کی فارسی شاعری سے زیادہ مشہور ان کا اردو دیوان ہوا۔ حالا نکہ غالب اسے ساری زندگی "بے رنگِ من است "سے تعبیر کرتے رہے۔ جب کہ ان کی شہرت کی وجہ ان کا اردو دیوان بنا۔
- فراق نے حالی کی سادہ بیانی کو ذوق و ظفر سے بھی زیادہ بڑھا ہو امانا ہے۔حالی کی سادگی کے ساتھ لب ولہجہ میں ہلکی سی چنگی ، آواز میں ذراسی تھر تھر اہٹ،سانس میں تازگی اور افسر دگی کا ایک میل ہو تاہے
- داغ جبیبازبان کالا ثانی جادو گراور فقرے باز آج تک پیدانہیں ہوا۔ داغ بگڑے ہوئے زمانے کاسب سے بڑا بگڑا ہوانہایت اچھی

- طرح رجااور بناہوا بگڑاشاعرہے۔
- ریاض کی شاعر می عشق ومشک رندی وسر مستی کی شاعر می کی ہے۔ مگر ان کے بیہاں عشق پاک جذبہ ہے۔ رند کا تصور بھی ان کے بیہاں جدا گانہ ہے۔ بیہاں جدا گانہ ہے
  - فانی کی شاعری میں نشتریت ہے۔ فراق فانی کی شاعری کے ساتھ ان کی تصویر کو بھی بہت د کھاہوا محسوس کرتے ہیں۔
- حسرت کی شاعری میں حسن واظہار عشق کے بیان میں مصحفی، معاملہ بندی میں جر اُت، نئی فارسی تراکیب کے ذریعہ داخلی و نفسیاتی امور کی جانب اشارہ کرنے میں مومن کا انداز ہے۔

# 16.4 كليدى الفاظ

الفاظ : معنى

دواوين : ديوان جي جمع

قلق : ہے قراری

تغزل : غزل کی کیفیت

نظارہ فروش : نظارہ ف<mark>روخت کرنے والا</mark>

يارانِ تيز گام : تيزر فم<mark>ار</mark> دوست

# 16.5 نمونه المتحاني سوالات

### 16.5.1 معروضی جوابات کے حامل سوالات:

- 1. فراق نے ڈرائڈن سے کس شاعر کو تشبیہ دی ہے؟
  - 2. داغ کو کس قسم کاشاعر قرار دیاہے؟
- ال کوفارس کے کس شاعر کے مماثل قرار دیاہے؟
- 4. فرواق نے "اندازے" میں کتنے شاعروں کے کلام کاجائزہ لیاہے؟
  - 5. فراق کس شاعر کوزبان کالا ثانی جادو گر کہاہے؟
  - 6. اینے کلام کو"برنگ من است"کس شاعرنے کہاہے؟
    - 7. ریاض کس کے شاگر دیتھ؟
    - 8. فراق گور کھپوری کب پیدا ہوئے؟
      - 9. فراق کے والد کا تخلص کیا تھا؟
    - 10. فراق کسی یونیورسٹی میں پروفیسر تھے؟

# 16.5.2 مختصر جوابات کے حامل سوالات:

- 1. فراق گور کھپوری کے حالات زندگی بیان کیجیے۔
  - 2. حالی کی شاعری پر مختصر نوٹ لکھیے۔
- الب پر فراق نے کس قسم کا مضمون لکھاہے؟ وضاحت یجیے۔
  - 4. کس شاعر کی شاعری میں نشتریت یائی جاتی ہے؟ بیان تیجیے۔

## 16.5.3 طویل جوابات کے حامل سوالات:

- 1. اندازے کا تعارف پیش کیجے۔
- 2. فراق گور کھپوری نے مصحفی کی شاعری کے متعلق کیا کہاہے؟ بیان سیجیے۔
  - 3. حسرت موہانی کے متعلق فراق کا نظریہ بیان کیجیے۔

# 16.6 تجویز کر ده اکتسانی مواد 1. اندانت 2. اردو تنقید پرایک نظر 3. بیچان اور پر کھ 4. تاریخ اوب اردو جلد اول، دوم، سوم 5. آبِ حیات محر حسین آزاد 5. آبِ حیات

# نمونه امتحانی پرچپه

 Time: 3 hours : 70
 وقت: 8 گھنٹے Marks : 70

ہدایات:

یہ پرچه سوالات تین حصول پر مشتمل ہے: حصہ اول، حصہ دوم، حصہ سوم۔ تمام حصوں سے سوالوں کا جواب دینالاز می ہیں۔ 1۔ حصہ اول میں 10 لاز می سوالات ہیں، جو کہ معروضی سوالات / خالی جگہ پُر کرنا / مخضر جواب والے سوالات ہیں۔ ہر سوال کا جواب لاز می ہے۔ ہر سوال کے لیے 1 نمبر مختص ہیں۔

2۔ حصہ دوم میں آٹھ سوالات ہیں،ان میں سے طالب علم کو کوئی پانچ سوالوں کے جواب دینے ہیں۔ہر سوال کے لیے 6 نمبرات مختص ہیں۔

(5x6=30 Marks)

(d) سوانح

(d) يانخ

3۔ حصہ سوم میں پانچ سوالات ہیں،ان میں سے طالب علم کو کوئی تین سوالوں کے جواب دینے ہیں۔ ہر سوال کے لیے 10 نمبرات مختص ہیں۔

حصه اول

سوال:1

(i) تقید لغوی معنی کیاہیں؟

(a) کھر کھوٹے کی پر کھ (b) اچھائی برائی کی تلاش (c) جھوٹ سے کا پیتہ لگانا (d) ان میں سے کوئی نہیں

(ii) "تقید کیا ہے" کے مصنف کون ہیں؟

(a) کلیم الدین احند (b) آل احمد سرور (c) احتشام حسین (d) محمد حسن

(iii) تقید کے ابتدائی نقوش کس صنف میں ملتے ہیں؟

(a) انشائیه (b) خاکه

(iv) تشبیہ کے کتنے ارکان ہوتے ہیں ؟

(a) رو (b) تين

(v) افلاطون کا استاد کون تھا؟

(a) سقر اط (b) ارسطو

(vii) "اردو تقید پر ایک نظر" کس کی تصنیف ہے؟

(c) ٹی۔ ایس۔ ایلیٹ (d) لانجائنس

(c) تذکره

(c) چار

352

```
(a) آل احمد سرور (b) کلیم الدین احمد (c) احتشام حسین
  (d) گویی چند نارنگ
                                                                    (vii) "بوطیقا" کس کی کتاب ہے؟
     (d) میتھیو آرنلڈ
                                                       (a) سقرات (b) افلاطون
                                  (c) ارسطو
                                                   (viii) في- ايس- ايليك كي يبدائش كس سنه مين ہوئي؟
                                  1880 (c)
                                                         1870 (b)
                                                                                1860 (a)
         1888 (d)
                                                                (ix) "اندازے" کس کی تصنیف ہے؟
       (c) محمد حسین آزاد (d) شبلی نعمانی
                                             (a) فراق گور کھیوری (b) مولانا حالی
                                                       جدیدیت کا علمبر دار کسے تسلیم کیا جاتا ہے؟
                                                                                             (x)
(d) شمس الرحمٰن فاروقی
                                             (b) احتشام حسین
                     (c) گو پی چند نارنگ
                                                                                (a) مجم حسن
                                     تنقید کی اہمیت و افادیت پر روشنی ڈالیے۔ ساتن کشل الدندایوری
                                                                                                -2
                                           غواصی کے تنقیدی خیالات پر اظہار خیال سیجیا۔
                                                                                                -3
                                        تشبیہ کسے کہتے ہیں؟ مثالوں سے واضح سیجیے۔
افلاطون کے نظریہ "نقل کی نقل" کی کیا اہمیت ہے؟ بیان سیجیے
                                                                                                -5
                                          حالی کو اردو تنقید کا باوا آدم کیوں کہا جاتا ہے؟ واضح سیجیے
                                                              مار کسی تنقید کی تعریف بیان سیجیے۔
                                                                                             -7
                                            فرائدٌ کے نظریہ" تحلیل نفسی" کا خلاصہ بیان سیجیے۔
                                                                                                _8
                                                         "محاسن كلام غالب" كا تعارف بيش تيجيهـ
                                                                                               _9
                                                تقید کے ابتدائی نقوش پر مضمون قلم بند سیجیے۔
                                                                                               _10
                              صالع معنوی کی تعریف بیان کرتے ہوئے اس کی اہم اقسام پر نوٹ لکھیے۔
                                                                                               _11
                                            بیسویں صدی میں مغربی تنقید کے ارتقا پر مضمون کھیے۔
                                                                                               _12
                                                  شبلی نعمانی کی تنقید نگاری کی خصوصیات بیان سیجیے۔
                                                                                               _13
                                    "اندازے" کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟ تفصیل سے لکھے۔
                                                                                               _14
```